




Comentário à
ESTREIA 2026

“FAZEI TUDO O QUE ELE VOS DISSER”
Crentes, livres para servirdi 

Padre Fabio Attard
Reitor-Mor da Congregação Salesiana

11º sucessor de Dom Bosco

SOCIETÀ DI SAN FRANCESCO DI SALES
Sede Centrale Salesiana

Via Marsala, 42 - 00185 Roma



Comentário à ESTREIA 2026  
“FAZEI TUDO O QUE ELE VOS DISSER”  Crentes, livres para servirdi 
Padre Fabio Attard
Reitor-Mor da Congregação Salesiana
11º sucessor de Dom Bosco

Layout  |  Settore Comunicazione Sociale - Pierluigi Lanotte 
Foto |  Renato Ricci | renx94@gmail.com
Stampa |  
Traduzione |  José Antenor Velho

Sede Centrale Salesiana
Via Marsala, 42 – 00185 Roma

Edição - Dezembro de 2025
Uso Interno



5

ESTREIA 2026
“FAZEI TUDO O QUE ELE VOS DISSER”
Crentes, livres para servir

Introdução 					     8
a. 	O primeiro sinal de Jesus é um “portal de entrada” 		  14
b. 	A irrupção definitiva de Deus na história				   16
c.	 Jesus inaugura uma relação de amor, uma aliança de bondade 
	 e abundância 					     17

1. VER – A acolhida dos sinais dos tempos				   19
a. 	Maria não era uma hóspede “neutra”		  			   20
b. 	Os desafios e as dificuldades devem ser reconhecidas 
	 e enfrentadas, não postas de lado					     22
c.	 A história é o escrínio revelador da ação de Deus		  23
d.	 Convite à reflexão					     27

2. ESCUTAR – Enraizados na fé em Cristo	 			   29
a. 	Os eventos devem ser lidos e vividos à luz de Cristo		  30
b. 	A vontade de Deus emerge dos eventos que vivemos		 32
c. 	 Um processo nutrido e iluminado pela Palavra		  33
d. 	Convite à reflexão					     37



6

3. ESCOLHER – Viver o chamado com liberdade	 39
a. 	 A escuta livre com uma confiança plena	 40
b. 	 Toda ação tem sentido – logos – somente na e a partir da Palavra – Logos 	 42
c. 	 O perigo de uma fé que se adapta à cultura dominante	 43
d. 	Convite à reflexão	 47

4. AGIR – Servir com total generosidade	 49
a. 	 Servir livremente porque enraizados em Cristo	 50
b. 	 Cooperadores no projeto de Deus para os jovens	 52
c. 	 A ousadia da fé	 55
d. 	Convite à reflexão	 59

5. 150 anos – Salesianos Cooperadores: o sonho profético 
	 de Dom Bosco continua	 62

6. Algumas propostas pastorais	 71
1. 	 “Fazei tudo o que ele vos disser”: para uma 
	 pedagogia da escuta pessoal	 71
2. 	Maria em Caná: educadora da liberdade autêntica	 72
3. 	A arte de ler os sinais dos tempos com os jovens	 72
4. 	Escolher: a liberdade cristã como resposta vocacional	 73
5. 	Os 150 anos dos Salesianos Cooperadores: um modelo para hoje	 74

Conclusão	 75



77

COMENTÁRIO  
à ESTREIA 2026

Caríssimos Irmãos,
Filhas de Maria Auxiliadora,
Membros todos da Família Salesiana,
Jovens,

O encontro com a ESTREIA oferece a 
cada ano a oportunidade de todos os 
Grupos da Família Salesiana reunir-
se ao redor de um tema específico, 
para compartilhar e viver momentos 
intensos de oração e reflexão, de 
escuta e de fraternidade. É um desejo 
e uma esperança de que cada Grupo 
e as pessoas que o compõem possam 
encontrar alimento para o caminho 
e apoio para sua vivência educativo-
pastoral e pessoal.



8

A ESTREIA que nos acompanhou no ano passado, construída ao 
redor do tema jubilar da esperança, ofereceu-nos a oportunidade 
de olhar para o mistério de Cristo como fonte de luz que nos 
ajuda a contemplar as maravilhas de Deus no momento presente. 
Vivenciamos momentos que nos fortaleceram na fé naquilo 
que o Senhor ainda tem para nos revelar, e entendemos a 
esperança como força do “já” e coragem do “ainda não”. Também 
contemplamos como em Dom Bosco a força da esperança 
ajudou-o e sustentou-o em seu caminho de descoberta e na 
concretização do projeto de Deus.

Há 150 anos, a esperança foi o motor do coração pastoral de 
Dom Bosco, um coração capaz de ler os sinais dos tempos e 
contemplar o mundo apoiado na fé em Deus. A comemoração 
dos cento e cinquenta anos da primeira expedição missionária 
salesiana não quer ser uma celebração confinada a um momento 
cronológico. Ao recordar esse momento histórico, contemplamos 
como o espírito de Deus encontrou em Dom Bosco um coração 
aberto e disponível. A resposta de Dom Bosco soube superar 
uma visão estreita e autorreferencial da vida.

Dom Bosco vivia em Turim, mas o seu coração e a sua mente 
pertenciam ao mundo inteiro. A sua esperança fundamentava-
se na certeza de que – uma vez descoberto o projeto de Deus 

INTRODUÇÃO



9

– não há outro caminho a não ser seguir a sua vontade até o 
fim. Contemplando a virtude teologal da esperança que animava 
a sua vida, podemos entrever aquilo que os seus primeiros 
discípulos já sentiam e mais tarde comentaram: Dom Bosco 
homem de fé, Dom Bosco crente, “Dom Bosco com Deus”.

Este ano, eu gostaria de propor como Estreia o tema da fé. Ele 
surgiu de maneira gradual, mas clara, quando no início de junho 
de 2025 os vários Grupos da Família Salesiana se reuniram para 
a Consulta Mundial. As reflexões compartilhadas indicavam 
o tema da fé: não apenas como um seguimento natural da 
esperança, mas como o “fundamento” da própria esperança. Se 
a força da esperança se apoia na fé, uma vida verdadeiramente 
cheia de esperança remete a uma relação de fé mais profunda 
e autêntica com Jesus, o Filho do Pai, que se fez homem por 
nós e continua presente entre nós com a força do Espírito. 
Será, portanto, como uma peregrinação na fé de toda a Família 
Salesiana: juntos para nos renovar, juntos para viver no mundo 
como cristãos (e salesianos).

Em sua primeira Carta Encíclica Lumen fidei,1 o Papa Francisco 
oferece sobre isso alguns pontos muito pertinentes. Antes de 
tudo, como introdução geral ao tema da fé, o Papa convida-
nos à correção do olhar: a fé, não como algo teologicamente 
distante, mas como “uma luz a redescobrir”. Crer, viver pela fé 

1   Papa Francisco, Carta Encíclica Lumen fidei (2013).



10

significa querer caminhar na luz. A fé, portanto, é o fundamento 
que temos e o caminho que empreendemos porque realmente 
queremos viver a vida de maneira bela e saudável. Abraçar a fé 
expressa esse desejo profundo de viver na luz, recusando viver 
na escuridão, no vazio, no sem-sentido. Escreve o Papa Francisco 
que este chamado a “recuperar o seu caráter de luz” nós o 
queremos percorrer porque “quando a sua chama se apaga, todas 
as outras luzes acabam também por perder o seu vigor. De fato, 
a luz da fé possui um caráter singular, sendo capaz de iluminar 
toda a existência do homem” (n .4).

Este primeiro convite interpela-nos diretamente quando 
reconhecemos que a nossa missão é educar à fé e na fé. O 
desafio que logo surge é muito evidente: como podemos fazê-lo 
se essa fonte de luz em mim for sendo apagada? Como podemos 
permanecer tranquilos quando percebemos que a extinção da 
luz em nosso coração significa, a longo prazo, deixar os jovens e 
todos aqueles que acompanhamos nas trevas mais densas?

Além disso, essa luz tem algumas características que precisam 
ser nomeadas. São características que surgem como apoios 
necessários nos momentos duros e difíceis no caminho da fé.

Antes disso, pela sua potência, a luz da fé “não pode dimanar de 
nós mesmos, (mas) tem de vir de uma fonte mais originária, deve 
vir em última análise de Deus” (n. 4). Na verdade, não se trata 



11

apenas de oferecer coisas humanas, inteligentes e profissionais, 
mas de algo muito maior. Essa luz, então, não é nossa; ela nos 
foi dada.

Há um segundo aspecto, fruto da extraordinária gratuidade 
divina, e o Papa Francisco descreve-o em termos ao mesmo 
tempo profundos e ternos: “A fé nasce no encontro com o 
Deus vivo, que nos chama e revela o seu amor: um amor que 
nos precede e sobre o qual podemos apoiar-nos para construir 
solidamente a vida”. A fé não é um produto. Nasce não tanto “do 
encontro com Deus”, mas “no encontro com Deus”. Um encontro 
que deve ser vivido como expressão de plena liberdade e como 
fonte contínua que nos alimenta com a sua luz.

Esta breve introdução já estabelece as bases necessárias para 
situar o tema da fé no interior de uma dinâmica relacional. 
Uma dinâmica típica do nosso carisma salesiano. A vivência 
da fé no encontro com Jesus, Filho de Deus, emerge como a 
espinha dorsal das nossas ações pela força do seu Espírito. Por 
meio dessa energia trinitária somos os primeiros beneficiários 
daquele dom que dá forma e significado a tudo o que somos e, 
consequentemente, a tudo o que fazemos e propomos para a 
salvação dos jovens.

“FAZEI TUDO O QUE ELE VOS DISSER”
Crentes, livres para servir



12

Deixemo-nos guiar neste ano por uma frase do Evangelho de 
João pronunciada por Maria logo no início do mesmo Evangelho. 
Naquilo que deveria ser uma bela festa de casamento surge uma 
dificuldade: falta vinho. Diante da possibilidade de a festa se 
tornar um fracasso, encontramos a reação que sai do coração 
de Maria: é preciso intervir. E o que Maria faz é simplesmente 
apresentar a situação real a Jesus. Mas a sua hora, a de Jesus, 
ainda não chegou. Maria, a mãe atenciosa, com grande 
serenidade, convida os servos a apenas ouvir o que Jesus lhes 
dirá no momento da “sua hora”.

Proponho neste ano que aceitem o convite de Maria com a 
mesma atitude de disponibilidade e liberdade que vemos nos 
servos. Nós também, membros dos vários Grupos da Família 
Salesiana, devemos recordar a verdade da nossa opção e 
identidade: somos servos, apenas servos. E hoje Maria também 
nos diz: “Façam o que ele lhes disser”. Seja o que for que Jesus 
nos diga, devemos simplesmente acolhê-lo, assumi-lo e vivê-lo, 
sem condições.

Convido a todos, queridas irmãs e queridos irmãos, depois de 
termos vivido a força da esperança, aquela “esperança que não 
engana”, a permitir que as palavras de Maria cheguem ao nosso 
coração, e a dirigir o nosso olhar e a nossa escuta a Jesus, ao que 
ele nos vai dizer, na consciência e na alegria de sermos servos.



13

Queremos ser sustentados pela mesma fé ao encher as ânforas 
até a borda, a levar a água transformada em vinho às realidades 
cotidianas que habitamos e compartilhamos com todos. Como 
muitos de nós nos vemos na linha de frente, em situações difíceis 
e em locais críticos, reconhecemos o risco de uma fé frágil, às 
vezes até ausente, com as dramáticas consequências que então 
constatamos: a falta de compartilhar o “vinho” da bondade, da 
empatia e do amor.

Evangelho de João 2, 1-11
1No terceiro dia, houve um casamento em Caná da Galileia, 
e a mãe de Jesus estava lá.
2Também Jesus e seus discípulos foram convidados para 
o casamento. 3Faltando o vinho, a mãe de Jesus lhe disse: 
“Eles não têm vinho!” 4Jesus lhe respondeu: “Mulher, que é 
isso, para mim e para ti? A minha hora ainda não chegou”. 
5Sua mãe disse aos que estavam servindo: “Fazei tudo o 
que ele vos disser!”
6 Estavam ali seis talhas de pedra, de quase cem litros 
cada, destinadas às purificações rituais dos judeus. 7Jesus 
disse aos que estavam servindo: “Enchei as talhas de 
água”! E eles as encheram até à borda.  Então disse: “Agora, 
tirai e levai ao encarregado da festa”. E eles levaram. 



14

9O encarregado da festa provou da água mudada em vinho, 
sem saber de onde viesse, embora os serventes que tiraram 
a água o soubessem. Então chamou o noivo e disse-lhe: 
“Todo o mundo serve primeiro o vinho bom e, quando os 
convidados já beberam bastante, serve o menos bom. Tu 
guardaste o vinho bom até agora”.
11Este início dos sinais, Jesus o realizou em Caná da Galileia. 
Manifestou sua glória, e os seus discípulos creram nele.

Entremos no cerne do trecho que inspirou o título da ESTREIA, 
com a meditação do primeiro “sinal” que Jesus realiza em Caná 
da Galileia, conforme o relato de João (2,1-11).

Três breves reflexões introdutórias oferecem-nos a chave 
“hermenêutica” que torna o trecho significativo para a nossa 
experiência pessoal e comunitária.

a. O primeiro sinal de Jesus é um ‘portal de entrada’

Em uma das suas audiências, o Papa Francisco comenta este 
trecho com uma imagem muito concreta. Diz que o primeiro 
sinal de Jesus é “uma espécie de ‘portal de entrada’, no qual são 
esculpidas palavras e expressões que iluminam o inteiro mistério 



15

de Cristo e abrem o coração dos discípulos à fé”.2 O primeiro sinal 
de Jesus não é um espetáculo para admirar; é antes um convite 
dirigido ao coração de cada crente. Nele encontramos um apelo 
às atitudes que garantem a tomada da proposta da fé nele, como 
evocado no final do trecho: “seus discípulos creram nele” (v.11). 
Esse primeiro sinal em Caná vai imediatamente ao centro da 
mensagem de Jesus: o convite a apostar a nossa existência na 
sua palavra. “Caná” é, hoje, a casa onde habitamos, a obra onde 
vivemos a nossa missão, o grupo de jovens, de professores, de 
pais que acompanhamos. Nós somos os servos e os discípulos 
das várias experiências concretas e cotidianas.

Como em Caná, Maria continua ainda hoje a ter uma missão 
fundamental e fundante nesse processo. É ela que, a caminhar 
conosco, convida-nos a dar o passo da fé, uma fé assumida 
livremente para podermos ser servos autênticos. Esse mesmo 
processo, feito de fé, liberdade e serviço, é o mesmo vivido por 
Dom Bosco ao longo da sua vida. Também Dom Bosco, desde o 
sonho dos 9 anos, reconhece Maria como Mãe e Mestra que o 
sustentava na sua fé, que lhe deu coragem para ser um servo 
livre para os jovens no campo por ela indicado.

2  Papa Francisco, Audiência Geral, 8 de junho de 2016: https://www.vatican.va/
content/francesco/pt/audiences/2016/documents/papa-francesco_20160608_
udienza-generale.html 



16

b. A irrupção definitiva de Deus na história

Um segundo ponto de reflexão é oferecido pelo Papa Bento XVI 
a partir das palavras que introduzem este primeiro sinal: “No 
terceiro dia, houve um casamento em Caná da Galileia” (v. 1).

No seu livro Jesus de Nazaré, o Papa Bento diz que vemo-nos aqui 
no coração do mistério de Deus que se manifesta. A indicação 
temporal é um símbolo de toda a ação de Deus na história. 
O “terceiro dia” comunica a antecipação do cumprimento da 
história da salvação que acontece na ressurreição de Cristo, no 
terceiro dia. Temos, neste exato momento, diz o Papa, “a irrupção 
definitiva de Deus sobre a terra”. 3  Caná é um lugar que contém, 
de maneira humilde e oculta, o cumprimento do projeto do amor 
de Deus pela humanidade. Caná é qualquer lugar para onde 
somos enviados, enquanto espaço onde Deus continua a se fazer 
presente por meio daqueles que escutam a sua palavra, creem 
nela e nela vivem.

Esta reflexão tem um alcance realmente significativo para nós. 
Se “Caná” é qualquer lugar onde habitamos, então é a nós que 
o Senhor chama para ser sinais e portadores do seu amor pelos 
jovens, pela humanidade. Certamente não depende de nós a 

3  Joseph Ratzinger-Benedetto XVI, Gesù di Nazaret, Libreria Editrice Vaticana, 
Città del Vaticano, 2007, p.292.



17

“irrupção de Deus sobre a terra”, mas a nós é dada a oportunidade 
de facilitá‑la como dom recebido gratuitamente e livremente 
acolhido. Cada uma das nossas ações vividas de forma generosa 
participa desse desígnio de Deus... mas também cada uma de 
nossas resistências ou recusas corre o risco de negar esse “bom 
vinho” aos outros.

c. Jesus inaugura uma relação de amor, uma aliança 
de bondade e abundância

Um terceiro ponto introdutório, ainda tirado do Papa Bento 
XVI: o ambiente da festa “nupcial” é a dimensão mais adequada 
que caracteriza a relação de Deus com a humanidade, a aliança 
nupcial por excelência.4

Na verdade, percebemos que Jesus não vem simplesmente 
para nos deixar uma mensagem. Mediante este primeiro 
sinal, o que Jesus está prestes a inaugurar é uma relação 
de amor, uma aliança de bondade e abundância. Jesus 
convida-nos a entrar em uma relação viva e vivificante. 
Com ele habitamos um espaço sagrado onde, antes de tudo, 
descobrimos que somos amados. Nessa relação de amor 
somos positivamente desafiados e encorajados a segui-lo.  

4  Idem.



18

Reconhecendo que estamos sempre em busca do “vinho bom” 
que nunca falta, o caminho a percorrer é um só, aquele indicado 
por Maria: “Fazei tudo o que ele vos disser”. A festa nupcial, de 
um lado, inaugura uma nova realidade e, de outro, confere um 
sigilo à nova e eterna aliança.

Podemos dizer que a experiência de Caná é um verdadeiro 
“ventre” onde a fidelidade de Deus vem ao nosso encontro, 
completando e levando à plenitude a busca do amor por parte 
do homem. Isso significa que, quando chega a hora, responde-se 
à proposta de Jesus obedecendo (ob-audire), com a escuta da fé, 
vivida fielmente.

O banquete torna-se assim o altar que distribui abundantemente 
o vinho novo da Palavra. Uma distribuição generosa, fruto da 
fé vivida com liberdade. Seguindo o convite de Maria, a vida 
iluminada pela Palavra de Jesus é vivida na forma de serviço 
para o bem de todos, com plena disponibilidade do coração.

À luz do trecho das bodas de Caná, são vários os desafios que a 
ESTREIA 2026 nos apresenta. Estou convencido de que o apelo 
para cada Grupo da Família Salesiana viver melhor o próprio 
carisma encontra, neste trecho do Evangelho, novos estímulos 
a ser vivido em favor dos jovens e de todos os que partilham 
a missão salesiana. Não só, mas também para servir muitas 
pessoas em várias partes do mundo às quais o Senhor pede para 
levarem o vinho da esperança, a alegria da comunhão.



ve
r



20

1. VER – A acolhida dos sinais dos tempos 
Um primeiro apelo que os convido a acolher e em que refletir 
é sobre a atitude de Maria: a mulher atenta ao que estava 
acontecendo ao seu redor. O evangelho diz-nos simplesmente 
que “No terceiro dia, houve um casamento em Caná da Galileia, 
e a mãe de Jesus estava lá” (v.1). O evangelho não dá outras 
informações. Mas quando ouvimos essas poucas palavras 
relacionando-as à sua reação, começamos a vislumbrar alguns 
elementos significativos do coração de Maria.

a. Maria não era uma hóspede “neutra”

A sua presença era atenta e viva em tudo o que acontecia ao 
seu redor. Em termos figurados, mas cheios de significado, 
podemos dizer que Maria abraçou o tempo e a história daqueles 
que a receberam como convidada na festa do seu casamento. 
Maria podia sentir-se muito bem como alguém que não devia 
interferir, embora pressentisse a triste consequência da falta 
de vinho. E, ainda assim, escolheu não ficar indiferente.

Aqui está um primeiro aspecto sobre o qual nós, quais seguidores 
de Jesus, somos chamados a interrogar-nos: em que medida 
nos sentimos interpelados pelos acontecimentos da história 
que estamos a viver e pelos lugares que habitamos? Que 



21

posição assumimos quando podemos optar por permanecer à 
distância porque em certas coisas “não é comigo”, “não é minha 
responsabilidade”? À luz do que Maria fez, diante dos desafios 
que nos cercam, sentimo-nos profunda e pessoalmente 
interpelados. Na cultura do anonimato e da indiferença, 
reconhecemos que também corremos o risco de tomar decisões 
pautadas pelo “politicamente correto”!

Abraçar o tempo e a história como atitude existencial implica 
certas exigências que só podemos perceber e assumir à luz da 
fé em Cristo.

No campo educativo-pastoral, a opção de Maria é para nós um 
chamado ao mesmo tempo forte e gentil para não cair naquela 
indiferença que não apenas justifica as coisas, mas também as 
favorece passiva e indiretamente. Quantas vezes encontramos 
até mesmo pessoas ditas “de igreja” que, diante do drama dos 
refugiados, dos pobres, dos vulneráveis, se retraem em seu bem-
estar, considerando-os apenas como incômodo e descarte?

ve
r  

A 
ac

ol
hi

da
 d

os
 s

in
ai

s 
do

s 
te

m
po

s



22

b. Os desafios e as dificuldades devem ser reconhecidos 
e enfrentados, não postos de lado

Assim procedeu Maria em Caná. Quantas vezes acontece-nos 
que, diante de situações imprevistas de desconforto, em vez de 
enfrentá-las com a força da serenidade e da paixão apostólica, 
afastamo-nos delas, justificando-nos com demasiada facilidade! 
O perigo é que, gradualmente, essa inércia pastoral possa 
tornar-se “cultura” também entre nós. Esperamos − e pedimos 
com veemência − que os outros façam a sua parte, talvez 
atribuindo-lhes as culpas, e assim acreditamos anestesiar 
as nossas consciências, fingindo crer que não temos nada a 
oferecer, ou que não somos chamados a intervir.

Quando o pobre bate à porta, não nos é lícito fazer de conta 
que não o vemos. Para o nosso pai e mestre Dom Bosco, a 
sua resposta não vinha de cálculos sobre os meios, mas da 
disponibilidade do coração, que estava em sintonia com os 
jovens do seu tempo. Desde o início, ele foi movido pelo desejo 
de entrar em contato com os jovens, pobres e necessitados 
como eram. Prestemos muita atenção para não nos deixarmos 
levar pela perspectiva de uma vida consagrada e pastoral 
fortemente condicionada por uma mentalidade burguesa e 
seletiva. O pobre não é escolhido por nós, mas nos é enviado 



23

pela Providência. Acolher os jovens pobres e fazer o possível 
por eles é um chamado que devemos levar a sério.

c. A história é o escrínio revelador da ação de Deus

Um terceiro ponto que tiramos da ação de Maria é a consciência 
de que, nos momentos breves e humildes, quando vividos com 
generosidade, a história se torna um escrínio que revela a ação 
de Deus. Uma simples atenção materna, um convite urgente 
aos servos, preparam o terreno para a hora de Jesus, para o seu 
primeiro sinal. Como o Senhor nos surpreende quando prestamos 
atenção aos detalhes da existência humana, especialmente 
quando estamos com os pobres e necessitados! Quantas vidas 
experimentaram o bálsamo da misericórdia de Deus mediante 
os gestos de atenção de educadores e educadoras que, com 
bondade maternal, ofereceram um sorriso, uma palavra de 
encorajamento, em vez de olhares de condenação ou palavras 
humilhantes!

A experiência toda de dom Bosco diz que “o pátio”, tanto o 
físico quanto o metafórico, é o lugar onde se revela a bondade 
de Deus. Comunicamos a ternura vivendo-a de forma serena 
quando estamos presentes entre e para os jovens, que assim se 
sentem reconhecidos, valorizados e amados. A partilha constrói-

ve
r  

A 
ac

ol
hi

da
 d

os
 s

in
ai

s 
do

s 
te

m
po

s



24

se nas relações com os nossos colaboradores e colaboradoras 
quando eles nos pedem aqueles “cinco minutos” de escuta. A 
sabedoria pastoral e educativa passa pela cotidianidade dos 
gestos, vividos com um coração aberto, disponível, atento e 
cheio de afeto.

Vale a pena trazer aqui uma reflexão mais atual do que nunca, 
oferecida pelo salesiano Dominic Veliath sobre o contexto da 
Ásia Sul. 5 Ele escreve:

O carisma salesiano ainda está em peregrinação. Toda 
peregrinação envolve certa dose de risco; às vezes é preciso 
enfrentar o desafio de aventurar-se por um caminho que 
pode parecer ainda inexplorado. É nesse contexto que todo 
Salesiano, inclusive aquele do contexto da Ásia Sul, confiante na 
presença constante do Espírito de Deus, enraizado no carisma 
salesiano e em comunhão fraterna com toda a Congregação 
salesiana, é chamado a continuar o próprio caminho com 
um pouco daquela confiança que o poeta Antonio Machado 
descreveu tão intensamente em seu poema Caminante no hay 

5  Dominic VELIATH, “Encounter of the Salesian Charism. South Asian Context”, in, 
Journal of Salesian Studies, July–December 2015, Vol.16, n.2, pp.189-207; cf. https://
www.salesian.online/wp-content/uploads/2020/03/JSS_16_N_2_Encounter_of_
the_Salesian_Charism_with_the_Southern_Asian_Context-Dominic_Veliath1.pdf



25

Camino: “Caminhante, não há um caminho; o caminho se faz ao 
caminhar”.6

Maria, a mulher atenta ao que estava acontecendo ao seu redor 
convida-nos a não ficar distantes, indiferentes às necessidades 
daqueles que o Senhor nos pede para acompanhar.

6  Idem, p. 207. Original em inglês: The Salesian charism is still on a pilgrimage. 
Every pilgrimage involves a certain amount of risk; at times one is challenged 
to venture along what may seem as yet an uncharted course. It is in this setting 
that every Salesian, including the Salesian in the South Asian context, confident 
in the abiding presence of the Spirit of God, rooted in the Salesian charism and in 
fraternal communion with the Salesian congregation at large, is called to continue 
his journey with a little of that trust which has so insightfully been described by 
the poet Antonio Machado in his poem Antonio Machado in his poem Caminante 
no hay Camino: “Wayfarer! There is no way. The way is made by walking”.

ve
r  

A 
ac

ol
hi

da
 d

os
 s

in
ai

s 
do

s 
te

m
po

s





27

Convite à reflexão

•	Como Comunidades e Grupos, perguntemo-nos se 
temos espaços e momentos em que, juntos, refletimos 
sobre as pobrezas que nos rodeiam.

•	 Perguntemo-nos se o nosso estilo de vida é realmente 
um testemunho autêntico para aqueles que nos 
conhecem, para aqueles a quem servimos, às vezes 
verdadeiros pobres em alma e corpo.

•	 Perguntemo-nos se os pobres são números e objetos 
de ideologia e estratégia pastoral, ou se somos para 
eles servos com os meios que temos. Quão generosos 
somos com os nossos “cinco peixes e dois pães”?



28



2es
cu

ta
r



30

2. ESCUTAR - Enraizados na fé em Cristo
Maria, atenta ao que acontecia ao seu redor, diz aos servos: “fazei 
tudo o que ele vos disser” (v. 5). O convite é claro e simples. 
Contudo, bem sabemos que também é muito exigente. Não se trata 
apenas de reconhecer os acontecimentos com suas urgências e 
necessidades, mas de interpretá-los à luz da fé em Cristo. Na 
maior parte das vezes, fazemos uma boa leitura dos fatos, de 
forma profissional e competente, com análises geralmente bem 
desenvolvidas e precisas, num nível, por assim dizer, “horizontal”. 
Mas para nós, que seguimos Jesus, esse nível, que nunca deve 
faltar, precisa ser absolutamente acompanhado pelo “vertical”. 
É muito fácil que, ao responder às várias emergências, tomemos 
o caminho de uma atividade frenética a favor dos pobres e 
necessitados e, a longo prazo, acabemos muitas vezes sugados 
por um abismo de ativismo que não nos deixa mais tempo para 
olhar o rosto daqueles que queremos servir, nem o rosto d’Aquele 
que nos chamou a servi-los em seu nome!

a. Os eventos devem ser lidos e vividos à luz de Cristo

Maria convida a uma resposta que certamente atende a uma 
dificuldade inesperada, mas com indicação bem clara: “fazei tudo 
o que (ele) vos disser”. O relevo principal não está no que se deve 



31
es

cu
ta

r  
En

ra
iz

ad
os

 n
a 

fé
 e

m
 C

ris
tofazer, mas em quem diz o que se deve fazer! Os acontecimentos 

devem ser lidos e enfrentados à luz de Cristo. Trata-se de uma 
indicação irrenunciável, assim como uma fonte de verdadeira 
energia para quem crê. Existem diferentes maneiras de responder 
às pobrezas. O crente opta por esta: agir a partir da Palavra 
de Jesus. Para o crente em Cristo vale o que muitos santos da 
caridade transmitiram com a sua vida e o seu testemunho. O 
nosso próprio pai, Dom Bosco, também o transmitiu de forma 
clara: agir em nome de Jesus.

É de grande relevância para nós o que os primeiros Salesianos 
conservaram em sua memória da figura de Dom Bosco, sobretudo 
nos seus aspectos mais profundamente espirituais e místicos. 
Em um artigo das Constituições Salesianas, o artigo 10, que abre 
a seção sobre o espírito salesiano, encontramos a síntese dessa 
vocação que Dom Bosco viveu de maneira autêntica:

Artigo 10:
Dom Bosco, sob a inspiração de Deus, viveu e nos transmitiu 
um estilo original de vida e de ação: o espírito salesiano.
Centro e síntese desse espírito é a caridade pastoral, 
caracterizada por aquele dinamismo juvenil que tão 
fortemente se revelava em nosso Fundador e nas origens da 
nossa Sociedade: é um ardor apostólico que nos faz buscar as 
almas e servir somente a Deus.



32

b. A vontade de Deus emerge dos eventos que vivemos

Nessa dinâmica, enraizada em Cristo, surge uma experiência 
que progressivamente nos faz desvendar o plano de Deus. A 
vontade de Deus emerge de dentro da nossa colaboração nos 
acontecimentos que vivemos n’Ele e por causa d’Ele. E quando, 
com sinceridade, vivemos e agimos a partir do seu olhar, o Senhor 
da vida sempre nos surpreende da maneira mais inesperada. Crer, 
então, não é uma opção que garante sucessos e triunfos; crer 
é entregar-se nas suas mãos, é crescer na certeza segura que 
provém de um coração guiado pela Providência Divina. Se, em 
lugar dessa opção radical, prevalecer a lógica do cálculo, então 
tudo tomará outra direção, cujo destino desconhecemos. Maria 
permanece como guia de uma confiança total e confiável. Assim 
foi, assim continua a ser.

No episódio evangélico que estamos meditando não encontramos, 
de fato, nenhuma palavra de dúvida ou desconfiança, nem mesmo 
de resignação por parte dos servos: apenas gestos de confiança, 
plena e total:

Sua mãe disse aos servos: «Façam tudo o que ele vos disser».
Estavam ali seis talhas de pedra, de quase cem litros cada, 
destinadas às purificações rituais dos judeus. Jesus disse aos 
que estavam servindo: “Enchei as talhas de água”! E eles as 



33

encheram até à borda.  Então disse: “Agora, tirai e levai ao 
encarregado da festa”. E eles levaram (v. 5-8). 

São versículos que comunicam, no total silêncio dos protagonistas, 
uma disponibilidade, uma prontidão e uma generosidade que 
podem até causar um pouco de perplexidade. Mas não! É a 
reação de quem decide apostar na Palavra ouvida. É a postura 
de quem realmente crê. É a escolha de quem não fica ali fazendo 
perguntas ou, pior ainda, impondo condições. Eis o servo fiel!

c. Um processo nutrido e iluminado pela Palavra
Por fim, colhamos um dado que nós, crentes, não podemos 
perder: este é um processo que se sustenta por ser continuamente 
nutrido e iluminado pela Palavra. Interpretar tudo à luz de Deus 
e contemplar a sua vontade nos acontecimentos que se revelam 
diante de nós não é algo automático. Exige um coração em 
sintonia com o poder da Palavra. Esta é uma necessidade que, 
em uma cultura como a nossa – onde a eficiência se sobrepõe à 
eficácia e onde o resultado é considerado mais importante que 
o processo – corremos continuamente o risco de subestimar, 
passando diretamente para a ação, mesmo com as melhores 
intenções. A consequência é que o ponto de referência – a 
Palavra meditada e contemplada – torna-se cada vez mais 

es
cu

ta
r  

En
ra

iz
ad

os
 n

a 
fé

 e
m

 C
ris

to



34

fraco e, a longo prazo, chega a ser considerado até mesmo 
como tempo perdido.

Quantas vezes ouvimos, até mesmo em nossas comunidades 
religiosas, que não temos tempo para a meditação porque 
estamos muito ocupados com trabalhos pastorais? E quanto 
maiores se tornam esses trabalhos, mais abandonamos 
a amizade com a Palavra. O resultado, infelizmente, é a 
autorreferência pastoral que se reforça em nome da ação e 
dos trabalhos pastorais. Correspondendo àquilo que o Papa 
Francisco chamou certa vez de “mundanidade espiritual”, 
corremos um risco muito semelhante: o beco sem saída da 
“mundanidade pastoral”. Ou seja, trabalhamos com grande 
empenho na obra de Deus, mas, com o tempo, esquecemos 
daquele Deus que inicialmente nos chamou para servi‑Lo. Que 
tragédia quando, crendo servir a Deus nos pobres, acabamos 
por justificar a Sua própria irrelevância. Acabamos por elevar a 
ídolos os nossos próprios projetos pastorais!

Gostaria de oferecer aqui uma reflexão sobre a força e a 
centralidade da Palavra de uma santa da caridade que muitos de 
nós encontraram: Madre Teresa de Calcutá. Ela escreve às suas 
consagradas palavras que também valem para nós hoje:

Preocupa-me pensar que algumas dentre vós ainda não 
encontraram Jesus face a face, sozinhas, a sós. Podeis até 



35

mesmo passar algum tempo na capela, mas já vistes com os 
olhos da alma o amor com que Ele olha para vós? Conheceis 
realmente o Jesus vivo: não pelos livros, mas por estar com 
Ele no vosso coração? Já ouvistes as palavras de amor que 
Ele vos dirige?... Jamais abandoneis esse contato íntimo e 
cotidiano com Jesus como pessoa viva e real e não como 
mera ideia. Como poderíamos passar um único dia sem 
sentir Jesus nos dizer: eu te amo? É impossível. Nossa alma 
precisa disso tanto quanto o nosso corpo precisa respirar. 
Caso contrário, a oração morre e a meditação degenera em 
reflexão. Jesus quer que cada uma de nós o ouça e lhe fale 
no silêncio do coração. Vigiai sobre tudo aquilo que poderia 
impedir esse contato pessoal com o Jesus vivo.7

O caloroso convite de Santa Teresa de Calcutá dirige-se a todos 
que desejam fazer da fé a fonte da própria identidade e das 
suas ações. Ser crentes coloca-nos no coração da história para 
que, como protagonistas, acolhamos e vivamos a história e na 
história, à luz de Cristo. Só assim − alimentados e nutridos com o 
alimento da Palavra − poderemos constatar, admirados, como a 
vontade de Deus surge mais clara diante dos nossos olhos.

7  Da carta que Madre Teresa escreveu a toda a família das Missionárias da 
Carodade, durante a Semana Santa del 1993 – 25 de março, cf.: R. Cantalamessa, 
La Terza predica d’Avvento, il 19 dicembre 2003: “Conoscete il Gesù vivo?”

es
cu

ta
r  

En
ra

iz
ad

os
 n

a 
fé

 e
m

 C
ris

to





37

Convite à reflexão

•	 Reconhecemos o quão fácil é responder às necessidades 
dos pobres e oferecer processos educativos e pastorais sem 
uma prévia leitura humana e, ao mesmo tempo, espiritual da 
situação?

•	Como Comunidade e Grupos, reconhecemos a urgência da 
coragem de “perder” tempo para refletir e rezar, antes de agir? 
O valor das propostas reside, de fato, nas raízes que alimentam 
a árvore para que ela dê frutos bons e duradouros.

•	 Interiorizamos que servir os pobres é consequência do nosso 
encontro com Cristo, por que são eles mesmos que nos 
remetem a Ele para que O sirvamos ainda mais?

•	 Percebemos constantemente que o perigo da “mundanidade 
pastoral” acaba alimentando o nosso ego, com a consequência 
de que, em vez de servir os pobres, terminamos por nos servir 
dos pobres?



38



3es
co

lh
er



40

3. ESCOLHER – Viver o chamado com liberdade
O relato do “sinal” de Caná oferece novos elementos que 
iluminam mais a nossa experiência de fé vivida, servindo como 
guia e apelo para os nossos itinerários educativo-pastorais. Os 
servos ouvem, acolhem e obedecem, como Maria lhes pedira 
que fizessem. As atitude e opções deles são como a realização 
de outra declaração de Jesus, quando − no episódio lucano da 
“mulher da multidão [que] levantou a voz no meio da multidão 
e lhe disse: «Feliz o ventre que te trouxe e os seios que te 
amamentaram!»” − ele responde: “Felizes, sobretudo, são os que 
ouvem a Palavra de Deus e a põem em prática” (Lc 11,27-28).

Essa é a chave da virada. É importante e decisivo sentir-se parte 
da história da humanidade, acolhendo e “lendo” os sinais dos 
tempos; é absolutamente necessário estar enraizado na fé em 
Cristo. Mas a verdade desses dois comportamentos revela-se na 
sua melhor forma quando se acolhe e vive a Palavra. Surge então 
o itinerário de uma fé autêntica, marcada por um crescimento 
saudável e sólido.

a. A escuta livre com uma confiança completa
O momento da virada é marcado por essa escuta livre, pautada 
por uma confiança completa. As frases do evangelho têm uma 
carga muito forte e um significado sempre atual.



41

Jesus disse aos que estavam servindo: “Enchei as talhas de 
água”! E eles as encheram até à borda.  Então disse: “Agora, tirai 
e levai ao encarregado da festa”. E eles levaram (v.7-8).

Quando alguém confia em Jesus, não há espaço para mais nada. 
Pelo contrário, a disponibilidade humana torna-se ainda mais 
plena e alegre, mais pronta e generosa. O autor do evangelho 
oferece um detalhe que, como educadores e pastores, não 
podemos deixar de notar: “encheram (as talhas) até à borda” 
(v.7). Até a borda, além da já grande quantidade de litros das 
talhas. Vale a pena ser generoso, sempre, com uma generosidade 
“transbordante”. Quando Jesus chama, procede-se assim, 
obedecendo – ob-audire – com liberdade e sem medida, de novo 
e de novo, como sugere o trecho seguinte do Evangelho: “disse-
lhes novamente: “Agora, tirai e levai ao encarregado da festa”. E 
eles levaram (v. 8).

Creio que muitos de nós, em nossa vida, quando crianças e 
jovens, e creio que também na fase adulta, tivemos a alegria 
de encontrar pessoas que nos lembram a generosidade desses 
servos. Pessoas que ainda carregamos no coração e na memória, 
não tanto pelas coisas que fizeram, mas pela atitude livre e 
generosa que nos transmitiram. Essas pessoas certamente nos 
marcaram, porque o seu coração era habitado pela presença 
de Jesus, tinham um coração iluminado e guiado pela Palavra e 
nutrido pela Eucaristia.

es
co

lh
er

  V
iv

er
 o

 c
ha

m
ad

o 
co

m
 li

be
rd

ad
e



42

b. Toda ação tem sentido – logos – somente na e a 
partir da Palavra – Logos

Nós servimos apreendendo o que hoje nos é pedido, se realmente 
quisermos oferecer uma experiência de crescimento integral 
àqueles a quem somos chamados a servir. Seremos educadores e 
pastores autênticos somente na medida em que cada ação nossa 
buscar sentido (razão, motivo, logos) na e a partir da Palavra 
(Logos). Somente numa prática de vida entrelaçada de palavras 
e ações que se deixam contagiar pela Palavra poderemos ir além 
do muro da indiferença e da apatia, tão difundidos hoje. Quando 
vemos que falta o vinho da esperança e da verdadeira alegria, 
quando nos sentimos impotentes diante de tantos desafios 
reais que encontramos todos os dias, a tentação é defender-nos 
tomando distância e fazendo o mínimo.

Contudo, há outra opção, que é evangélica e salesiana: 
“abandonar-se” e “entregar-se” à sua palavra... Como nos 
testemunham os servos, como nos testemunham Dom Bosco 
e tantos Salesianos conhecidos, com as suas opções concretas, 
sempre precedidas de uma precisa e sistemática atenção às 
fontes da própria vida. Tudo emana desse espaço profundo e 
sagrado. Foram discípulos e servos que, da sua vida para e com 
os outros, fizeram uma experiência que prolongava a sua relação 
com Jesus, vivida com a força da sua Palavra. O deles não era 
devocionismo abstrato nem pietismo emotivo, mas expressão e 



43

síntese de maturidade humana e espiritual, de visão inteligente 
e sábia, de empatia humana e impulso místico. No ob-audire 
vivido com uma personalidade forte e determinada não vemos 
sinais de fraqueza ou de resignação passiva. Podemos dizer que 
viveram o seu protagonismo dentro de um quadro relacional 
marcado pela graça de unidade, um quadro existencial 
profundamente humano e profundamente divino. Obedecendo, 
jamais renunciaram à sua personalidade; antes, moldaram-na 
através dela. A confiança deles na palavra de Jesus, como a dos 
servos, continua a oferecer-nos vinho novo que inaugura uma 
vida nova, para nós e para os nossos jovens.

c. O perigo de uma fé que se adapta à cultura 
dominante  

Reconhecemos aqui o convite para não sucumbir ao perigo de uma 
fé que se adequa à cultura dominante. A dimensão profética da 
nossa missão deve confrontar-se com um contexto como o atual, 
que “puxa para baixo”, para o imediato, o útil e vantajoso, para aquilo 
que gratifica aqui e agora, ou, no mínimo, para o mais cômodo. A 
palavra de Jesus aos servos poderia ser “administrada” e “tratada” 
de maneira puramente humana, com uma desconfiança mais do 
que plausível e “razoável”. O resultado teria sido muito diferente; 
podemos imaginá-lo facilmente. Quantas vezes, também hoje, 
acontece que – diante de desafios pastorais urgentes – prevalece o 

es
co

lh
er

  V
iv

er
 o

 c
ha

m
ad

o 
co

m
 li

be
rd

ad
e



44

raciocínio humano. Uma leitura meramente horizontal, construída 
intencionalmente, acaba por tornar menos potente e até excluir 
uma leitura de fé dos desafios que somos chamados a enfrentar. 
De um lado, sabemos que estudos e pesquisas sobre os jovens 
nos convidam a escutar a sua busca de sentido; de outro, porém 
– a essa consciência que exige uma resposta profética – nós nos 
limitamos a dar uma resposta meramente horizontal ou, talvez, 
respondendo apenas a uma necessidade em vez de à pergunta 
implícita de significado.

Tem-se a impressão de que se, às vezes, projetamos os nossos 
medos nos jovens, é porque nos incomoda enfrentá-los e superá-
los, tirando-nos da zona de conforto. Mantendo-nos no plano 
meramente humano e racional, ou na cultura dominante, sentimos 
uma justificativa superficial, enquanto nossos jovens continuam a 
gritar no deserto.

Lendo a história dos primórdios em Valdocco, na casa Pinardi a 
partir de 1847, vemos que Dom Bosco ofereceu experiências 
intensas e sólidas aos jovens. Ele procurava jovens pobres e sem 
teto para lhes dar o mínimo necessário: alimentação, alojamento, 
educação. Mas já desde o início Dom Bosco estava consciente 
de que era preciso oferecer propostas que hoje chamamos de 
“integrais”. Pietro Braido escreve:

Humilde nas origens, a primeira instituição de Dom Bosco 
crescia lentamente como o grão de mostarda do Evangelho. 



45

Essa instituição, porém, existia graças a um agente de tal 
força interior, de fé humana e cristã tão sólida, de capacidade 
de envolvimento e irradiação tão acentuada, que acabava por 
oferecer uma imagem de si muito mais dilatada do que era 
realmente. Teria sido igual no futuro.8
Entretanto, ele não trabalhava só para a publicidade. Na ação 
de recuperação e de capacitação religiosa, moral e também 
civil da juventude, sobretudo trabalhadora, os “pobres pequenos 
aprendizes”, ele sabia recorrer igualmente a meios fortes, como 
os exercícios espirituais. Já em 1847 fizera a primeira experiência 
com os oratorianos. Fora pregador o jovem teólogo Federico 
Albert (1820-1876),106 proclamado beato em 1984. A repetição 
de experiência semelhante em 1848 era mais seguramente 
atestada pelo próprio Dom Bosco. Ela comportara, para uma 
boa alíquota de cinquenta participantes, a permanência dia 
e noite nos ambientes do Oratório, o que foi possível pela 
disponibilidade de toda a casa Pinardi.9

Para que a nossa resposta seja cheia de fé na palavra de Jesus, é 
urgente aceitarmos esse convite com grande prontidão, tanto em 
relação Àquele que nos chama quanto como resposta àqueles que 
estão à espera. A nossa hesitação, o nosso vacilo não devem ter a 
última palavra.

8  Pietro BRAIDO, Dom Bosco, padre dos jovens no século da liberdade (Editora 
Salesiana – São Paulo, 2008), Vol. I, Cap. VII: A revelação de Dom Bosco educador 
(1846-1850), p.212.
9  Idem., p.219.

es
co

lh
er

  V
iv

er
 o

 c
ha

m
ad

o 
co

m
 li

be
rd

ad
e





47

Convite à reflexão

•	 Comprometamo-nos para que a nossa vida de fé 
tenha a forma de um relacionamento marcado pela 
liberdade e pelo abandono confiante.

•	 Façamos um exame de consciência sobre as nossas 
motivações: se elas são enraizadas e nutridas pela 
Palavra (Logos), livres de motivações autorreferenciais.

•	 Desenvolvamos a nossa capacidade intelectual sempre 
à luz da sabedoria de Deus. Que a nossa inteligência 
não apague nem atenue a voz profética da Boa Nova.



48



4ag
ir



50

4. AGIR – Servir com total generosidade
O casamento de Caná foi uma “festa” enriquecida pela resposta 
confiante e generosa dos servos ao pedido de Maria de fazer o 
que Jesus lhes dissesse para fazer. Quando o serviço é marcado 
pela dedicação generosa de si, uma generosidade enraizada na 
fé, os resultados são um dom para todos. Podemos constatá-lo 
nos vários processos educativo-pastorais conduzidos por pessoas 
dedicadas à missão, por colaboradores e colaboradoras que se 
sentem parte viva do carisma e do projeto pastoral salesiano. 
Dedicação e pertença que são uma verdadeira e real acolhida do 
chamado, a sua realização, não mero apêndice. São opções que 
condicionam positivamente seu desfecho. No fim das contas, são 
essas opções fundamentais que dão alma a todo itinerário de 
crescimento integral dos jovens. São opções que condicionam 
positivamente o seu desfecho.

a. Servir livremente porque enraizados em Cristo

Não há liberdade mais autêntica e verdadeira do que aquela que 
emana da relação com Cristo. A alegria do servo livre provém de 
um coração que já encontrou o centro da própria identidade. O 
servo que se alimenta da fonte que é Cristo não tem intenções 
ou motivações alternativas. Vive bem o seu serviço sem precisar 



51

depender da busca de gratificações pessoais vindas de fora. O 
seu coração já está cheio d’Aquele que o chamou e enviou, e isso 
basta e é suficiente.

A sua doação, portanto, é transparente, e por isso comunica 
externamente o senso de liberdade interior. Daí vem a verdadeira 
alegria que todo autêntico servo dos jovens carrega consigo. 
Somos portadores do vinho bom, somos “sinais e portadores 
do amor de Deus aos jovens, especialmente aos mais pobres” 
(Const. 2), não porque nós o tenhamos produzido, mas porque 
cremos que nos foi dado gratuitamente. Só nos é pedido para 
não o guardar como propriedade pessoal, mas para distribuí‑lo 
com generosidade. A alegria que comunicamos quando estamos 
enraizados em Cristo é uma alegria que nos é dada em 
abundância, mas com a promessa de que essa alegria se torne 
plena ao compartilhá‑la. A promessa de Jesus na última ceia 
continua a sustentar-nos nesse serviço:

Como meu Pai me ama, assim também eu vos amo. Permanecei 
no meu amor. Se observardes os meus mandamentos, 
permanecereis no meu amor, assim como eu observei o que 
mandou meu Pai e permaneço no seu amor. Eu vos disse isso, 
para que a minha alegria esteja em vós, e a vossa alegria seja 
completa (Jo 15,9-11)

ag
ir 

 S
er

vi
r c

om
 to

ta
l g

en
er

os
id

ad
e



52

Nestes meses do Jubileu do Ano Santo de 2025, muitos de nós 
viveram ou acompanharam de perto a experiência do Jubileu dos 
Jovens, entre o final de julho e o início de agosto. É impactante 
recordar aqui as palavras que São João Paulo II escreveu em 
sua Carta Apostólica, Novo millennio ineunte, ao término do 
Ano Santo de 2000, onde encontramos um comentário sobre 
o Jubileu dos Jovens daquele ano. São palavras marcadas pela 
alegria. Parecem escritas para nós hoje, lidando com jovens 
nascidos ao redor do milênio:

Porventura não é Cristo o segredo da verdadeira liberdade e 
da alegria profunda do coração? Não é Cristo o maior amigo 
e, simultaneamente, o educador de toda a amizade autêntica? 
Se Cristo lhes for apresentado com o seu verdadeiro rosto, 
os jovens reconhecem-No como resposta convincente e 
conseguem acolher a sua mensagem, mesmo se exigente e 
marcada pela Cruz. Por isso, vibrando com o seu entusiasmo, 
não hesitei em pedir-lhes uma opção radical de fé e de 
vida, apontando-lhes uma missão estupenda: fazerem-se « 
sentinelas da manhã » (cf. Is 21,11-12) nesta aurora do novo 
milênio (NMI 9).10

Sì, i giovani sono ancora alla ricerca di chi ha il coraggio e la 
convinzione della fede in Cristo. Non manca la ricerca da parte 

10   São João Paulo II, Carta Apostólica Novo Millennio Ineunte, 6 de janeiro de 
2001.



53

dei giovani. Abbiamo bisogno di persone, adulte nella fede, 
pronte a presentare il volto di Gesù, come servi e pellegrini. 
Abbiamo bisogno di educatori e pastori pronti ad ascoltare e 
vivere la buona notizia.

b. Cooperadores no projeto de Deus para os jovens
Através deste serviço convicto e alegre nós, educadores e 
pastores, tornamo-nos cooperadores no projeto de Deus para 
os jovens. Como Maria, também nós fizemos a opção de não 
nos distanciarmos do que está acontecendo ao nosso redor. 
Escolhemos fazer parte da história dos jovens. Porque estamos 
convencidos de que esses jovens, hoje mais do que nunca, 
trazem no coração a pergunta sobre “onde habita o Senhor”. 
Eles estão buscando-o talvez até sem o saber. Não têm o 
vocabulário para dizê‑lo, mas têm aquela sede profunda que 
não deixa o coração em paz. Se falta a linguagem adequada, 
certamente não falta o coração inquieto.

Quão grande é a nossa responsabilidade, nós que encontramos 
Jesus, que frequentemente nos detemos com Jesus, todos os 
dias! Contudo, somente quando vivemos esse encontro com 
fidelidade e consistência conseguimos entender e compreender 
a pergunta silenciosa dos jovens. Nessa lógica de um “silêncio 
que interpela de forma ensurdecedora”, os verdadeiros 

ag
ir 

 S
er

vi
r c

om
 to

ta
l g

en
er

os
id

ad
e



54

educadores e pastores comunicam, com o seu testemunho e a 
sua fidelidade, aquela centelha que, somente ela, sabe incendiar 
os corações. Foi-nos entregue o “talento” da boa-nova. Ai de 
nós se o negligenciarmos, ou pior ainda, se o enterrarmos.

Em sua vida breve, mas intensa, Simone Weil (1909–1943) 
− filósofa, ativista política e mística francesa, uma mulher 
desesperadamente em busca − deixou uma marca profunda no 
pensamento filosófico francês do século XX. Em certo período de 
sua vida, ela esteve em contato com o dominicano padre Joseph-
Marie Perrin. Dessa experiência ela escreve em seu diário:

Não é pela maneira como um homem fala de Deus, mas 
pela maneira como ele fala das coisas terrenas, que se pode 
discernir melhor se a sua alma habita no fogo do amor de 
Deus.11

É uma frase lapidar que se encaixa perfeitamente em nossos 
contextos educativo-pastorais. Na maior parte do tempo, os 
nossos encontros com os jovens e com todos os que o Senhor 
nos permite encontrar são simples contato humano, uma 
generosa disponibilidade para necessidades e temas imediatos. 
Entretanto, esse espaço de pura humanidade torna-se lugar de 
revelação do amor de Deus: nesses momentos ocupamos uma 

11  Simon Weil, Quaderno IV, pp. 182-183.



55

“terra sagrada” que não se deve pisar. Nos pátios do mundo, 
a nossa presença não é apenas física, mas carrega o que o 
nosso coração contém. Mesmo falando de “coisas terrenas”, 
sem o perceber, comunicamos “quem” ou “o que” acolhemos 
e hospedamos em nosso coração. Nesses momentos simples, 
a nossa presença, portadora de um coração sadio, facilita 
de maneira surpreendente a revelação do projeto de Deus 
para cada jovem que encontramos. Bem-aventurados nós se 
estivermos continuamente conscientes disso. Bem-aventurados 
os jovens que encontram estes servos crentes, generosos e 
cheios de alegria verdadeira e autêntica.

c. A ousadia da fé

Enfim, não devemos ter nem medo nem vergonha: incentivemos, 
em nível pessoal e comunitário, a ousadia da fé. Não se trata 
de uma postura que desafia o mundo, muito menos de um 
fundamentalismo sem sentido. Trata-se, antes, de uma opção 
que nos enraíza em Cristo, e assim caminhamos ao encontro do 
mundo. Não se trata de confrontar, mas de promover espaços 
de fraternidade, fomentar a cultura do diálogo, viver relações 
marcadas pela compaixão e pela empatia.

ag
ir 

 S
er

vi
r c

om
 to

ta
l g

en
er

os
id

ad
e



56

Em uma passagem da Encíclica Lumen fidei, o Papa Francisco 
detém-se sobre a potencialidade de uma fé que não visa 
conquistar, mas colaborar para o bem comum. Como portadores 
de um carisma que educa e evangeliza, a reflexão do Papa nos 
ilumina e exorta a seguir adiante.

A fé não afasta do mundo, nem é alheia ao esforço concreto 
dos nossos contemporâneos. Sem um amor fiável, nada 
poderia manter verdadeiramente unidos os homens: a 
unidade entre eles seria concebível apenas enquanto 
fundada sobre a utilidade, a conjugação dos interesses, o 
medo, mas não sobre a beleza de viverem juntos, nem sobre 
a alegria que a simples presença do outro pode gerar (n. 51).

O Papa em seguida recorda que essa tomada de posição se torna 
um dom inestimável pelas suas consequências sociais. Esse 
apelo para nós, Grupos da Família Salesiana, é crucial porque 
nos alerta para o perigo de considerar “a fé” como “propriedade 
privada”, que possuímos em contraposição aos demais. Não é 
esse o sentido do chamado. Recordando o contexto da festa 
de Caná, o vinho é para todos, inclusive para aqueles que não 
fizeram bem as contas, inclusive para quem entrou de penetra 
na festa e para os mendigos que passam. A fé em Cristo, como o 
vinho novo, inaugura a festa da aliança. Eis as palavras do Papa 
Francisco:



57

A fé faz compreender a arquitetura das relações humanas, 
porque identifica o seu fundamento último e destino 
definitivo em Deus, no seu amor, e assim ilumina a arte da sua 
construção, tornando-se um serviço ao bem comum. Por isso, a 
fé é um bem para todos, um bem comum: a sua luz não ilumina 
apenas o âmbito da Igreja nem serve somente para construir 
uma cidade eterna no além, mas ajuda também a construir as 
nossas sociedades de modo que caminhem para um futuro de 
esperança (n.51).

A ousadia da fé é uma confirmação de que queremos levar a 
sério o chamado a ser cooperadores no projeto de Deus para os 
jovens. Dom Bosco viveu esse chamado com uma consciência 
extraordinária e transformou-a em sistema, projeto e experiência 
de família. Era uma ousadia que o fez dizer (e viver): “Nas coisas 
que são de vantagem à juventude em perigo ou servem para 
ganhar almas para Deus, eu corro adiante até a temeridade.”12

Nós vivemos a ousadia da fé para favorecer um futuro marcado 
pela esperança. A ousadia da fé com as raízes no coração do 
educador, do pastor, que nunca deixa de amar, de esperar, de 
cuidar do seu rebanho.

12  Lettera al Signor Carlo Vespignani, 11 aprile 1877, in Francesco MOTTO (a 
cura di), Giovanni BOSCO, Epistolario, Vol. V (1876-1877), LAS-Roma 2012, p.344.

ag
ir 

 S
er

vi
r c

om
 to

ta
l g

en
er

os
id

ad
e





59

Convite à reflexão

•	Não tenhamos medo de interrogar-nos de forma íntima 
e sincera para saber se estamos realmente servindo os 
jovens ou se estamos servindo-nos deles para a nossa 
própria agenda e razões pessoais.

•	Chamados como Comunidade a educar com o coração 
do bom pastor, esforcemo-nos por encontrar momentos 
que fortalecem em nós a consciência de que a nossa 
presença e a nossa contribuição visam favorecer a 
descoberta do projeto de Deus para cada jovem.

•	Evocando a frase de Simone Weil, a minha alma habita 
no fogo do amor de Deus? Se eu não habito na fornalha 
do amor de Deus, pouco importa a alternativa, onde eu 
decidir habitar!



60



15
0

sa
le

si
an

os
   

 c
oo

pe
ra

do
re

s



62

150 anos – Salesianos Cooperadores: o sonho 
profético de Dom Bosco continua
Convido-vos a olhar para a ocorrência dos 150 anos de fundação 
dos Salesianos Cooperadores como uma experiência que 
prolonga a palavra de Maria aos servos: “Fazei tudo o que ele 
vos disser”.

As reflexões feitas até aqui podem ser atualizadas no projeto 
que Dom Bosco amadureceu desde o início de sua missão em 
Valdocco.

•	 O coração de Dom Bosco era um coração aberto para acolher 
os sinais dos tempos, com seus desafios e oportunidades.

•	 Desde o início houve um caminho enraizado na fé em Cristo, 
e a sua experiência pessoal tinha unicamente em Cristo o 
seu ponto de partida.

•	 A proposta que foi amadurecendo tinha como objetivo 
oferecer aos jovens e aos seus primeiros colaboradores um 
chamado a descobrir e viver o projeto pessoal de vida com 
liberdade.

•	 Num ambiente saudável e santo, onde a razão (sensatez) e a 
fé (religião) se alimentavam reciprocamente num contexto 
de bondade/amorevolezza, esse caminho tinha como único 



63

propósito servir os jovens com total generosidade e amá-los 
sem condições.

Nas últimas décadas tivemos várias ocasiões e momentos 
de reflexão que nos ajudam a contemplar a experiência dos 
Salesianos Cooperadores à luz do carisma salesiano. Refiro-
me a três fontes que, ao longo deste ano, podem nutrir muitos 
momentos de estudo e reflexão, como também de pesquisa 
voltada a novas e criativas propostas pastorais.

O Padre Pietro Braido dedica várias páginas aos Salesianos 
Cooperadores.13 Aqui, eu quero apenas mencionar algumas ideias 
para uma visão geral que nos é oferecida pela memória projetada 
além do imediatismo histórico e temporal. Se fizermos uma 
verdadeira memória das opções de Dom Bosco, perceberemos 
que o tema da ESTREIA 2026 está em plena sintonia com a sua 
ação, tendo ele sempre sido atento e obediente à direção do 
sopro do Espírito de Deus. 

A ideia de Dom Bosco era criar uma verdadeira força missionária 
organizada, um “exército potencialmente ilimitado de pessoas, 
homens e mulheres”. A característica revolucionária era que esses 
membros compartilhariam a missão salesiana permanecendo no 

13   Pietro BRAIDO, Dom Bosco, padre dos jovens no século da liberdade, Vol. 2 
(Editora Salesiana – São Paulo, 2008), Sugiro a leitura do Capítulo vinte e dois, 
Projeto de solidariedade católica na missão entre os jovens (1873-1877), p.173-
194.

15
0 

 s
al

es
ia

no
s 

co
op

er
ad

or
es



64

mundo, sem a obrigação dos votos religiosos (pobreza, castidade, 
obediência) nem da vida comunitária típica dos religiosos. Eram 
chamados a viver uma fé “evangelizadora e civilizadora” em seu 
contexto cotidiano.

Desde o início do Oratório, Dom Bosco sempre pôde contar com 
a colaboração de padres e leigos. A verdadeira novidade estava 
em dar a essa colaboração uma forma oficial e estruturada: uma 
Associação ou União eclesial. Essa entidade seria formalmente 
“agregada” à Sociedade Salesiana, criando um vínculo espiritual 
e jurídico reconhecido.

A ideia não surgiu de repente. Já nas versões preliminares das 
Constituições Salesianas dos anos 60, Dom Bosco havia previsto 
um capítulo sobre os “Sócios Externos”. Embora essa proposta 
tenha sido inicialmente rejeitada pelas autoridades vaticanas, 
Dom Bosco não desistiu. Ele queria transformar uma rede de ajuda 
espontânea e informal em uma família espiritual reconhecida, 
com identidade clara e papel ativo na missão salesiana.

Na Introdução de 1854 do Plano de Regulamento para o Oratorio 
Masculino de São Francisco de Sales Dom Bosco manifestava 
a esperança de que o regulamento pudesse “servir de norma 
(,, ,) para administrar essa parte do sagrado ministério, e de 
guia às pessoas eclesiásticas e seculares que aí consagram 
suas fadigas com caridosa solicitude e em bom número”. De 



65

fato, gostava de recordar como tinha sido grande o grupo dos 
colaboradores eclesiásticos e leigos (Braido, Vol. 2, p. 164).

A visão original de Dom Bosco ainda nos interpela, porque nos 
convida a renovar hoje aquele mesmo espírito apostólico que 
ele sonhava como base e fundamento. Para Dom Bosco, a figura 
do Salesiano Cooperador era multifacetada, com identidade e 
missão bem definidas.

A identidade deles era a de um Salesiano no mundo: cristão 
(leigo, padre, homem ou mulher) que vive o espírito salesiano 
em sua condição de vida, na família e na sociedade. Não é um 
religioso, mas compartilha com os religiosos salesianos o mesmo 
coração e a mesma paixão pela salvação dos jovens.

A missão deles tinha um duplo propósito: a santificação pessoal 
(“fazer o bem a si mesmo”: ou seja, chamado a viver uma vida 
cristã exemplar, com estilo de vida simples e virtuoso, quase 
como se estivesse “na Congregação”). E a salvação dos outros, 
a ação apostólica, com o objetivo de um trabalho ativo pelo 
próximo, com um foco especial na “juventude periclitante”.

Dom Bosco, com grande pragmatismo, estabeleceu que 
quem não pudesse realizar essas obras diretamente (“por si”) 
ainda podia contribuir apoiando quem as fazia (“por meio 
de outros”). Esse princípio tornava a experiência acessível a 
todos, independentemente da idade, da saúde ou dos recursos 
econômicos.

15
0 

 s
al

es
ia

no
s 

co
op

er
ad

or
es



66

O P. Egídio Viganò, escreveu uma carta em 1986 sobre A 
Associação dos Cooperadores Salesianos,14 na ocasião da 
promulgação solene do então novo Regulamento de vida 
apostólica da Associação dos Cooperadores Salesianos. Nessa 
carta, o P. Viganò escreve que o novo Regulamento não era 
uma simples atualização normativa, mas um acontecimento de 
alcance histórico que completava a renovação pós‑conciliar de 
toda a Família Salesiana. E diz que “Dom Bosco não considerou 
concluída a sua longa e trabalhosa missão de Fundador 
enquanto não conseguiu dar uma estrutura válida e uma Carta 
de identidade própria a esta Associação. Ela esteve presente, 
em certa maneira e como semente, já desde os inícios do seu 
projeto em favor das Obras dos Oratórios.

Acrescenta, ainda, que o carisma salesiano possui uma “vitalidade 
maleável” que lhe permite adaptar-se aos tempos sem perder a 
própria essência. Dom Bosco partiu da intuição fundamental da 
missão juvenil e da urgência de ter colaboradores permanentes. 
Somente após mais de trinta anos de discernimento, de 1841 a 
1876, conseguiu dar forma definitiva ao seu projeto, passando 
de uma dimensão diocesana para uma vocação universal.

14  E. Viganò, A Associação dos Cooperadores Salesiano. Carta publicada em ACG n. 
318, 1986.



67

O Padre Pascual Chávez, enfim, em uma intervenção sobre O 
Cooperador na mente de Dom Bosco,15 comenta “O Projeto de Vida 
Apostólica: caminho de fidelidade ao carisma de Dom Bosco” 
ressaltando a intuição original de Dom Bosco e recordando a 
célebre frase: “Eu sempre precisei de todos!”. Nessa expressão 
encontramos em síntese a sua visão de forma completa, que não 
se limita a ver os Cooperadores como simples auxiliares, mas 
protagonistas essenciais de uma vasta rede de colaboração que, 
de fato, possibilitou a difusão mundial da obra salesiana.

O Padre Chávez escreve que a identidade do Cooperador, segundo 
Dom Bosco, articula-se em três dimensões fundamentais: 
primeiro, é um cristão católico; segundo, tem uma vocação 
secular; terceiro, é Salesiano no mundo, recordando a mesma 
conferência de Dom Bosco em 1885. Nessa conferência dom 
Bosco disse:

O que significa ser Cooperador salesiano? Ser Cooperador 
salesiano significa concorrer juntamente com outros 
no apoio a uma obra fundada sob os auspícios de São 
Francisco de Sales, cuja finalidade é ajudar a Santa Igreja 
em suas necessidades mais urgentes; significa colaborar 
para promover uma obra tão recomendada pelo Santo 

15 https://www.donboscoland.it/it/page/il-cooperatore-nella-mente-di-don-bo-
sco

15
0 

 s
al

es
ia

no
s 

co
op

er
ad

or
es



68

Padre, porque educa os jovens na virtude, no caminho 
do Santuário, porque tem por principal objetivo instruir 
a juventude que hoje se tornou alvo dos maus, porque 
promove no meio do mundo, nos colégios, nos internatos, 
nos oratórios festivos, nas famílias, promovendo, digo, o 
amor à religião, os bons costumes, as orações, a frequência 
aos Sacramentos, e assim por diante. 16

À luz da visão de Dom Bosco, o Projeto de Vida Apostólica 
(PVA) traça o caminho para ser um testemunho autêntico do 
projeto de Deus a favor do crescimento integral dos jovens. Esse 
caminho torna-se real quando os Salesianos Cooperadores se 
comprometem a:

•	 garantir a identidade da Associação por meio de uma 
fidelidade dinâmica ao carisma original. O estudo e a reflexão 
sobre o carisma sejam fonte que nutre continuamente a 
compreensão e a vivência do chamado;

•	 fortalecer a unidade dos membros na sua diversidade. A 
riqueza das origens, a variedade dos dons de cada membro 
e a situação pessoal de cada um sejam uma oportunidade 
para criar espaços de convergência, partilha e habitar novos 
espaços de ação;

16  Bollettino Salesiano, Luglio 1885, Anno IX. n. 7



69

•	 por fim, promover a vitalidade missionária de cada Cooperador. 
O chamado a sentir-nos como Dom Bosco significa sermos 
guiados por um coração pronto “a sair”, um coração que 
se sente enviado, um coração missionário. Essa convicção 
supera o perigo de um fechamento que acaba por apagar o 
fogo do chamado. 

Enfim, com estas propostas do P. Pascual Chávez, vale a pena 
reafirmar o seu convite a não perdermos o frescor que Dom 
Bosco transmitia e que hoje cabe a nós não perder nem abrandar. 
O seu projeto ainda hoje demonstra o seu valor na medida em 
que cada Salesiano Cooperador procura ser, antes de tudo, uma 
pessoa dedicada ao bem comum nos âmbitos político, social e 
humanitário. Nessa ótica, em segundo lugar, a atenção privilegiada 
aos pobres e aos excluídos torna-se a força que impulsiona a ação 
pastoral. Em terceiro lugar, reafirma-se o compromisso com uma 
comunidade de fé, sustentando a vitalidade da Igreja mediante 
um espírito de serviço autêntico, verdadeiro e desinteressado. 
Por fim, o convite à formação contínua, para que o testemunho, 
no seu conjunto e em qualquer lugar, seja nutrido por aquela 
espiritualidade laical que forma para a vida evangélica, uma vida 
portadora de boas-novas, fermento na sociedade.

15
0 

 s
al

es
ia

no
s 

co
op

er
ad

or
es





al
gu

m
as

pr
op

os
ta

s
   

   
   

  p
as

to
ra

is



72

6. Algumas propostas pastorais
Nesta parte final ofereço algumas propostas pastorais que 
podem ser estudadas e discutidas nos diversos Grupos da Família 
Salesiana. São propostas que surgem das várias considerações 
até aqui expostas e intimamente ligadas à Palavra de Deus 
que nos acompanhou nesta ESTREIA 2026. O meu desejo, e o 
desejo de cada membro da Família Salesiana, é colocar sempre 
diante de nós a força e a luz da Palavra. Desta energia pedimos 
ao Espírito de Deus que nos conceda coragem e determinação 
para viver com fé a mensagem de Jesus e, vivendo-a, levar o 
“vinho da esperança” aos jovens.

1. “Fazei tudo o que ele vos disser”: para uma pedagogia 
da escuta pessoal
As palavras de Maria aos servos de Caná são oferecidas como 
um verdadeiro método educativo. Maria convida à escuta 
pessoal que leva do individualismo indiferente à autonomia 
responsável e solidária, do conformismo exterior estéril à 
conversão do coração.

•	 Eduquemos os jovens à escuta pessoal da palavra de Deus 
em vista de uma fé adulta e consciente.

•	 Promovamos o discernimento em nível pessoal e comunitário, 
de grupos e de assembleias.



73

2. Maria em Caná: educadora da liberdade autêntica

Maria não obriga os servos, mas dirige-os para Aquele que pode 
transformar as suas vidas. Ela é o modelo de todo autêntico 
educador na fé: não impor, mas propor; não obrigar, mas 
acompanhar; não substituir-se, mas tornar capazes.

•	 Cresçamos como educadores e educadoras que ajudam os 
jovens a fazer as perguntas certas, evitando o perigo de 
oferecer respostas prontas.

•	 Tornemo-nos conscientes de que a autoridade nasce do 
testemunho coerente e autêntico, não do autoritarismo 
sufocante.

•	 Aceitemos que educar para a liberdade também significa prever 
o risco do “não”, de uma resposta negativa, de uma recusa, e 
que, em todo caso, é sempre necessário respeitar as opções 
dos jovens no interior de um caminho gradual de crescimento.

3. A arte de ler os sinais dos tempos com os jovens
Uma pastoral encarnada sabe ler a realidade juvenil sem 
preconceitos nem nostalgia do passado. Os jovens vivem em 
um mundo complexo, atravessado por desafios inéditos: a 
revolução digital, a incerteza do futuro, a crise das instituições 
tradicionais, as novas formas de pobreza existencial.

pr
op

os
ta

s 
pa

st
or

ai
s



74

•	 Escutemos de maneira empática: antes de julgar, procuremos 
compreender o mundo juvenil por dentro.

•	 Façamos uma leitura sapiencial: vejamos nas mudanças 
culturais não só ameaças, mas também oportunidades para 
o anúncio.

•	 Promovamos o diálogo no Espírito: vivenciamos a 
“sinodalidade” de modo evidente quando envolvemos os 
próprios jovens na escuta recíproca, na análise da sua 
realidade e na formulação de novas propostas.

•	 Com um olhar de fé, reconheçamos a ação de Deus também 
nas situações aparentemente mais afastadas do Evangelho.

4. Escolher: a liberdade cristã como resposta vocacional
Um dos pontos mais delicados da pastoral juvenil salesiana de 
hoje é a relação entre fé e liberdade. Somente a “escuta livre” 
permite experimentar a força libertadora do Evangelho.

•	 Ofereçamos aos jovens espaços e experiências baseados num 
cristianismo audacioso, sem medo, uma proposta de vida cristã 
simples e credível.

•	 Orientemos para a ação: cada ação e cada proposta concreta 
sejam vividas e guiadas pela Palavra para serem sinais de 



75

uma espiritualidade integral. O serviço emerge então como 
expressão natural de uma fé madura e de uma liberdade 
autêntica.

5. Os 150 anos dos Salesianos Cooperadores: um 
modelo para hoje

A comemoração dos 150 anos dos Salesianos Cooperadores 
oferece à missão salesiana uma oportunidade única: o 
sonho de Dom Bosco de um “grande movimento de pessoas” 
comprometidas com o bem da juventude.

•	 Protagonismo juvenil: os jovens não são apenas destinatários 
da ação pastoral, mas sujeitos ativos. Como os primeiros 
Cooperadores desde o início, os jovens compartilharam 
o sonho de Bom Bosco. Isso também deve valer para os 
jovens de hoje: eles são chamados a ser protagonistas da 
evangelização, mais explicitamente do que os seus coetâneos.

•	 Alianças educativas: a missão salesiana não pode ser obra de 
indivíduos isolados, mas requer redes de colaboração entre 
famílias, comunidades cristãs, escolas, associações e o mundo 
do trabalho. Os Salesianos Cooperadores de ontem e de hoje 
representam esse espírito de aliança pastoral.

pr
op

os
ta

s 
pa

st
or

ai
s



76

•	 Dimensão missionária: o carisma salesiano é intrinsecamente 
missionário. Toda opção pastoral não pode limitar-se à 
preservação do que já existe, mas deve abrir-se às periferias, 
às novas formas de pobreza, aos jovens mais distantes.

•	 Laicidade fecunda: os Salesianos Cooperadores testemunham 
a beleza da vocação laical na Igreja. Isso significa valorizar e 
levar a sério o papel específico dos leigos na educação à fé, 
respeitando e promovendo a sua competência e autonomia.

Conclusão

A ESTREIA 2026 oferece à Família Salesiana um programa 
ao mesmo tempo desafiador e fascinante. Neste tempo em 
que os jovens são descritos muitas vezes apenas em termos 
de problemas ou fragilidades, a proposta salesiana vê-los 
com os olhos da fé: quando encontram propostas críveis e 
testemunhas confiáveis, os jovens mostram-se portadores 
sinceros de dons específicos, realmente capazes de escuta 
autêntica, prontos para fazer escolhas generosas.

Como Maria em Caná, nós, educadores e educadoras na fé, 
somos chamados a testemunhar Cristo aos jovens, não como 
“objeto”, mas como relação libertadora; a propor a vida 



77

cristã não como regras a seguir, mas como plenitude de vida 
oferecida gratuitamente. “Fazei tudo o que ele vos disser” não 
é um convite à obediência cega, mas à liberdade responsável 
comunicada por quem já encontrou e vive o Amor, e quer 
compartilhá‑lo porque nele está a verdadeira vida.

Encerro com uma reflexão de Romano Guardini.17 Ele afirma 
que a nossa fé é uma “«fé contestada», que deve continuamente 
verificar o próprio fundamento, e talvez desfazer-se do 
variado e do belo para apegar-se apenas ao essencial». Isso 
significa que, quando surge a dúvida ou o desânimo - que 
frequentemente nos atacam em nossa missão - percebemos 
que a verdadeira fé é aquela “que sempre se ergue de novo 
contra a dúvida. [...] Aquela forma característica de fé que 
(São John Henry) Newman descreveu bem quando afirmou 
que «crer» significa «poder sustentar a dúvida»”.

O vinho novo do casamento de Caná, que simboliza a 
novidade promovida por quem crê, nós o levamos com 
alegria e esperança, também e sobretudo em meio a desafios 
e dificuldades, dúvidas e incertezas. Seja na Igreja ou na 
sociedade, os jovens que acompanhamos são portadores de 

17  R. Guardini, Sorge um dem Menschen, Bd. I, Werkbund, Würzburg 1962, tr. it. di 
Albino Babolin, Ansia per l’uomo, vol. I, Morcelliana, Brescia 1970, p. 130.

pr
op

os
ta

s 
pa

st
or

ai
s



78

uma sede de vida autêntica. Buscam encontrar crentes que 
comuniquem uma proposta cristã credível e, por isso, sejam 
cridos por eles. Esse é o desafio que a ESTREIA 2026 confia a 
todos nós da Família Salesiana que levamos com seriedade 
as novas gerações.

O sonho de Dom Bosco continua sempre que um jovem 
descobre nos educadores e pastores que encontra não 
um limite à sua liberdade, mas o caminho para se tornar 
plenamente ele mesmo, um crente que vive a própria fé a 
serviço dos irmãos. Esta é a “boa nova” que a missão salesiana 
é chamada a anunciar: a ousadia da fé e a alegria da partilha.

Esta é a ESTREIA que, com alegria e comoção, vos ofereço, e 
que me comprometo a viver eu mesmo em primeiro lugar.






