
7

Vorspann

Will man die mehrfach1 beschriebene symbiotische Beziehung zwi-
schen Friedrich Nietzsche und Franz Overbeck einmal bildlich mit ei-
nem seltenen Rohdiamanten vergleichen, so lässt sich sagen, dass dieser 
wertvolle Stein erst durch sorgfältiges Schleifen an mehreren Flächen 
zum Funkeln gebracht wird. Wenn ein sehr systematischer, geradlinig 
vorgehender Denker, wie es Overbeck unbedingt gewesen ist, schicksal-
haft mit einer Person zusammentrifft, die von ihrer Herangehensweise 
an Probleme genau das Gegenteil davon darstellt, die wenig deduziert, 
Einzelnes aus einem Zusammenhang herausgreift und dieses dann in 
gekonnter Stilistik auf den Punkt bringt, wie es der Art Nietzsches, zu 
denken und zu schreiben, entspricht, ergibt sich per se eine ganze An-
zahl von Reibungsflächen, die das Licht der Betrachtung ihres gegensei-
tigen Verhältnisses vielfach reflektieren. Was wären diese verschiedenen 
Flächen, unter denen der Verfasser die Beziehung der beiden Freunde 
einer schleifenden Bearbeitung unterziehen möchte in der Hoffnung, 
den Kristall am Ende damit zum Leuchten zu bringen? 

Da sind zunächst die Werke von Overbeck selbst. Zuerst möchte ich 
daher den linearen Entwicklungsgang Overbecks anhand seiner veröf-
fentlichten Schriften darstellen bis zum Zeitpunkt seiner Begegnung mit 
Nietzsche. Daraus geht hervor, dass Overbeck, als er mit dem 26-jäh-
rigen Nietzsche in Basel zusammentrifft, bereits über ein klares eige-
nes Profil verfügt, das implizit im Grunde schon alles an Kenntnissen 
über Formgeschichte, Urchristentum, neutestamentliche Kanonkritik, 
Hochschätzung der Askese sowie das Verhältnis von Wissenschaft und 
Glauben enthält, die er später weiter vertiefen wird. Er hat die Sicher-
heit der Methodik historisch-kritischer Forschung gefunden, die ihn im 
Verlauf seiner systematischen Arbeiten zu diesen Paradigmen der Dog-
men- und Kirchengeschichte auch nie mehr verlassen wird.

Es ist deshalb eine Sichtweise unzutreffend, die davon ausgeht, dass 
Overbeck erst seit der Begegnung mit Nietzsche in seiner Christentums-
kritik eine Radikalisierung erfahren hätte. Dieses Vorurteil speist sich 
aus der Projektion des späten Nietzsche in seine denkerischen Anfänge. 
In Wahrheit verhält es sich vielmehr umgekehrt so, dass die wesent-



8

Vorspann

lichen Einflüsse einer zunehmend kritischen Einstellung Nietzsches zur 
christlichen Religion von Overbeck stammen. Generalthese der vorlie-
genden Untersuchung daher ist es, die geistige Abhängigkeit Nietzsches 
in der Religionskritik von Overbeck zu behaupten. Wo Nietzsche in der 
Religionsgeschichte draufsteht, ist Overbeck drin.

Diese Sicht widerspricht der gemeinhin geltenden Auffassung über 
die symbiotische Beziehung der beiden Freunde, die in jenen „geneti-
schen Überlegungen, die in der Vergangenheit zum Verhältnis Nietz-
sche-Overbeck so gerne angestellt worden sind: wer nämlich wen beein-
flusst habe.“2 Darin scheint ausgemacht, dass Overbeck der eher passiv 
Empfangende und der unselbstständige Adept seines genialischen, um 
sieben Jahre jüngeren Freundes Nietzsche sei, der die Rolle des Füh-
renden und gedanklichen Taktgebers in dem Freundschaftsbund inne-
gehabt hätte. 

Umgekehrt wird ein Schuh daraus. Das konturierte Profil, das sich 
Overbeck bereits in Jena erarbeitet hatte, schärft er in der Zeit des 
fünfjährigen Kontuberniums mit Nietzsche in Basel, wo die beiden 
Freunde unter einem Dach in dem Haus am Schützengraben 45, das 
Nietzsche schon seit einem Jahr bewohnte, im täglichen, intensiven 
Austausch zusammenleben. Mit einer kurzen Unterbrechung leben 
Overbeck und Nietzsche bis Oktober 1876 beinahe Tür an Tür in dem 
Haus zusammen, das damals direkt an der alten Stadtbefestigung am 
östlichen Spalentorweg lag, auf den der Hinterausgang mit der Haus-
nummer 5 führte, wo heute noch eine Inschrift an die Wohnadresse 
Nietzsches erinnert. Nietzsche bewohnte die oberste, dritte Etage und 
kam fast täglich in die geräumigere Wohnung seines Basler Universi-
tätskollegen Overbeck herunter, um bei einem gemeinsamen Abend-
essen einen vertraulichen geistigen Austausch zu pflegen. Auch als 
Overbeck und Ida Rothpletz 1876 heiraten, zieht das Ehepaar keine 100 
Meter weiter in eine Nebenstraße des Spalentorwegs in die Eulerstraße 
53, wo Nietzsche häufiger Gast der Familie Overbeck ist. Nietzsches 
dritte Wohnung im Spalentorweg 48 stieß direkt an die Kreuzung von 
Spalentorweg und Eulerstraße. Die gesuchte Nähe der Wohnungen, 
von der man sich bis heute einen unmittelbar lebendigen Eindruck 
verschaffen kann, wenn man die kurzen Wege selbst abschreitet, gibt 
ein eindrückliches Gefühl, wie sehr Nietzsche und Overbeck in ihrer 



9

Vorspann

gemeinsamen Basler Zeit auf größtmögliche Tuchfühlung zueinander 
gingen. 

Es sollen in der vorliegenden Untersuchung auch die Themen plau-
sibilisiert werden, die die beiden Freunde während der Zeit ihres tägli-
chen Zusammenseins miteinander in der „Baumannhöhle“ besprachen: 
„Was wurde damals besprochen? Wie lange vor Nietzsches Verkündi-
gung vom ‚Tode Gottes‘?“3 Wir machen uns diese Frage, was die beiden 
Freunde damals beredeten, zu eigen und nehmen auch hier die Ant-
wort vorweg, indem wir aufgrund der ganzen dargestellten Schriften 
Overbecks aus dieser Zeit die Vermutung teilen, die Hubert Cancik und 
Hildegard Cancik-Lindemaier angestellt haben: es ist jene Frage, an die 
Franz Overbeck aus dieser intensiven Zeit des gemeinsamen Basler Jahr-
zehnts der 1870er Jahre erinnert, „die zwischen ihm und Nietzsche oft 
besprochen worden sei, ‚lange bevor Nietzsche mit dem Christentum 
daran war, wie in seiner letzten Periode‘ […] In diesen Gesprächen, so 
vermuten wir, bildeten sich die Leitsätze moderner Formgeschichte.“4

Die Werke, die Overbeck in diesem Zeitraum schrieb, werden wir, 
wie die ersten Schriften vor der Begegnung mit Nietzsche, ebenfalls in 
der chronologischen Reihenfolge ihrer Entstehung darstellen bis hin zu 
Overbecks Arbeit Über die Anfänge der patristischen Literatur, die in-
haltlich noch dieser Periode angehört. Auch für diese Phase wird deut-
lich, dass Overbeck von seiner einmal eingeschlagenen Bahn nicht mehr 
abgewichen ist und auch von Nietzsche trotz seiner Sommationen keine 
Ablenkung mehr von seiner intendierten Richtung zuließ. Es zeigt sich, 
dass in allen Fragen des Wissens Overbeck „dank seiner Gelehrsamkeit 
Nietzsche von Anfang an unzweifelhaft weit überlegen gewesen“ ist, wie 
Walter Nigg urteilte.5 In den Gesprächen über Religion gibt Overbeck 
die Agenda vor.

Die Spuren, in denen sich der Einfluss Overbecks auf Nietzsche 
nachweisen lässt, machen sich insbesondere in den ersten beiden Un-
zeitgemäßen Betrachtungen Nietzsches geltend, die in der Zeit ihres Zu-
sammenwohnens entstehen, in der sich beide beim Schreiben gewis-
sermaßen über die Schultern schauen konnten. Bereits die Wahl des 
Themas der ersten Unzeitgemäßen Betrachtung, sich mit David Strauß 
zu befassen, der mit seinem Frühwerk einer historisch-kritischen Arbeit 
zum Leben Jesu beinahe über Nacht berühmt wurde, ist von Overbeck 



10

Vorspann

bedingt. „Die Reihe der ‚Unzeitgemäßen Betrachtungen‘ gerade mit der 
Polemik gegen Strauß zu eröffnen, geht doch wohl sicher auf die Frage-
stellung zurück, die Overbeck in seiner ganz ausgesprochenen theologi-
schen Abseitsstellung an dieses Modebuch heranbrachte.“6

Das Zusammenbinden der beiden Schriften der ersten Unzeitgemä-
ßen Betrachtung Nietzsches und Über die Christlichkeit heutiger Theo-
logie von Overbeck als Zwei-Väter-Werk wollten beide als erste Frucht 
ihrer engen Zusammenarbeit und Zugehörigkeit verstanden wissen. In 
einer späten Notiz an Overbeck aber bekennt Nietzsche dem Freund: 
„Ich habe deine ‚Christlichkeit‘ wieder durchgelesen, mit sehr viel Freu-
de an dem erstaunlich reichen Inhalt und der vorzüglichen Disposition, 
ich bin dieser Lektüre etwas würdiger geworden, denn ich habe inzwi-
schen über mancherlei nachgedacht, und zwar rechts und links […] Als 
du das Buch schriebst, habe ich, wie ich jetzt mit Beschämung merke, 
neun Zehntel nur zu verstehen geglaubt.“7 Giorgio Colli bezeichnete 
die erste Unzeitgemäße Betrachtung auch als das „schwächste Werk, das 
Nietzsche je veröffentlicht hat.“8

Trotz und manchmal wegen der großen Nähe zu Overbeck hat 
Nietzsche seinen Hausgenossen nicht immer richtig oder nur mit Ver-
zögerung verstanden. Stefan Zweig formulierte das produktive Miss-
verstehen so: „Es ist seltsam zu sagen: auch diese Freundschaft besteht 
fünfzehn Jahre nicht d u r c h  die Werke Nietzsches, sondern eigent-
lich t r o t z  ihrer.“9 Dem echten Verstehen seitens Nietzsches steht oft 
dessen ruhmsüchtiger Ehrgeiz im Wege, an dem es Overbeck „bis zum 
Defekt mangelte“10 und dem in seiner gelehrten Überlegenheit und in 
sich gekehrten Veranlagung als sich „kasteiender Mönch der Wissen-
schaften“11 anders als Nietzsche propagandistischer Lärm und propheti-
sches Gehabe völlig fremd waren. Aufgrund seines modesten Naturells 
lässt Overbeck, auch wenn ihm inhaltlicher Vorrang gebührt, Nietzsche 
nach außen den geistigen Vortritt; Overbeck kann sich sogar so zurück-
nehmen, dass ihm das Urteil der Leute nichts ausmacht, die ihn dabei 
beobachten, wie er bei gemeinsamen Spaziergängen durch die Straßen 
Basels hinter dem Freund herläuft. Seine Frau Ida beklagte daher auch 
die gelegentliche Tendenz ihres Mannes zur Selbstverkleinerung. 

Noch deutlich als in der ersten ist in der zweiten Unzeitgemäßen Be-
trachtung Nietzsches Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Le-



11

Vorspann

ben die Handschrift Overbecks zu erkennen. Eine „Religion, die durch 
und durch wissenschaftlich erkannt werden soll, ist am Ende dieses 
Weges zugleich vernichtet.“12 Dieser Satz aus dem 7. Kapitel der His-
torienschrift formuliert die Spitze der kritischen Analysen Overbecks, 
die durch konsequente Anwendung der historischen Methode auf das 
Christentum am Ende zu dessen Auflösung führt.

In einer berühmten Stelle schrieb Heinrich Köselitz in einem Brief 
vom 25.9.1883 an Overbeck: „Wenn der Historiker für nicht wenige 
Dinge der gefährlichste Mensch ist, so verdient nachgerade das Chris-
tentum einen Historiker von Ihrem Geiste, Ihrem Wissen, Ihrer Objek-
tivität, Ihrer Höhe […] Nietzsche kämpft direkt gegen das Christentum; 
damit ist er unabsichtlich ein Erhalter desselben. In Ihre Hand ist es 
gegeben – ohne dem Chr[istentum] wehe zu tun, ohne es zu Gegenwir-
kungen zu reizen, es mit der Zeit unmöglich zu machen, indem Sie das 
Protokoll seiner Vergangenheit aufnehmen.“13 In einer späteren Notiz 
von 1901 nimmt Overbeck Bezug auf diesen Brief und bestätigt, mit 
dieser Auffassung genau richtig verstanden worden zu sein: “Die mir 
von Köselitz zugewiesene Aufgabe meinte ich mir zuzuweisen allein bis 
jetzt im Stande gewesen zu sein.“14 Beide Stellen sind in der Literatur 
über Overbeck „stark beachtet worden.“15 

Wenn man die drei, in der zweiten Unhistorischen Betrachtung ent-
wickelten Historien-Typen der antiquarischen, monumentalischen 
sowie der kritischen Historie konkreten menschlichen Vorbildern zu-
ordnet, so stand beim Begriff der „kritischen Historie“ Nietzsche dabei 
die scharf umrissene Silhouette Overbecks vor Augen, durch die der 
Einfluss Overbecks hier sogar physisch Gestalt annimmt. 

Die Vielflächigkeit, unter der die Beziehung zwischen Overbeck 
und Nietzsche betrachtet werden kann, bewährt sich in einem inter-
textuellen Bezug des Vergleiches zwischen der zweiten Unzeitgemäßen 
Betrachtung Nietzsches und der Abhandlung von Ernst Troeltsch Die 
Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte, beides zentrale 
Werke, die das dringliche Problem des Historismus im 19. Jahrhundert 
veranschaulichen. Berücksichtigt in unserer Untersuchung wird auch 
die Beziehung Troeltschs zu Overbeck, die in der übereinstimmenden 
Bewertung der historischen-kritischen Methode für eine wissenschaft-
liche Theologie eine gemeinsame Beschreibung der Ausgangslage des 



12

Vorspann

Historismus-Problems darstellt, aufgrund derer beide eine dogmatische 
Methode in der Theologie ablehnen. Unsere Generalthese der Abhän-
gigkeit Nietzsches von Overbeck erweitern wir mehrfach durch die 
intertextuellen Bezüge, durch die das Beziehungsgeflecht und das Ab-
hängigkeitsverhältnis der beiden Protagonisten vertieft erklärt werden 
soll. Philipp Vielhauer zufolge durchzieht die Werke Overbecks immer 
nur ein Thema: „ihr geheimes Thema bleibt immer dasselbe; es heißt 
Christentum und Geschichte, präziser: Evangelium und Welt.“16 Die 
Exkurse zu Troeltsch und Harnack verstehen wir als Variationen dieses 
einen Themas, das Overbeck leitmotivisch lenkte.

Seine grundsätzliche Position ist zunächst von der Weigerung be-
stimmt, entschieden bis geradezu verbissen sich dem Projekt einer 
Transformation von Christentum und Kultur zu entziehen. Johann-
Christoph Emmelius schreibt in einem Brief vom 27. Juli 2025 an den 
Verfasser: „Ich würde Overbeck gerne fragen: Kann man Historiker 
sein und gleichzeitig jede kulturelle Transformation als Degeneration 
anklagen?“ 

Man empfindet eine tiefe Scheu, es bei dieser grundsätzlichen Ver-
weigerung zu belassen, die sich auch im Titel dieser Arbeit wiederfindet. 
Andererseits wäre es ungerecht, dem erklärten Anti-Religiosus Over-
beck weiche Kissen unterzuschieben, um bequemer auf Kultursynthe-
sen Platz nehmen zu können, die in einer Vermittlung von Evangelium 
und Welt innerhalb der liberalen Theologie zum Möbiliar einer häuslich 
eingerichteten Kultur gehören. Transformationen zwischen Christen-
tum und Kultur, die sich nur salzloser Toleranz verdanken, lehnt Over-
beck kategorisch ab.

Der wichtigste Repräsentant aber für die Möglichkeit von Akkom-
modationen des Christentums an die es umgebende Kultur aber ist 
Adolf von Harnack. Als Antipode zu Overbeck vergleichen wir daher 
deren unterschiedliche Sicht auf das Verhältnis von Christentum und 
Kultur, das sich auch in deren Kommentaren zur Apostelgeschichte als 
vermeintlich erstem historischem Bericht des Neuen Testaments sowie 
der Dogmengeschichte widerspiegelt. Troeltsch hat wesentliche Beiträ-
ge zu diesen Vergleichen geliefert, auf die wir daher ebenfalls eingehen, 
auch auf die Gefahr hin, dass Nietzsche und damit unsere Generalthese 
seiner Abhängigkeit von Overbeck durch diese Exkurse teilweise aus 



13

Vorspann

dem Blick gerät. Wir hoffen auf die Geduld und Spannkraft des Lesers, 
der auch über diese eingeschalteten Holz- und Nebenwege das Ziel 
nicht aus dem Auge verliert. 

„Nach einer schönen Gesetzmäßigkeit in der Bedeutung von Men-
schen für einander ist Overbecks Treue an Nietzsche mit einem greifba-
ren Lohn bedacht worden,“ schreibt der von Overbeck einzig autorisier-
te Nachlassverwalter seines Werkes, Carl Albrecht Bernoulli: „Ich führe 
es auf den niemals unterbrochenen engen geistigen Austausch Nietz-
sches mit Overbeck zurück, dass zuletzt der Hauptakzent in Nietzsches 
System auf die Kritik des Christentums entfiel.“17 Mit dem „zuletzt“ ist 
Nietzsches Schrift Der Antichrist gemeint, in dem sich kristallklar der 
kontinuierliche Einfluss Overbecks auf Nietzsche noch einmal kundtut.

Overbeck hatte Nietzsche das Werk des protestantischen Theologen 
und Orientalisten Julius Wellhausen ans Herz gelegt, der mit seinen 
Auslegungen zum Alten Testament sowie den Studien zum arabischen 
Heidentum vor dem Übergang zum Islam sowie den Schriften zur Ur-
sprünglichkeit der beduinischen Dichtung gerade dabei war, seinen 
internationalen wissenschaftlichen Ruf zu begründen. Die Ergebnisse 
von Nietzsches intensiver Lektüre dieser Werke Wellhausens fließen in 
Nietzsches letzte programmatische Schrift Der Antichrist ein.

Nietzsche selbst aber verschweigt sämtliche Bezüge zu Wellhausen 
in seiner Spätschrift, um mit dem prophetischen Anspruch auftreten 
zu können, in der Geschichte des Christentums etwas ganz Neues zu 
verkünden. Es ist das Verdienst Andreas Urs Sommers, alle diese Bezü-
ge im Einzelnen in seinem Kommentar zu der antichristlichen Schrift 
Nietzsches wieder aufgedeckt zu haben. Dieses bewusste, plagiieren-
de Verschweigen mag als Exempel für die auftretenden Schwierigkei-
ten dienen, vor die man gestellt ist, wenn man die äußeren Einflüsse 
auf Nietzsche nachweisen will. Auf die tatsächliche Abhängigkeit des 
Spätwerks Nietzsches von Wellhausen wies Karl Löwith in seiner glän-
zenden Studie „Von Hegel zu Nietzsche“ in seinem Schlusskapitel über 
„Overbecks historische Analyse des ursprünglichen und vergehenden 
Christentums“ hin. Explizit nannte er darin die 1938 erschienene Mo-
nografie des jüdischen Forschers Friedemann Boschwitz über Julius 
Wellhausen, der belegt, dass die Anschauung Nietzsches vom antiken 
Judentum in seiner Schrift Der Antichrist unmittelbar von Wellhausen 



14

Vorspann

stammt, und in einer Note erwähnt, dass die intensive Beschäftigung 
mit dessen Werk auf eine Empfehlung Overbecks zurückging, aber ein-
seitig von Nietzsche rezipiert wurde.18 

Entscheidend aber ist für Löwith die Erkenntnis, dass sich nun auch 
ein neuer Lösungsraum eröffnet, der auch ein tieferes Verständnis für 
das Werk Overbecks selbst ermöglicht. „Overbeck hat sich weder gegen 
das Christentum noch für die Weltbildung oder ‚Kultur‘ entschieden,“ 
resümiert Löwith.19 In dieser „Unentschiedenheit“ der Stellung zur Welt 
und zum Christentum sieht er den Vorzug Overbecks vor Nietzsche, da 
„in dieser äußeren Zweideutigkeit eine radikalere Eindeutigkeit als in 
Nietzsches entschiedenem Angriff “ (ebd.) begründet liegt. 

Abschließend haben wir neben dem schmaleren veröffentlichten 
Werk Overbecks noch dessen umfangreichere Vorlesungstätigkeit un-
tersucht, die von J. C. Emmelius im 9. Band der Werkausgabe Franz 
Overbeck. Werke und Nachlaß herausgegeben wurde. Untersuchungs-
gegenstand im letzten Teil unserer Untersuchung ist die Frage, ob sich 
sachliche Differenzen bei Overbeck zwischen seinen veröffentlichten 
und den nichtveröffentlichten Schriften des Vorlesungsmaterials erge-
ben und, falls ja, ob das behauptete Abhängigkeitsverhältnis Nietzsches 
von Overbeck einer anderen Bewertung unterzogen werden müsste. 
Der Nachspann des 6. Kapitels instruiert über diese Fragestellung.

Durch die Einbeziehung der Vorlesungen war krönend noch der 
Aspekt der Unparteilichkeit gewonnen, unter dem Gottfried Arnold 
auf der Schwelle zur Aufklärungshistoriografie seine dissidenten kir-
chengeschichtlichen Darstellungen verfasst hatte. Mit seiner Schrift 
Unparteyische Kirchen- und Ketzer-Historie hatte er einen, über reine 
Urteilsenthaltung hinausgehenden Standpunkt in der Darstellung kir-
chengeschichtlicher Entwicklungen bezogen, der mit religiösen Oppo-
sitionsbewegungen sympathisiert. Dieser Standpunkt, der in einer „um-
gekehrten Hermeneutik des Verdachts“20 nicht mehr in den Statthaltern 
der Amtskirche, sondern in den Abweichlern und Nonkonformisten 
die Hüter wahrer Rechtgläubigkeit sieht, entspricht der Hypothese der 
Gleichursprünglichkeit von Orthodoxie und Häresie, die Christoph 
Markschies anhand der Arbeiten des Göttinger Neutestamentlers Wal-
ter Bauer vorstellte.21 Ein Eingehen auf die Hauptvorlesung Overbecks 
über die Geschichte der Alten Kirche bis zum Konzil von Nicaea 325 n. 



15

Vorspann

Chr., die er im Wintersemester 1872/73 gehalten hatte, bietet noch ein-
mal die abschließende Möglichkeit, diese mit der kurz darauf entstan-
denen ersten Unzeitgemäßen Betrachtung Nietzsches über David Strauß 
zu vergleichen, um unsere Grundthese zu validieren. 

Am Ende stellt Bernoulli einen übergeordneten Standpunkt für 
Overbeck in Aussicht, der ihm als hochgelehrter Skeptiker die Rolle 
eines Wächters „an der Schwelle metaphysischer Möglichkeiten“22 ein-
räumt. In seiner Vorrede zu Christentum und Kultur findet sich auch 
das Bild mit dem Edelstein, das wir für unsere Darstellung gewählt 
haben, womit er die beiden Freunde vergleicht. „Bei Overbeck glänzt 
anders als die Stichflamme Nietzschescher Diamanten  –  mit mattem 
Schimmer die eine Perle auf: ‚Was an uns ewig ist, ist in uns stets ge-
wesen und uns nicht erst nachträglich in einem historischen Moment 
unseres Lebens zu Teil geworden.“23 

Wir hoffen, dass am Ende unserer Darstellung der Kristall im Licht 
aller korrespondierenden Flächen zu leuchten beginnt. Bei dem Rätsel-
bild des wertvollen Steins dachte ich auch an die Schrift von Nikolaus 
von Kues Über den Beryll, von dem der Herausgeber in seiner Einlei-
tung dazu schreibt: „Wird ein Beryll (aus Beryllen wurden Augengläser 
gemacht) zugleich konkav und konvex geschliffen, dann ermöglicht er, 
zuvor Unsichtbares zu sehen.“24 

Frankfurt a.M., 16. November 2025 (Overbecks Geburtstag)

Frank Höselbarth

Anmerkungen 

1	 Siehe Andreas Urs Sommer, „Der Geist der Historie und das Ende des Chris-
tentums. Zur „Waffengenossenschaft“ von Friedrich Nietzsche und Franz Over-
beck; Niklaus Peter, „Im Schatten der Modernität. Franz Overbecks Weg zur 
‚Christlichkeit unserer heutigen Theologie‘“; Arnold Pfeiffer, Franz Overbecks 
Kritik des Christentums; Walter Nigg, Franz Overbeck. Versuch einer Würdi-
gung; Rudolf Wehrli, Alter und Tod des Christentums bei Franz Overbeck; Jo-
hann-Christoph Emmelius, Tendenzkritik und Formengeschichte. Der Beitrag 
Franz Overbecks zur Auslegung der Apostelgeschichte im 19. Jahrhundert



16

Vorspann

2	 Sommer, Der Geist der Historie und das Ende des Christentums. Zur ‚Waffen-
genossenschaft‘ von Friedrich Nietzsche und Franz Overbeck, S. 7

3	 Hubert Cancik und Hildegard Cancik-Lindemaier, “Der ‚psychologische Typus 
des Erlösers‘ und die Möglichkeit seiner darstellung bei Franz Overbeck und 
Friedrich Nietzsche, in: Franz Overbecks unerledigte Anfragen an das Christen-
tum“, S. 112

4	 Ebd., S. 131
5	 Walter Nigg, Franz Overbeck. Versuch einer Würdigung, Zürich, 2009, S. 34
6	 Carl Albrecht Bernoulli, Franz Overbeck und Friedrich Nietzsche. Eine Freund-

schaft, Jena 1908, Erster Band, S. 129
7	 Zitiert nach Nigg, Franz Overbeck. Versuch einer Würdigung, Zürich 2009, 

S. 35
8	 Nietzsche-Kommentar, Barbara Neymeyr, Unzeitgemäße Betrachtungen I. Da-

vid Strauß der Bekenner und Schriftsteller, S. 50
9	 Stefan Zweig, Nietzsche und der Freund, Insel Almanach auf das Jahr 1919, 

Leipzig 1918, S. 120, vgl. auch, Sommer, a.a.O., S. 11
10	 Nigg, a.a.O., S. 32
11	 Ebd., S. 29
12	 Nietzsche, Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben, hrsg. von Karl 

Schlechta, Band 1, S. 252
13	  Zitiert nach J.C. Emmelius, Tendenzkritik und Formengeschichte, Göttingen 

1975, S. 201
14	 J.C. Emmelius, Studie 1, Beobachtungen zu Overbecks Gebrauch des Begriffs 

‚profane Kirchengeschichte‘ und verwandter Begriffe, S. 26
15	 Ebd., S. 25
16	 Philipp Vielhauer, Franz Overbeck und die neutestamentliche Wissenschaft, in: 

Evangelische Theologie 10. Jahrgang 1950/51, S. 195
17	 Carl Albrecht Bernoulli, Franz Overbeck und Friedrich Nietzsche. Eine Freund-

schaft, Jena 1908, Zweiter Band, S. 167
18	 Vgl. Friedemann Boschwitz, Julius Wellhausen, Darmstadt 1968, 2. Auflage, 

Note II: Wellhausen und Nietzsche, S. 82
19	 Karl Löwith, Von Hegel zu Nietzsche, Stuttgart 1964, 5. Auflage, S. 413
20	 Andreas Urs Sommer, Geschichte und Praxis bei Gottfried Arnold, S. 220
21	 Christoph Markschies, Kaiserzeitliche christliche Theologie und ihre Institutio-

nen, S. 339ff.
22	 Carl Albrecht Bernoulli, Vorrede zu Christentum und Kultur. Gedanken und 

Anmerkungen zur modernen Theologie von Franz Overbeck, S. 31
23	 Ebd., S. 28f.
24	 Karl Bormann, Einleitung des Herausgebers der Schrift von Nikolaus von Kues 

Über den Beryll, S. IXf.


