Vorspann

Will man die mehrfach' beschriebene symbiotische Beziehung zwi-
schen Friedrich Nietzsche und Franz Overbeck einmal bildlich mit ei-
nem seltenen Rohdiamanten vergleichen, so lasst sich sagen, dass dieser
wertvolle Stein erst durch sorgfiltiges Schleifen an mehreren Flichen
zum Funkeln gebracht wird. Wenn ein sehr systematischer, geradlinig
vorgehender Denker, wie es Overbeck unbedingt gewesen ist, schicksal-
haft mit einer Person zusammentriftt, die von ihrer Herangehensweise
an Probleme genau das Gegenteil davon darstellt, die wenig deduziert,
Einzelnes aus einem Zusammenhang herausgreift und dieses dann in
gekonnter Stilistik auf den Punkt bringt, wie es der Art Nietzsches, zu
denken und zu schreiben, entspricht, ergibt sich per se eine ganze An-
zahl von Reibungsfldchen, die das Licht der Betrachtung ihres gegensei-
tigen Verhiltnisses vielfach reflektieren. Was wéren diese verschiedenen
Flachen, unter denen der Verfasser die Beziehung der beiden Freunde
einer schleifenden Bearbeitung unterziehen mochte in der Hoffnung,
den Kristall am Ende damit zum Leuchten zu bringen?

Da sind zunichst die Werke von Overbeck selbst. Zuerst mochte ich
daher den linearen Entwicklungsgang Overbecks anhand seiner verof-
fentlichten Schriften darstellen bis zum Zeitpunkt seiner Begegnung mit
Nietzsche. Daraus geht hervor, dass Overbeck, als er mit dem 26-jah-
rigen Nietzsche in Basel zusammentriftt, bereits {iber ein klares eige-
nes Profil verfiigt, das implizit im Grunde schon alles an Kenntnissen
tiber Formgeschichte, Urchristentum, neutestamentliche Kanonkritik,
Hochschitzung der Askese sowie das Verhiltnis von Wissenschaft und
Glauben enthilt, die er spiter weiter vertiefen wird. Er hat die Sicher-
heit der Methodik historisch-kritischer Forschung gefunden, die ihn im
Verlauf seiner systematischen Arbeiten zu diesen Paradigmen der Dog-
men- und Kirchengeschichte auch nie mehr verlassen wird.

Es ist deshalb eine Sichtweise unzutreffend, die davon ausgeht, dass
Overbeck erst seit der Begegnung mit Nietzsche in seiner Christentums-
kritik eine Radikalisierung erfahren hitte. Dieses Vorurteil speist sich
aus der Projektion des spéten Nietzsche in seine denkerischen Anfinge.
In Wahrheit verhilt es sich vielmehr umgekehrt so, dass die wesent-



Vorspann

lichen Einfliisse einer zunehmend kritischen Einstellung Nietzsches zur
christlichen Religion von Overbeck stammen. Generalthese der vorlie-
genden Untersuchung daher ist es, die geistige Abhédngigkeit Nietzsches
in der Religionskritik von Overbeck zu behaupten. Wo Nietzsche in der
Religionsgeschichte draufsteht, ist Overbeck drin.

Diese Sicht widerspricht der gemeinhin geltenden Auftassung tiber
die symbiotische Beziehung der beiden Freunde, die in jenen ,geneti-
schen Uberlegungen, die in der Vergangenheit zum Verhiltnis Nietz-
sche-Overbeck so gerne angestellt worden sind: wer ndmlich wen beein-
flusst habe.“* Darin scheint ausgemacht, dass Overbeck der eher passiv
Empfangende und der unselbststindige Adept seines genialischen, um
sieben Jahre jlingeren Freundes Nietzsche sei, der die Rolle des Fiih-
renden und gedanklichen Taktgebers in dem Freundschaftsbund inne-
gehabt hatte.

Umgekehrt wird ein Schuh daraus. Das konturierte Profil, das sich
Overbeck bereits in Jena erarbeitet hatte, schirft er in der Zeit des
fiinfjahrigen Kontuberniums mit Nietzsche in Basel, wo die beiden
Freunde unter einem Dach in dem Haus am Schiitzengraben 45, das
Nietzsche schon seit einem Jahr bewohnte, im tdglichen, intensiven
Austausch zusammenleben. Mit einer kurzen Unterbrechung leben
Overbeck und Nietzsche bis Oktober 1876 beinahe Tiir an Tiir in dem
Haus zusammen, das damals direkt an der alten Stadtbefestigung am
ostlichen Spalentorweg lag, auf den der Hinterausgang mit der Haus-
nummer 5 fihrte, wo heute noch eine Inschrift an die Wohnadresse
Nietzsches erinnert. Nietzsche bewohnte die oberste, dritte Etage und
kam fast taglich in die gerdumigere Wohnung seines Basler Universi-
tatskollegen Overbeck herunter, um bei einem gemeinsamen Abend-
essen einen vertraulichen geistigen Austausch zu pflegen. Auch als
Overbeck und Ida Rothpletz 1876 heiraten, zieht das Ehepaar keine 100
Meter weiter in eine Nebenstraf3e des Spalentorwegs in die Eulerstraf3e
53, wo Nietzsche haufiger Gast der Familie Overbeck ist. Nietzsches
dritte Wohnung im Spalentorweg 48 stief3 direkt an die Kreuzung von
Spalentorweg und Eulerstraf3e. Die gesuchte Nahe der Wohnungen,
von der man sich bis heute einen unmittelbar lebendigen Eindruck
verschaffen kann, wenn man die kurzen Wege selbst abschreitet, gibt
ein eindriickliches Gefiihl, wie sehr Nietzsche und Overbeck in ihrer



Vorspann

gemeinsamen Basler Zeit auf grof3tmogliche Tuchfiihlung zueinander
gingen.

Es sollen in der vorliegenden Untersuchung auch die Themen plau-
sibilisiert werden, die die beiden Freunde wihrend der Zeit ihres tagli-
chen Zusammenseins miteinander in der ,,Baumannhdohle® besprachen:
~Was wurde damals besprochen? Wie lange vor Nietzsches Verkiindi-
gung vom ,Tode Gottes?“* Wir machen uns diese Frage, was die beiden
Freunde damals beredeten, zu eigen und nehmen auch hier die Ant-
wort vorweg, indem wir aufgrund der ganzen dargestellten Schriften
Overbecks aus dieser Zeit die Vermutung teilen, die Hubert Cancik und
Hildegard Cancik-Lindemaier angestellt haben: es ist jene Frage, an die
Franz Overbeck aus dieser intensiven Zeit des gemeinsamen Basler Jahr-
zehnts der 1870er Jahre erinnert, ,,die zwischen ihm und Nietzsche oft
besprochen worden sei, ,]lange bevor Nietzsche mit dem Christentum
daran war, wie in seiner letzten Periode’ [...] In diesen Gesprachen, so
vermuten wir, bildeten sich die Leitsatze moderner Formgeschichte.“

Die Werke, die Overbeck in diesem Zeitraum schrieb, werden wir,
wie die ersten Schriften vor der Begegnung mit Nietzsche, ebenfalls in
der chronologischen Reihenfolge ihrer Entstehung darstellen bis hin zu
Overbecks Arbeit Uber die Anfiinge der patristischen Literatur, die in-
haltlich noch dieser Periode angehért. Auch fiir diese Phase wird deut-
lich, dass Overbeck von seiner einmal eingeschlagenen Bahn nicht mehr
abgewichen ist und auch von Nietzsche trotz seiner Sommationen keine
Ablenkung mehr von seiner intendierten Richtung zulief3. Es zeigt sich,
dass in allen Fragen des Wissens Overbeck ,,dank seiner Gelehrsamkeit
Nietzsche von Anfang an unzweifelhaft weit iberlegen gewesen® ist, wie
Walter Nigg urteilte.” In den Gespréchen iiber Religion gibt Overbeck
die Agenda vor.

Die Spuren, in denen sich der Einfluss Overbecks auf Nietzsche
nachweisen ldsst, machen sich insbesondere in den ersten beiden Un-
zeitgemdfSen Betrachtungen Nietzsches geltend, die in der Zeit ihres Zu-
sammenwohnens entstehen, in der sich beide beim Schreiben gewis-
sermaflen iiber die Schultern schauen konnten. Bereits die Wahl des
Themas der ersten UnzeitgemdfSen Betrachtung, sich mit David Strauf3
zu befassen, der mit seinem Frithwerk einer historisch-kritischen Arbeit
zum Leben Jesu beinahe tiber Nacht berithmt wurde, ist von Overbeck



Vorspann

bedingt. ,Die Reihe der ,Unzeitgeméflen Betrachtungen’ gerade mit der
Polemik gegen Strauf3 zu eréffnen, geht doch wohl sicher auf die Frage-
stellung zuriick, die Overbeck in seiner ganz ausgesprochenen theologi-
schen Abseitsstellung an dieses Modebuch heranbrachte.“

Das Zusammenbinden der beiden Schriften der ersten Unzeitgemd-
f8en Betrachtung Nietzsches und Uber die Christlichkeit heutiger Theo-
logie von Overbeck als Zwei- Viiter- Werk wollten beide als erste Frucht
ihrer engen Zusammenarbeit und Zugehorigkeit verstanden wissen. In
einer spaten Notiz an Overbeck aber bekennt Nietzsche dem Freund:
»Ich habe deine ,Christlichkeit* wieder durchgelesen, mit sehr viel Freu-
de an dem erstaunlich reichen Inhalt und der vorziiglichen Disposition,
ich bin dieser Lektiire etwas wiirdiger geworden, denn ich habe inzwi-
schen iiber mancherlei nachgedacht, und zwar rechts und links [...] Als
du das Buch schriebst, habe ich, wie ich jetzt mit Beschimung merke,
neun Zehntel nur zu verstehen geglaubt.“” Giorgio Colli bezeichnete
die erste UnzeitgemdifSe Betrachtung auch als das ,,schwichste Werk, das
Nietzsche je veroffentlicht hat.“®

Trotz und manchmal wegen der grofien Ndhe zu Overbeck hat
Nietzsche seinen Hausgenossen nicht immer richtig oder nur mit Ver-
zogerung verstanden. Stefan Zweig formulierte das produktive Miss-
verstehen so: ,,Es ist seltsam zu sagen: auch diese Freundschaft besteht
fiinfzehn Jahre nicht durch die Werke Nietzsches, sondern eigent-
lich trotz ihrer.® Dem echten Verstehen seitens Nietzsches steht oft
dessen ruhmsiichtiger Ehrgeiz im Wege, an dem es Overbeck ,,bis zum
Defekt mangelte“’’ und dem in seiner gelehrten Uberlegenheit und in
sich gekehrten Veranlagung als sich ,kasteiender Monch der Wissen-
schaften™'! anders als Nietzsche propagandistischer Lairm und propheti-
sches Gehabe vollig fremd waren. Aufgrund seines modesten Naturells
lasst Overbeck, auch wenn ihm inhaltlicher Vorrang gebiihrt, Nietzsche
nach aufen den geistigen Vortritt; Overbeck kann sich sogar so zuriick-
nehmen, dass ihm das Urteil der Leute nichts ausmacht, die ihn dabei
beobachten, wie er bei gemeinsamen Spaziergidngen durch die StrafSen
Basels hinter dem Freund herlduft. Seine Frau Ida beklagte daher auch
die gelegentliche Tendenz ihres Mannes zur Selbstverkleinerung.

Noch deutlich als in der ersten ist in der zweiten Unzeitgemdflen Be-
trachtung Nietzsches Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Le-

10



Vorspann

ben die Handschrift Overbecks zu erkennen. Eine ,,Religion, die durch
und durch wissenschaftlich erkannt werden soll, ist am Ende dieses
Weges zugleich vernichtet.“!* Dieser Satz aus dem 7. Kapitel der His-
torienschrift formuliert die Spitze der kritischen Analysen Overbecks,
die durch konsequente Anwendung der historischen Methode auf das
Christentum am Ende zu dessen Auflosung fiihrt.

In einer beriihmten Stelle schrieb Heinrich Koselitz in einem Brief
vom 25.9.1883 an Overbeck: ,Wenn der Historiker fiir nicht wenige
Dinge der gefiahrlichste Mensch ist, so verdient nachgerade das Chris-
tentum einen Historiker von Ihrem Geiste, Ihrem Wissen, Ihrer Objek-
tivitat, Threr Hohe [...] Nietzsche kimpft direkt gegen das Christentum;
damit ist er unabsichtlich ein Erhalter desselben. In Thre Hand ist es
gegeben - ohne dem Chr[istentum] wehe zu tun, ohne es zu Gegenwir-
kungen zu reizen, es mit der Zeit unmoglich zu machen, indem Sie das
Protokoll seiner Vergangenheit aufnehmen.“?* In einer spéteren Notiz
von 1901 nimmt Overbeck Bezug auf diesen Brief und bestitigt, mit
dieser Auffassung genau richtig verstanden worden zu sein: “Die mir
von Koselitz zugewiesene Aufgabe meinte ich mir zuzuweisen allein bis
jetzt im Stande gewesen zu sein.“!* Beide Stellen sind in der Literatur
iiber Overbeck ,,stark beachtet worden.“"

Wenn man die drei, in der zweiten Unhistorischen Betrachtung ent-
wickelten Historien-Typen der antiquarischen, monumentalischen
sowie der kritischen Historie konkreten menschlichen Vorbildern zu-
ordnet, so stand beim Begriff der ,kritischen Historie“ Nietzsche dabei
die scharf umrissene Silhouette Overbecks vor Augen, durch die der
Einfluss Overbecks hier sogar physisch Gestalt annimmt.

Die Vielflichigkeit, unter der die Beziehung zwischen Overbeck
und Nietzsche betrachtet werden kann, bewiéhrt sich in einem inter-
textuellen Bezug des Vergleiches zwischen der zweiten UnzeitgemdfSen
Betrachtung Nietzsches und der Abhandlung von Ernst Troeltsch Die
Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte, beides zentrale
Werke, die das dringliche Problem des Historismus im 19. Jahrhundert
veranschaulichen. Beriicksichtigt in unserer Untersuchung wird auch
die Beziehung Troeltschs zu Overbeck, die in der iibereinstimmenden
Bewertung der historischen-kritischen Methode fiir eine wissenschaft-
liche Theologie eine gemeinsame Beschreibung der Ausgangslage des

11



Vorspann

Historismus-Problems darstellt, aufgrund derer beide eine dogmatische
Methode in der Theologie ablehnen. Unsere Generalthese der Abhdn-
gigkeit Nietzsches von Overbeck erweitern wir mehrfach durch die
intertextuellen Beziige, durch die das Beziehungsgeflecht und das Ab-
hingigkeitsverhiltnis der beiden Protagonisten vertieft erkliart werden
soll. Philipp Vielhauer zufolge durchzieht die Werke Overbecks immer
nur ein Thema: ,ihr geheimes Thema bleibt immer dasselbe; es heifst
Christentum und Geschichte, praziser: Evangelium und Welt.“!® Die
Exkurse zu Troeltsch und Harnack verstehen wir als Variationen dieses
einen Themas, das Overbeck leitmotivisch lenkte.

Seine grundsitzliche Position ist zundchst von der Weigerung be-
stimmt, entschieden bis geradezu verbissen sich dem Projekt einer
Transformation von Christentum und Kultur zu entziehen. Johann-
Christoph Emmelius schreibt in einem Brief vom 27. Juli 2025 an den
Verfasser: ,,Ich wiirde Overbeck gerne fragen: Kann man Historiker
sein und gleichzeitig jede kulturelle Transformation als Degeneration
anklagen?“

Man empfindet eine tiefe Scheu, es bei dieser grundsitzlichen Ver-
weigerung zu belassen, die sich auch im Titel dieser Arbeit wiederfindet.
Andererseits wire es ungerecht, dem erkldrten Anti-Religiosus Over-
beck weiche Kissen unterzuschieben, um bequemer auf Kultursynthe-
sen Platz nehmen zu kénnen, die in einer Vermittlung von Evangelium
und Welt innerhalb der liberalen Theologie zum Médbiliar einer hauslich
eingerichteten Kultur gehoren. Transformationen zwischen Christen-
tum und Kultur, die sich nur salzloser Toleranz verdanken, lehnt Over-
beck kategorisch ab.

Der wichtigste Reprasentant aber fiir die Moglichkeit von Akkom-
modationen des Christentums an die es umgebende Kultur aber ist
Adolf von Harnack. Als Antipode zu Overbeck vergleichen wir daher
deren unterschiedliche Sicht auf das Verhéltnis von Christentum und
Kultur, das sich auch in deren Kommentaren zur Apostelgeschichte als
vermeintlich erstem historischem Bericht des Neuen Testaments sowie
der Dogmengeschichte widerspiegelt. Troeltsch hat wesentliche Beitra-
ge zu diesen Vergleichen geliefert, auf die wir daher ebenfalls eingehen,
auch auf die Gefahr hin, dass Nietzsche und damit unsere Generalthese
seiner Abhdngigkeit von Overbeck durch diese Exkurse teilweise aus

12



Vorspann

dem Blick gerit. Wir hoffen auf die Geduld und Spannkraft des Lesers,
der auch tber diese eingeschalteten Holz- und Nebenwege das Ziel
nicht aus dem Auge verliert.

»Nach einer schonen Gesetzmifligkeit in der Bedeutung von Men-
schen fiir einander ist Overbecks Treue an Nietzsche mit einem greifba-
ren Lohn bedacht worden, schreibt der von Overbeck einzig autorisier-
te Nachlassverwalter seines Werkes, Carl Albrecht Bernoulli: ,,Ich fithre
es auf den niemals unterbrochenen engen geistigen Austausch Nietz-
sches mit Overbeck zuriick, dass zuletzt der Hauptakzent in Nietzsches
System auf die Kritik des Christentums entfiel.“'” Mit dem ,,zuletzt* ist
Nietzsches Schrift Der Antichrist gemeint, in dem sich kristallklar der
kontinuierliche Einfluss Overbecks auf Nietzsche noch einmal kundtut.

Overbeck hatte Nietzsche das Werk des protestantischen Theologen
und Orientalisten Julius Wellhausen ans Herz gelegt, der mit seinen
Auslegungen zum Alten Testament sowie den Studien zum arabischen
Heidentum vor dem Ubergang zum Islam sowie den Schriften zur Ur-
spriinglichkeit der beduinischen Dichtung gerade dabei war, seinen
internationalen wissenschaftlichen Ruf zu begriinden. Die Ergebnisse
von Nietzsches intensiver Lektiire dieser Werke Wellhausens flief3en in
Nietzsches letzte programmatische Schrift Der Antichrist ein.

Nietzsche selbst aber verschweigt samtliche Beziige zu Wellhausen
in seiner Spatschrift, um mit dem prophetischen Anspruch auftreten
zu konnen, in der Geschichte des Christentums etwas ganz Neues zu
verkiinden. Es ist das Verdienst Andreas Urs Sommers, alle diese Bezii-
ge im Einzelnen in seinem Kommentar zu der antichristlichen Schrift
Nietzsches wieder aufgedeckt zu haben. Dieses bewusste, plagiieren-
de Verschweigen mag als Exempel fiir die auftretenden Schwierigkei-
ten dienen, vor die man gestellt ist, wenn man die dufleren Einfliisse
auf Nietzsche nachweisen will. Auf die tatsichliche Abhidngigkeit des
Spatwerks Nietzsches von Wellhausen wies Karl Lowith in seiner glan-
zenden Studie ,,Von Hegel zu Nietzsche“ in seinem Schlusskapitel iiber
~Overbecks historische Analyse des urspriinglichen und vergehenden
Christentums® hin. Explizit nannte er darin die 1938 erschienene Mo-
nografie des jidischen Forschers Friedemann Boschwitz iiber Julius
Wellhausen, der belegt, dass die Anschauung Nietzsches vom antiken
Judentum in seiner Schrift Der Antichrist unmittelbar von Wellhausen

13



Vorspann

stammt, und in einer Note erwéhnt, dass die intensive Beschiftigung
mit dessen Werk auf eine Empfehlung Overbecks zuriickging, aber ein-
seitig von Nietzsche rezipiert wurde.'®

Entscheidend aber ist fiir Lowith die Erkenntnis, dass sich nun auch
ein neuer Losungsraum erdftnet, der auch ein tieferes Verstandnis fiir
das Werk Overbecks selbst erméglicht. ,,Overbeck hat sich weder gegen
das Christentum noch fiir die Weltbildung oder ,Kultur® entschieden,*
resiimiert Lowith."” In dieser ,,Unentschiedenheit® der Stellung zur Welt
und zum Christentum sieht er den Vorzug Overbecks vor Nietzsche, da
»in dieser dufleren Zweideutigkeit eine radikalere Eindeutigkeit als in
Nietzsches entschiedenem Angriff “ (ebd.) begriindet liegt.

Abschlieflend haben wir neben dem schmaleren veréffentlichten
Werk Overbecks noch dessen umfangreichere Vorlesungstitigkeit un-
tersucht, die von J. C. Emmelius im 9. Band der Werkausgabe Franz
Overbeck. Werke und Nachlaf§ herausgegeben wurde. Untersuchungs-
gegenstand im letzten Teil unserer Untersuchung ist die Frage, ob sich
sachliche Differenzen bei Overbeck zwischen seinen verdffentlichten
und den nichtveréftentlichten Schriften des Vorlesungsmaterials erge-
ben und, falls ja, ob das behauptete Abhangigkeitsverhaltnis Nietzsches
von Overbeck einer anderen Bewertung unterzogen werden miisste.
Der Nachspann des 6. Kapitels instruiert iber diese Fragestellung.

Durch die Einbeziehung der Vorlesungen war krénend noch der
Aspekt der Unparteilichkeit gewonnen, unter dem Gottfried Arnold
auf der Schwelle zur Aufklirungshistoriografie seine dissidenten kir-
chengeschichtlichen Darstellungen verfasst hatte. Mit seiner Schrift
Unparteyische Kirchen- und Ketzer-Historie hatte er einen, iiber reine
Urteilsenthaltung hinausgehenden Standpunkt in der Darstellung kir-
chengeschichtlicher Entwicklungen bezogen, der mit religiésen Oppo-
sitionsbewegungen sympathisiert. Dieser Standpunkt, der in einer ,,um-
gekehrten Hermeneutik des Verdachts“ nicht mehr in den Statthaltern
der Amtskirche, sondern in den Abweichlern und Nonkonformisten
die Hiiter wahrer Rechtgldubigkeit sieht, entspricht der Hypothese der
Gleichurspriinglichkeit von Orthodoxie und Héresie, die Christoph
Markschies anhand der Arbeiten des Gottinger Neutestamentlers Wal-
ter Bauer vorstellte.”! Ein Eingehen auf die Hauptvorlesung Overbecks
tber die Geschichte der Alten Kirche bis zum Konzil von Nicaea 325 n.

14



Vorspann

Chr., die er im Wintersemester 1872/73 gehalten hatte, bietet noch ein-
mal die abschlielende Méoglichkeit, diese mit der kurz darauf entstan-
denen ersten UnzeitgemdfSen Betrachtung Nietzsches iber David Strauf3
zu vergleichen, um unsere Grundthese zu validieren.

Am Ende stellt Bernoulli einen {ibergeordneten Standpunkt fiir
Overbeck in Aussicht, der ihm als hochgelehrter Skeptiker die Rolle
eines Wichters ,an der Schwelle metaphysischer Moglichkeiten“*? ein-
raumt. In seiner Vorrede zu Christentum und Kultur findet sich auch
das Bild mit dem Edelstein, das wir fiir unsere Darstellung gewahlt
haben, womit er die beiden Freunde vergleicht. ,,Bei Overbeck glinzt
anders als die Stichflamme Nietzschescher Diamanten - mit mattem
Schimmer die eine Perle auf: Was an uns ewig ist, ist in uns stets ge-
wesen und uns nicht erst nachtriglich in einem historischen Moment
unseres Lebens zu Teil geworden.“*

Wir hoffen, dass am Ende unserer Darstellung der Kristall im Licht
aller korrespondierenden Fldchen zu leuchten beginnt. Bei dem Ratsel-
bild des wertvollen Steins dachte ich auch an die Schrift von Nikolaus
von Kues Uber den Beryll, von dem der Herausgeber in seiner Einlei-
tung dazu schreibt: ,Wird ein Beryll (aus Beryllen wurden Augenglaser
gemacht) zugleich konkav und konvex geschliffen, dann erméglicht er,
zuvor Unsichtbares zu sehen.“*

Frankfurt a.M., 16. November 2025 (Overbecks Geburtstag)

Frank Hoselbarth

Anmerkungen

1 Siehe Andreas Urs Sommer, ,,Der Geist der Historie und das Ende des Chris-
tentums. Zur ,Waffengenossenschaft“ von Friedrich Nietzsche und Franz Over-
beck; Niklaus Peter, ,Im Schatten der Modernitit. Franz Overbecks Weg zur
,Christlichkeit unserer heutigen Theologie™; Arnold Pfeiffer, Franz Overbecks
Kritik des Christentums; Walter Nigg, Franz Overbeck. Versuch einer Wiirdi-
gung; Rudolf Wehrli, Alter und Tod des Christentums bei Franz Overbeck; Jo-
hann-Christoph Emmelius, Tendenzkritik und Formengeschichte. Der Beitrag

Franz Overbecks zur Auslegung der Apostelgeschichte im 19. Jahrhundert

15



22

23

24

Vorspann

Sommer, Der Geist der Historie und das Ende des Christentums. Zur ;Waffen-
genossenschaft’ von Friedrich Nietzsche und Franz Overbeck, S. 7
Hubert Cancik und Hildegard Cancik-Lindemaier, “Der ,psychologische Typus
des Erlosers’ und die Moglichkeit seiner darstellung bei Franz Overbeck und
Friedrich Nietzsche, in: Franz Overbecks unerledigte Anfragen an das Christen-
tum®, S. 112
Ebd,, S. 131
Walter Nigg, Franz Overbeck. Versuch einer Wiirdigung, Ziirich, 2009, S. 34
Carl Albrecht Bernoulli, Franz Overbeck und Friedrich Nietzsche. Eine Freund-
schaft, Jena 1908, Erster Band, S. 129
Zitiert nach Nigg, Franz Overbeck. Versuch einer Wiirdigung, Ziirich 2009,
S.35
Nietzsche-Kommentar, Barbara Neymeyr, Unzeitgeméfie Betrachtungen I. Da-
vid Straufl der Bekenner und Schriftsteller, S. 50
Stefan Zweig, Nietzsche und der Freund, Insel Almanach auf das Jahr 1919,
Leipzig 1918, S. 120, vgl. auch, Sommer, a.a.O., S. 11
Nigg, a.a.0,, S. 32
Ebd,, S. 29
Nietzsche, Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben, hrsg. von Karl
Schlechta, Band 1, S. 252

Zitiert nach J.C. Emmelius, Tendenzkritik und Formengeschichte, Géttingen
1975, S. 201
J.C. Emmelius, Studie 1, Beobachtungen zu Overbecks Gebrauch des Begriffs
,profane Kirchengeschichte® und verwandter Begriffe, S. 26
Ebd., S. 25
Philipp Vielhauer, Franz Overbeck und die neutestamentliche Wissenschaft, in:
Evangelische Theologie 10. Jahrgang 1950/51, S. 195
Carl Albrecht Bernoulli, Franz Overbeck und Friedrich Nietzsche. Eine Freund-
schaft, Jena 1908, Zweiter Band, S. 167
Vgl. Friedemann Boschwitz, Julius Wellhausen, Darmstadt 1968, 2. Auflage,
Note II: Wellhausen und Nietzsche, S. 82
Karl Lowith, Von Hegel zu Nietzsche, Stuttgart 1964, 5. Auflage, S. 413
Andreas Urs Sommer, Geschichte und Praxis bei Gottfried Arnold, S. 220
Christoph Markschies, Kaiserzeitliche christliche Theologie und ihre Institutio-
nen, S. 339ff.
Carl Albrecht Bernoulli, Vorrede zu Christentum und Kultur. Gedanken und
Anmerkungen zur modernen Theologie von Franz Overbeck, S. 31
Ebd.,, S. 28f.
Karl Bormann, Einleitung des Herausgebers der Schrift von Nikolaus von Kues
Uber den Beryll, S. IXf.

16



