Mission Statement

To develop peer level fellowship

To enrich and inspire each other

To support and protect one another

To hear God together and for one another

To encourage cooperation to accelerate unity in the Body of Christ
To provoke the Church to accomplish its whole mission in the World

AFI WEB CONSULTATION, 18-19 mai 2021

Bienvenue et remerciements

Alots que nous envisageons avec confiance la possibilité d'une Consultation AFI "en personne" en 2022 (nous
l'espérons!), Nous sommes reconnaissants a Dieu, et a la technologie, apres celle de l'année derniére, pout
l'opportunité d'une deuxieme Consultation en ligne. Pour lequel j'exprime ma gratitude personnelle et celle de

I'Exécutif, au Secrétariat pour y avoir travaillé, au personnel technique qui aujourd'hui le rend possible et y travaille.
Merci!

1. Je remercie également I'Exécutif pour l'effort fourni dans la préparation du Programme, la disponibilité et
d'effort» des deux orateurs dans la préparation des contributions qui nous aideront a réfléchir en ces deux
jours, la contribution de l'un de nos «petes» pout la « Dévotionnel »de demain. Comme suit:

2. Le premier, /e pastenr Carlos Mraida, sur le theme “The end of what we used to be, the beginning of what we really are —
Thirty Apostolic Strategies”.

3. Le deuxieme, /e pasteur 1 'inci Barros, sur le theme “Jesus, the perfect Model”.

4.  Demain matin , / pastenr Ernest Komanapalli pour le"Dévotionnel".

Introduction
Nouveaux paradigmes - Un changement majeur
Le pastenr Carlos Mraida, Je lui suis reconnaissant, dans son excellente et stimulante contribution a cette
session AFI, patle de cette saison marquée par la pandémie de Covid comme d'un passage crucial vers
“une nouvelle époque”; d'une transition “histotique”, ferrean de “nouveaux paradigms” et #moin d'un
changement culturel important. Ce serait une saison “fluide”, du passage a une nouvelle ere [de la
modernité a la post-modernité], d'un changement d'époque reel et révolutionnaire. Nouveaux

paradigmes, le changement, sont les mots-clés.

La pierre de touche

Le pastenr 1V'inci Barros en revanche, je lui suis aussi reconnaissant. Il a également appelé - de maniere
stratégique pour cette période - notre attention sur la personne de Jésus (Christ au centre! “Quand je serai
élevé.. j'attirerai a moi tous les hommes.”), a la vie et au chemin de Jésus, a I'importance cruciale pour nous de
l'imitation du Christ. Par conséquent, d'étre des disciples! Nous sommes en effet appelés a chaque fois,
a chaque saison et a chaque culture, a regarder vers Christ, a contempler le visage du Christ, a étre des
disciples du Christ, a étre “ fransformés en la méme image, de gloire en gloire, comme par le Seigneur, I"Esprit.”

Actualités et continuité

Nous sommes exhortés d'une part - méme en ce “temps” - a rester ouverts au changement du “royaume”
qui vient a notre rencontre du futur. D'autre part, pour rester fidele et fondé sur la «pierre de touchey, «le
rocher» des siecles éternels et immuables qu'est le Seigneur. « Il est le méme hier, aujourd'hui est pour

12Cor3:18



toujoursy’. Quel est le “profil” trans-séculier, interculturel et éternel du Fils de Dieu, du Seigneur, du
Christ.

Penser par paradigmes

J'ai lu récemment une page magnifique et éclairante du célebre théologien évangélique Robert E. Webber.
Sur l'importance de la pensée paradigmatique, ou de la “pensée par paradigmes™. 1l soutient que cette
approche, appliquée a l'histoire du christianisme, nous aide a comprendre que “des le début, la foi
chrétienne a été filtrée a travers une variété de cultures”. Et que “dans chacune de ces cultures, le
christianisme s'est d'abord communiqué a travers un ou plusieurs principes dominants (“paradigmes”)”.
Et illustre. A I'époque classique, le paradigme du "Mystére", au Moyen Age celui de "I'Institution”, de
"I'Individualisme" pendant la Réforme, de la "Raison" (les Lumieres) a I'époque moderne, et enfin,
maintenant, en post -¢re moderne, encore une fois le paradigme du "Mystere". Cela nous dit que, d'une
maniere peut-étre inconsciente de nous, nous sommes aussi les enfants de notre temps et nous pensons
probablement a un degré plus ou moins grand, avec les paradigmes de notre temps; et, de la méme
maniére, aussi «filtrer» notre idée du christianisme.

Webber suggere encore:

® “La pensée paradigmatique nous fournit également une maniére intelligente de gérer les temps [les saisons] de
transition. Par exemple, nous savons actuellement que la foi chrétienne incarnée dans la culture moderne, avec
sa présupposition philosophique d'un monde mécaniste compris a travers une méthodologie empirique
s'érode. Les révolutions culturelles nous font entrer dans une nouvelle ére. Dans ce tourbillon de changement,
beaucoup cherchent a incarner honnétement la foi historique dans la culture émergente. Cet objectif ne sera
pas atteint en abandonnant le passé, mais en recherchant le cadre transculturel de la foi ( c'est-a-dire: la regle

de la foi) qui a été dotée d'une particularité socioculturelle 2 chaque période de I'histoire de I'Eglise.”*

e  “Par conséquent - conclut-il - le point d'intégration avec une nouvelle culture n'est pas de restaurer
cette (ancienne) forme culturelle du christianisme, mais de récupérer le cadre universellement accepté
de la foi qui a commencé (originaire) avec les apotres, s'est développé parmi les péres, est transmise
par I'Eglise dans ses traditions liturgiques et théologiques. Cette herméneutique’ nous permet de faire
face a des situations culturelles changeantes avec intégrité. Notre appel n'est pas de réinventer la foi chrétienne,
mais, par rapport au passé, de faire avancer ce que I'Eglise a affirmé depuis le début. Nous changeons donc,
comme l'a dit un de mes amis, ‘non pas pour étre différents, mais pour rester les mémes’. En ce moment,
nous sommes impliqués dans la transition de la modernité aux temps post-modernes. Alors regardons de plus

ptes ce passage pour avoir une idée de la facon dont nous devrions changer pour rester les mémes."¢

Le pasteur Mraida, avec son discours, je pense qu'il veut nous aider a faire cette transition. Dans une
saison “liquide” comme la notre, nous rendre disponibles pour le changement “pour rester les mémes”.
Et donc, en appréhendant le flux et la succession des époques, avec les paradigmes qui les ont caractérisées, de
discerner le “dépot” permanent, trans-géographique et “transculturel”, / fil rouge, [les éléments constitutifs et
fondamentaux| de la “foi qui a été transmise anx: saints une fois pour toutes”.” Et donc, dans le changement des

2EDb13:8

3 Robert E. Webber, Ancient — Future Faith — “Rethinking evangelicalism for a postmodern world”, Baker Book House, 1999,
pp. 16-17

4 Op. Cit. pp16-17

> “Interpretazione”. Des paroles. Mais, comme dans ce cas, aussi de l'existence humaine.

¢ Op. Cit. pp. 16 - 17

7 Giuda3



temps et des saisons, dans la succession des générations et dans la “tourmente de 'histoire”, la substance
et I'identité permanentes - de la “vraie” Fglise. Permettez-moi d'utiliser cet adjectif pour une foisC'est-a-
dire la substance et la continnité de “I'Eglise” dans les circonstances historiques changeantes, les régimes
politiques, les structures économiques et les modeles sociaux, les coutumes et les modes de pensée. En
un mot de la “culture que nous sommes” - nous rappelle Mraida - et que nous produisons.

Antiquité et modernité du Credo apostolique.

Le Credo apostoligue - probablement du deuxieme siecle - il est cru et confessé pat l'ancienne église, au
cours des siecles, et encore aujourd'hui par tous les chrétiens. C'est 'un de ces documents fondamentaux;
qui ont conservé, méme si “lus” dans toutes les cultures qu'ils ont traversées, certains des éléments
constitutifs et fondamentaux et pérennes de la foi chrétienne. Je pense en particulier a la Trinité (Pere,
Fils, Saint-Esprit), a sa fonction “génératrice” de I'Eglise. L'église de la Trinité. Et en effet mentionné -
“Creatura Spititus™ - dans le méme article, le troisiéme, celui du Saint-Esprit.

Je pense alors, et en continuité avec la premicere, a la foi exprimée dans le Credo de Nicée - Constantinople
dans les traits distinctifs de I'Eglise: "Je crois /'Eglise une, sainte, catholique et apostoligue”. Pour 'Eglise ancienne
comme pour 'Eglise postmoderne, les éléments suivants restent fondamentaux: I'unité, la sainteté, la
catholicité et 'apostolicité. C'est l'apostolicité, le fondement apostolique - naturellement sur le fondement
du Christ - pour promouvoir I'unité, la sainteté, la catholicité et - ici nous croyons aussi - I'apostolicité.

Un défi spirituel et culturel - et nous arrivons aux réves (en partie déja révés, mais pas encore
pleinement réalisés), a ce que nous révons pour la saison a venir, qui doit étre accueilli, fait notre, "mari¢"
de maniére spéciale par "fellowship", meilleure «koinonia», comme /" Apostolic Fellowship International, ' AF1,
est appelée a étre. Avec le courage de se mettre sur la frontiére que nous indique le Credo apostolique,
pour transporter “/a foi du regu une fois pour toutes des saints” dans la saison qui vient a notre rencontre du
futur. Et dans lequel - quand nous arriverons a la "plénitude" promise - cela se réalisera. Parce que
"'avenir appartient au Seigneur". Tel est I'horizon de I'Ecriture. Nous le croyons. Les “apocalypses”
redoutées par beaucoup ne sont que les scénarios, les saisons par lesquelles, en pelerin, “I'épouse” est
appelée a passer; dans un chemin d'illumination et de transformation progressives qui mene a la
"plénitude" - partielle mais réelle - du dessein de Dieu pour chaque individu et église de sa génération.
Ensuite, pour toute l'Eglise, tout le Corps du Christ, a son Retour, au temps de la fin, I'église de I'Agneau,
celle du mariage final. En attendant, nous nous laissons guider par la déclaration d'intention de notre
“famille spirituelle”. Le chemin pour nous est la vie du Christ dans la post-modernité. La vie pour nous
est la vie du Christ dans la post-modernité. Le style pour nous est le style du Christ. Jusqu'au mariage de
'Agneau. Jusqu'a I'accueil final

Ismaél et Isaac

Un dernier avertissement. Dans chaque génération "I'Eglise-Abraham" a donné naissance a son Ismaél
et a son Isaac. Et Isaac son Esati et son Jacob ... Et ainsi de suite. En Egypte, dans le désert, dans la
terre promise ... Nous ne nous laissons pas décourager. Dieu merci, il y a du bon a chaque saison. Merci
a Dieu pour les Isaac, les Joseph, les Jacobs... Mais nous voulons remercier Dieu pour tous. Et, lecon
importante! Une fois que nous accouchons, nous ne voulons pas tuer Ismaéles. Nous ne voulons pas
mépriser I'Egypte, nous voulons apprendre des déserts. Tout coopére pour le bien de ceux qui I'aiment.
Il nous aimel!

8 Ainsi, il est rappelé par les péres. Mais aussi “Creatura Verbi” et “Creatura Patris”.

3



Giovanni Traettino



