
1 
 

Mission Statement  

To develop peer level fellowship 

To enrich and inspire each other  

To support and protect one another 

To hear God together and for one another 

To encourage cooperation to accelerate unity in the Body of Christ 

To provoke the Church to accomplish its whole mission in the World 

AFI WEB CONSULTATION, 18 e 19 maggio 2021 

 

Benvenuto e Ringraziamento 

Mentre guardiamo con fiducia alla possibilità di una Consultazione AFI “in presenza” nel 2022 (speriamo!), 

siamo grati a Dio, e alla tecnologia aggiungo, per l’opportunità, dopo quella dell’anno scorso, di una seconda 

Consultazione online. Per la quale esprimo la mia personale gratitudine e quella dell’Esecutivo, alla Segreteria per 

averci lavorato, al personale tecnico che oggi la rende possibile e ci sta lavorando. Grazie! 

 

Ringrazio anche l’Esecutivo per l’impegno profuso nella preparazione del Programma, la disponibilità e “la 

fatica” dei due relatori nella preparazione dei contributi che ci aiuteranno a riflettere in queste due giornate, il 

contributo di uno dei nostri “padri” per il “Devozionale” di domani. Come segue: 

1. Il primo, il pastore Carlos Mraida, sul tema  “The end of what we used to be, the beginning of what we really are – Thirty 

Apostolic Strategies”. 

2. Il secondo, il pastore Vinci Barros, sul tema “Jesus, the perfect Model”. 

3. Domattina, il pastore Ernest Komanapalli per il “Devozionale”. 

 

Introduzione 

Nuovi paradigmi - Un importante cambiamento 

Il pastore Carlos Mraida, gli sono grato, nel suo ottimo e stimolante contributo a questa sessione dell’AFI, 

parla di questa stagione segnata dalla pandemia da Covid come di un passaggio cruciale ad “un tempo 

nuovo”; di in una transizione “storica” fucina di “nuovi paradigmi” e testimone di un importante 

cambiamento culturale. Si tratterebbe di una stagione “fluida”, del passaggio a una nuova epoca [dalla 

modernità alla post-modernità], di un vero e proprio - rivoluzionario - cambio epocale. Nuovi 

paradigmi, cambiamento sono la parole chiave. 

 

La pietra di paragone  

Il pastore Vinci Barros invece, anche a lui sono grato. Ha richiamato - in modo anche lui strategico per 

questo tempo - la nostra attenzione alla persona di Gesù (Cristo al centro! “Quando sarò innalzato … 

attirerò tutti a me.”1), alla vita e al cammino di Gesù, all’importanza cruciale per noi dell’imitazione Cristo. 

Dunque, dell’essere discepoli! Siamo infatti chiamati in ogni tempo, in ogni stagione e cultura, a 

guardare a Cristo, a contemplare il volto di Cristo, ad essere discepoli di Cristo, essendo « trasformati nella 

sua stessa immagine, di gloria in gloria, secondo l’azione del Signore che è lo Spirito.”2  

 

Novità e Continuità 

Siamo insomma esortati per un verso – anche in questo “tempo” - a rimanere aperti al cambiamento 

del “regno” che ci viene incontro dal futuro. Per l’altro, a rimanere fedeli e fondati sulla «pietra di 

paragone», «la roccia» dei secoli eterna e immutabile che è il Signore. Egli è « lo stesso ieri, oggi è in 

 
1 Gv12:32 
2 2Cor3:18 



2 
 

eterno »3. Che è “il profilo” trans-secolare, inter-culturale ed eterno del Figlio di Dio, del Signore, di 

Cristo.  

 

Pensare per paradigmi 

Ho letto di recente una bellissima e illuminante pagina del noto teologo evangelico Robert E. Webber. 

Sull’importanza del pensiero paradigmatico, ovvero del “pensare per paradigmi”4. Egli sostiene che 

questo approccio, applicato alla storia del Cristianesimo, ci aiuta a capire che “fin dall’inizio la fede 

cristiana è stata filtrata attraverso una varietà di culture.” E che “in ognuna di queste culture il 

cristianesimo è stato innanzitutto comunicato attraverso uno o più principi (“paradigmi”) dominanti.” 

Ed esemplifica. In epoca classica, il paradigma del “Mistero”, nel Medioevo quello de “l’Istituzione”, 

“l’Individualismo” durante la Riforma, “la Ragione”(l’Illuminismo) in epoca moderna, e da ultimo, ora, 

in epoca post-moderna, di nuovo il paradigma del “Mistero”. La qual cosa ci dice che, in modi magari 

per noi inconsapevoli, anche noi siamo figli del nostro tempo e stiamo probabilmente pensando in 

misura maggiore o minore, con il/i paradigmi del nostro tempo; e, alla stessa maniera, “filtrando” anche 

la nostra idea del cristianesimo. 

 

Suggerisce ancora il Webber: 

• “Il  pensiero paradigmatico ci fornisce anche un modo intelligente per affrontare i tempi [le stagioni] di 

transizione. Ad esempio, attualmente sappiamo che la fede cristiana incarnata nella cultura moderna, con il 

suo presupposto filosofico di un mondo meccanicistico compreso attraverso la metodologia empirica, si sta 

erodendo. Le rivoluzioni culturali ci stanno introducendo in una nuova epoca. In questo turbinio di 

cambiamento, molti cercano di incarnare onestamente la fede storica nella cultura emergente. Questo 

obiettivo non sarà realizzato abbandonando il passato, ma cercando il quadro transculturale della fede (cioè: 

la regola della fede) che è stato benedetto da una particolarità socioculturale in ogni periodo della storia della 

chiesa.”5  

 

•  “Pertanto - egli conclude - il punto di integrazione con una nuova cultura non è restaurare quella 

(antica) forma culturale del cristianesimo, ma recuperare il quadro di fede universalmente accettato 

che iniziò (si originò) con gli apostoli, fu sviluppato tra i padri, è stato trasmesso dalla chiesa nelle 

sue tradizioni liturgiche e teologiche. Questa ermeneutica6 ci consente di fare fronte al mutare delle  

situazioni culturali con integrità. La nostra chiamata non è di reinventare la fede cristiana, ma, in rapporto 

con il passato, portare avanti quello che la chiesa ha affermato fin dall’inizio. Noi pertanto cambiamo, 

come disse un mio amico, ‘non per essere differenti, ma per rimanere gli stessi.’ In questo momento 

siamo coinvolti nel passaggio dalla modernità ai tempi post moderni. Guardiamo dunque più da vicino a 

questo passaggio per farci un’idea di come dovremmo cambiare per rimanere gli stessi.”.7   

 

Il pastore Mraida, col suo intervento, credo ci voglia aiutare a fare questo passaggio. In una stagione 

“liquida” come la nostra, renderci disponibili al cambiamento “per rimanere gli stessi.”  E dunque, nella 

comprensione del fluire e del succedersi delle epoche, con i paradigmi che le hanno caratterizzato, a 

discernere “il deposito” permanente, trans-geografico e “trans-culturale”, il filo rosso, [gli elementi 

 
3 Eb13:8 
4 Robert E. Webber, Ancient – Future Faith – “Rethinking evangelicalism for a postmodern world”, Baker Book House, 1999, 
pp. 16-17   
5 Op. Cit. pp16-17 
6 “Interpretazione”. Certo dei testi. Ma, come in questo caso, anche dell’esistenza umana. 
7 Op. Cit. pp. 16 - 17 



3 
 

costitutivi e fondamentali] della “fede che è stata trasmessa ai santi una volta per sempre”.8 E dunque, nel 

mutare dei tempi e delle stagioni, nel succedersi delle generazioni e nel “tumulto della storia”, la 

sostanza e l’identità permanenti - della “vera” chiesa. Mi si consenta per una volta di utilizzare questo 

aggettivo. Vale a dire la sostanza e la continuità della “chiesa” nell’alterno mutare delle circostanze 

storiche, dei regimi politici, delle strutture economiche e dei modelli sociali, , dei costumi e dei modi di 

pensare. In una parola della “cultura che siamo” - ci ricorda Mraida - e che produciamo.  

 

Antichità e modernità del Credo apostolico e del Credo di Nicea- Costantinopoli. 

Il Credo apostolico - probabilmente del secondo secolo - è creduto e confessato dalla chiesa 

antica, sempre nei secoli, e ancora oggi da tutti i cristiani. E’ uno di quei documenti 

fondamentali; che hanno conservato, anche se “letti” in tutte le culture attraversate, alcuni 

degli elementi costitutivi e fondamentali, perenni, della fede cristiana. Penso in particolare alla 

Trinità (Padre, Figlio, Spirito Santo), alla sua funzione “generatrice” della chiesa. La chiesa 

della Trinità. E infatti menzionata - “Creatura Spiritus”9 - nello stesso articolo, il terzo, quello 

dello Spirito Santo.   

 

Penso poi, e in continuità col primo, alla fede espressa nel Credo di Nicea - Costantinopoli nei 

caratteri distintivi della chiesa: “Credo la chiesa una, santa, cattolica e apostolica”. Per la 

Chiesa Antica come per quella Post- moderna restano fondamentali: Unità, Santità, Cattolicità 

e Apostolicità. E l’apostolicità, il fondamento apostolico -  naturalmente sul fondamento di 

Cristo - per promuovere unità, santità, cattolicità e - qui crediamo anche  - apostolicità.  

 

Una sfida spirituale e culturale - e veniamo ai sogni (in parte già sognati, ma non ancora pienamente 

realizzati), a quello che sogniamo per la stagione che ci sta davanti, Che deve essere accolta, fatta 

propria, “sposata” in modo speciale da “fellowship”, per me meglio “koinonia”, come è chiamata ad 

essere la Apostolic Fellowship International, l’AFI. Col coraggio di mettersi sulla frontiera indicataci dal 

Credo apostolico, per traghettare “la fede ricevuta una volta per sempre dai santi” nella stagione che ci viene 

incontro dal futuro. E nel quale - quando arriveremo alla “pienezza” promessa -  sarà realizzata. Perché 

“il futuro è del Signore”. E’ questo l’orizzonte della Scrittura. Noi lo crediamo. Le “apocalissi” temute 

da tanti sono solo gli scenari, le stagioni attraverso le quali, pellegrina, “la sposa” è chiamata, a passare; 

in un percorso di progressiva illuminazione e trasformazione che la porti alla “pienezza” - parziale ma 

reale - del proposito di Dio per ogni individuo e chiesa nella sua generazione. Poi, per tutta la chiesa, 

l’intero Corpo di Cristo, al suo Ritorno, al tempo della fine, la chiesa dell’Agnello, quella delle nozze 

finali. Nel frattempo ci lasciamo orientare dalla dichiarazione di intenti della nostra “famiglia spirituale”. 

La via per noi è la via di Cristo nella post-modernità. La vita per noi è la vita di Cristo nella post-

modernità. Lo stile per noi è lo stile di Cristo nella post - modernità. Fino all’accoglienza finale. Fino 

alle nozze dell’Agnello. 

 

Ismaele e Isacco 

Un’ultima messa in guardia. In ogni generazione “la Chiesa-Abramo” ha partorito i suoi Ismaele e i suoi 

Isacco. E Isacco i suoi Esaù e i suoi Giacobbe… E così via. In Egitto, nel deserto, nella terra 

promessa…  Non ci lasciamo scoraggiare.  Grazie a Dio c’è del buono in ogni stagione. Grazie a Dio 

per gli Isacco, i Giuseppe, i Giacobbe… Ma vogliamo ringraziare Dio per tutti quanti. E, lezione 

 
8 Giuda3 
9 Così è ricordata dai padri. Ma anche “Creatura Verbi” e “Creatura Patris”. 



4 
 

importante! Una volta partorito, non vogliamo uccidere gli Ismaele. Non vogliamo disprezzare l’Egitto, 

vogliamo imparare dai deserti. Tutto coopera al bene di quelli che lo amano. Egli ci ama! 

Giovanni Traettino 


