

## COLLECTION SOLEIL LEVANT

# PARABOLES DU NOUVEAU TESTAMENT

# **Jacques Pelletier**

Publié par Pen.V.S. Inc. Organisme de charité à but non lucratif constitué en corporation en vertu de la Loi sur les compagnies du Québec 3e partie

> NEQ. 1143473487 Organisme de bienfaisance numéro : 107835183 RR0001

Pen.V.S. Inc. 637, chemin du Tour-du-Lac-Trois-Saumons Saint-Aubert (Québec) GOR 2R0

Éditions Éditions Pen V.S. Inc. Dépôt légal : Bibliothèque nationale du Québec

# Table des matières

| Couverture                           | Page 1  |
|--------------------------------------|---------|
| Éditions                             | Page 2  |
| Table des matières                   | Page 3  |
| Avertissement                        | Page 4  |
| Avant-propos                         | Page 7  |
| Paraboles du Nouveau Testament       | Page 9  |
| Les Aveugles                         | Page 11 |
| Le Bon grain et l'ivraie             | Page 13 |
| Le Maître de maison                  | Page 15 |
| La Semence                           | Page 16 |
| Les Deux fils                        | Page 18 |
| Le Grand souper                      | Page 19 |
| L'Homme riche                        | Page 21 |
| Perles aux pourceaux                 | Page 23 |
| Le Bon samaritain                    | Page 25 |
| La Dette, serviteur impitoyable      | Page 28 |
| La Maison bâtie sur le roc           | Page 30 |
| Le Mauvais riche et le pauvre Lazare | Page 32 |
| Le Trésor caché                      | Page 34 |
| Le Vrai cep                          | Page 36 |
| L'Arbre et son fruit                 | Page 38 |
| Les Enfants demandent du pain        | Page 40 |
| Les Invités et la place au festin    | Page 42 |
| Les Deux débiteurs                   | Page 44 |
| L'Enfant prodigue                    | Page 46 |
| Les Ouvriers de la onzième heure     | Page 48 |
| La Paille et la poutre               | Page 50 |
| La Porte étroite                     | Page 52 |
| Le Sel de la Terre                   | Page 54 |
| Les Dix vierges                      | Page 56 |
| PenV.S. Inc.                         | Page 58 |
| Notes personnelles                   | Page 63 |
| Biographie                           | Page 64 |

# **Avertissement**

Dieu nous guide par sa parole et Il nous fait cheminer vers ce qu'il désire le plus pour nous: le bonheur total.

les humains, peu importe leur sexe, leur religion ou croyance, leur origine, leurs valeurs personnelles, leurs capacités et leurs désirs. Il accorde, sans distinction tous les bienfaits que nous procure sa Création, mais aussi la chance de connaître la Vérité sur qui nous sommes, d'où nous venons, quel est notre véritable rôle ici sur Terre et quelle sera notre finalité (si finalité il y a). Dieu nous guide par sa parole et Il nous fait cheminer vers ce qu'Il désire le plus pour nous: le bonheur total. À l'exemple du Soleil, Dieu nous transforme à notre rythme par la lumière de sa sagesse tout en étant pour chacun de nous un élément de protection et de réussite.

Dieu a voulu l'Être humain totalement libre et Il respecte sans cesse cette liberté. Comme le Soleil éclaire et protège constamment, Dieu diffuse également et continuellement toute Vérité. Il revient librement à la personne humaine, à son rythme, de saisir ce qu'elle veut et peut saisir, et de comprendre ce qu'elle veut et peut comprendre.

Le plus grand désir de Dieu est que chaque personne humaine, en son temps et lieu, accepte de laisser place à la lumière de la vérité en elle et autour d'elle pour mieux comprendre et accepter son origine, sa mission sur Terre et sa destinée.

Appelé « Collection du Soleil levant », l'ensemble de ces petits livrets sur divers sujets essentiels veut permettre une réflexion et un approfondissement des connaissances et des expériences reçues et vécues sur les thèmes proposés. Ces ancrages en toute humilité et simplicité se veulent le résultat de recherches, de méditation, mais surtout de mise en pratique de divers éléments de la compréhension de l'auteur sur les sujets.

Aujourd'hui, il nous est permis de penser avec ces informations, tout en nous conservant pour demain, grâce à notre liberté, mais aussi avec une meilleure connaissance plus éclairée, plus réfléchie et plus expérimentée sur le sujet, une compréhension de celui-ci plus évoluée et plus pertinente.

Ces ouvrages se veulent simplement un échange sur des questions que nous nous posons tous. Chacun possédant de par ses recherches et ses expériences, une vision parcellaire de la vérité, ce n'est qu'ensemble par une mise en commun de nos résultats de recherche que nous pourrons nous approcher de la vérité entière. Jésus nous invite à cet échange en nous disant : « Voilà ce qui est beau et agréable aux yeux de Dieu, qui veut que tout être humain soit sauvé et parvienne à la connaissance de la Vérité » (1 Ti. 2.4) et j'y ajoute : sur ce sujet notamment.

#### À vous maintenant! Merci

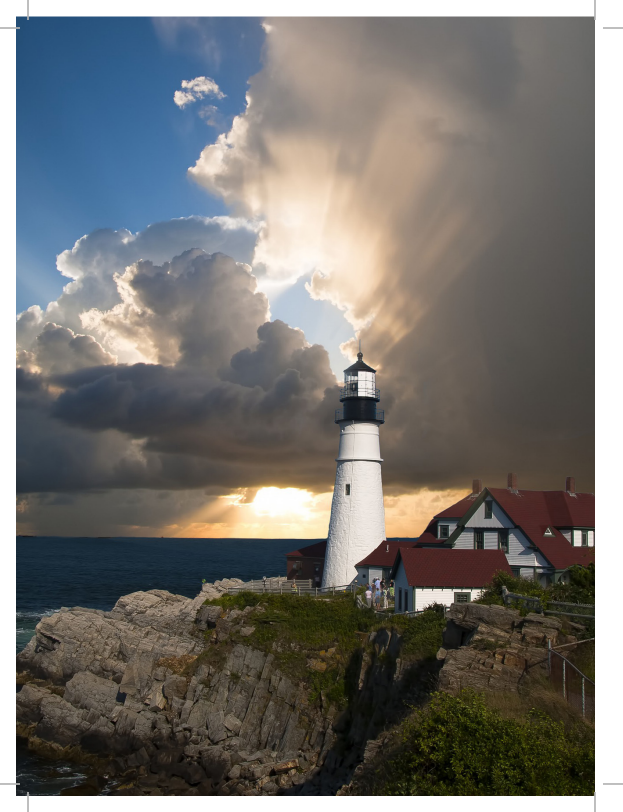
#### L'auteur

Remerciements sincères à M. Michel Richer pour les recherches, à Nicole Couture pour le traitement de texte ainsi qu'à Étienne Gagnon, Viviana Diaz et Giovanny Diaz de l'équipe Logixiel pour l'infographie et la mise en page. Sans vous, donateurs financiers, ce projet n'aurait pas été possible. Finalement un grand merci à Lisette pour son soutien.



#### Notes de l'auteur :

Dieu est Amour, toutes phrases, toutes pensées négatives dans ce livret ne peuvent venir de lui. Elles ne seront que l'expression de l'auteur, ou de l'homme dans sa façon de s'exprimer."



# **Avant-Propos**

e livret sur « Les paraboles dans l'Ancien Testament » nous fournit des informations plus complètes sur les paraboles, leur définition, pourquoi les Prophètes des temps passés et des temps présents les utilisaient pour enseigner la Vérité. Seul Dieu a pu créer ce moyen de communication pour nous atteindre dans notre véritable Tour de Babel terrestre.

En effet, Dieu a créé un seul royaume de toute éternité alors que l'homme et sa planète en dénombrent au-delà de 200 avec frontières, législations, règles de vie différentes. Dieu a créé une seule race, Fils et Filles de Dieu, alors que les hommes en ont créé une multitude selon leur couleur, leur appartenance religieuse ou leurs multiples autres attraits. Dieu a créé une seule langue, l'Amour, alors que notre planète en 2020 en compte 7 111 différentes (langues et dialectes reconnus par l'ONU). À travers toutes ces différences créées par l'homme, Dieu devait trouver un moyen impeccable pour rejoindre tous ses enfants, peu importe leur race, leur pays, leur religion, leur tradition et toutes leurs soi-disant différences. Qu'est-ce qui est commun à chaque être humain, qu'il soit blanc, noir, jaune, qu'il appartienne à l'un de nos 200 pays ou qu'il professe l'une de nos 10 000 religions créées par lui? Peu importe sa tradition, sa langue, sa loi, tout être humain a à faire face aux mêmes événements : la naissance, la nature, les mêmes métiers, maladies et activités quotidiennes. Tout un chacun vit les mêmes événements au quotidien : voilà ce que Dieu a pris pour nous enseigner la Vérité, malgré l'immensité de nos différences. Nous sommes tous unis par les mêmes activités au quotidien. Voici l'origine des paraboles qui ne sont que de l'enseignement divin diffusé par nos activités quotidiennes.

Que ce soit dans le passé (l'Ancien Testament et le Nouveau Testament) où dans le présent (l'Évangile de l'An 2000), chaque individu fait face aux mêmes événements, d'où les meilleurs exemples pour enseigner la Vérité.

Seul Dieu pouvait nous suggérer cette façon de faire. Les paraboles rejoignent toutes personnes qui veulent s'en inspirer.

Parmi les 150 paraboles recensées dans les livres ci-haut énumérés, 59 appartiennent au Nouveau Testament. Jésus nous les a données pour nous inspirer

dans notre cheminement vers nos origines véritables, la Vie éternelle.

- Le Royaume de Dieu (12);
- La conversion et son appel (9);
- Les exigences de la vie « Christiane » (21);
- La miséricorde (7);
- Le jugement (6);
- La parousie(le retour intérieur du Christ en nous) (4).

Il aurait été des plus équitable de vous parler de chacune de ces 59 paraboles étant donné qu'elles sont essentielles et tout aussi importantes dans la compréhension de notre véritable Vie éternelle et des moyens à prendre pour y retourner. À notre avis, nous aurions conclu à la réécriture des quatre Évangiles, ce qui a déjà été fait et très bien fait. Puisons dans quelques paraboles de chacune des catégories citées plus haut!

L'objectif de ce livret est de nous faire comprendre comment utiliser ces paraboles dans notre temps présent. Comment utiliser nos événements quotidiens pour apprendre à cheminer vers Dieu dans la Vérité, la Paix et la Joie.

Maintenant, pour bien progresser dans la connaissance de chaque parabole qui peut comporter une multitude de niveaux de compréhension, des efforts seront necessaires :

- Il vous sera demandé d'avoir un Nouveau Testament et de lire la parabole suggérée;
- Quelques précisions vous seront fournies, mais surtout quelques guides, bien souvent sous forme de questions, vous seront proposées pour supporter votre réflexion et votre cheminement au temps présent. Comme vous le remarquerez, chaque parabole se vit totalement encore aujourd'hui, alors qu'écrite il y a deux mille ans et plus.

« Bon voyage en vous et par vous ».

# Paraboles du Nouveau Testament

|      |                                                      | Page |
|------|------------------------------------------------------|------|
| 1. 5 | Sur le Royaume et sa croissance (4)                  |      |
| 1.   | Les Aveugles (Mt. 15.14)                             | 11   |
| 2.   | Le Bon grain et l'ivraie (Mt. 13. 24-30)             | 13   |
| 3.   | Le filet (Mt. 13. 48-50)                             |      |
| 4.   | Le grain de sénevé (Mt. 13. 31-32)                   |      |
| 5.   | La lampe (Mt. 5. 14-15)                              |      |
| 6.   | Le levain (Mt. 13. 33)                               |      |
| 7.   | Le Maître de maison (Mc. 13. 33-37)                  | 15   |
| 8.   | La pièce à un habit (Mt. 9.16)                       |      |
| 9.   | Le semeur (Mt. 13. 5-8)                              |      |
| 10.  | La Semence (Mc. 4. 26-29)                            | 16   |
|      | La ville sur la montagne (Mt. 5.14)                  |      |
| 12.  | La moisson (Mt. 9. 37-38)                            |      |
| Sui  | l'appel à la conversion (4)                          |      |
| 13.  | Les deux fils (Mt. 21. 28-32)                        | 18   |
| 14.  | Les enfants dans la place publique (Lc. 7. 31-35)    |      |
| 15.  | Le Grand souper (Lc. 14. 15-24)                      | 19   |
| 16.  | L'Homme riche (Lc. 13. 16-21)                        | 21   |
| 17.  | Les noces (Mt. 22. 1-14)                             |      |
| 18.  | Les vignerons infidèles (Mt. 21. 33-46)              |      |
| 19.  | Les signes des temps (Mt. 16. 2-4)                   |      |
| 20.  | L'olivier sauvage (Rom. 11. 16-20)                   |      |
|      | Perles aux pourceaux (Mt. 7. 6)                      | 23   |
| Sur  | les exigences de la vie chrétienne (9)               |      |
| 22.  | L'ami importun (Lc. 11. 5-8)                         |      |
|      | Le Bon samaritain (Lc. 10. 25-27)                    | 25   |
|      | La Dette, serviteur impitoyable (Mt. 18. 23-35)      | 28   |
|      | L'économe infidèle (Lc. 16. 1-9)                     |      |
|      | L'homme fort (Mc. 3. 27)                             |      |
|      | Le juge inique (Lc. 18. 1-8)                         |      |
|      | La Maison bâtie sur le roc (Mt .7. 24-27)            | 30   |
|      | Le Mauvais riche et le pauvre Lazare (Lc. 16. 19-31) | 32   |
|      | La perle (Mt. 13. 45-46)                             |      |
|      | Le serviteur revenant des champs (Lc. 17. 7-10)      |      |
|      | La tour inachevée (Lc. 14. 28-33)                    |      |
| 33.  | Le Trésor caché (Mt. 13. 44)                         | 34   |

|             |                                                       | Page      |  |  |
|-------------|-------------------------------------------------------|-----------|--|--|
| 34.         | Le Vrai cep (Jn. 15. 1-8)                             | 36        |  |  |
| <b>35</b> . | L'Arbre et son fruit (Mt. 7. 16-20)                   | 38        |  |  |
| 36.         | L'œil sain (Mt. 6. 22-28)                             |           |  |  |
| 37.         | Dieu et Mammon (Mt. 6. 24)                            |           |  |  |
| 38.         | Les Enfants demandent du pain (Mt. 7. 9-11)           | 40        |  |  |
| 39.         | Le disciple et le maître (Mt. 10. 24-25)              |           |  |  |
| 40.         | Les brebis et les boucs (Mt. 25. 31-46)               |           |  |  |
| 41.         | Les Invités et la place au festin (Lc. 14. 7-14)      | 42        |  |  |
|             | Le grain au sol (Jn. 12. 24-25)                       |           |  |  |
| Sur         | la miséricorde (3)                                    |           |  |  |
| 43.         | La brebis égarée (Mt. 18. 12-14)                      |           |  |  |
|             | Les Deux débiteurs (Lc. 7. 41-43)                     |           |  |  |
|             | La drachme perdue (Lc. 15. 11-32)                     |           |  |  |
|             | L'Enfant prodigue (Lc. 15. 11-32)  46                 |           |  |  |
| 47.         | Les Ouvriers de la onzième heure (Mt. 20. 1-16)  48   |           |  |  |
|             | Le pharisien et le publicain (Lc. 18. 9-14)           |           |  |  |
|             | Le médecin (Mt. 9. 12)                                |           |  |  |
|             | le jugement (3)                                       |           |  |  |
| 50.         | La Paille et la poutre (Mt. 7. 3-5)                   | 50        |  |  |
|             | La Porte étroite (Lc. 13. 24-29)                      | <b>52</b> |  |  |
|             | Le Sel de la Terre et La Lumière du monde (Mt. 5. 13) | 54        |  |  |
| 53.         | Les talents (Mt. 25. 14-30)                           |           |  |  |
| 54.         | Les serviteurs coupables (Lc. 12. 47-48)              |           |  |  |
|             | Les vautours (Mt. 24. 28)                             |           |  |  |
|             | Sur la parousie (1)                                   |           |  |  |
|             | Les Dix vierges (Mt. 25. 1-13)                        | 56        |  |  |
|             | Le figuier (Lc. 21. 29-33)                            |           |  |  |
|             | L'économe fidèle et avéré (Mt. 24. 45-51)             |           |  |  |
| 59.         | Le retour du maître (Mt. 24. 42-44)                   |           |  |  |

Chacune des « Paraboles » en caractère gras sera par la suite élaborée davantage afin que nous puissions trouver pour nous individuellement le message à retenir.

# Parabole « Les Aveugles » (Mt. 15. 10-20)

| Lecture suggérée                                        | Autres références        |
|---------------------------------------------------------|--------------------------|
| Mt. 15. 10-20                                           | Mc. 7. 14-23; Ac. 5. 38; |
| Il est essentiel de lire ce<br>texte avant de continuer | Lc. 6. 39; Mc. 4. 13;    |

#### Précisions à retenir

- Jésus guérit à deux occasions des aveugles et se sert de l'état « d'aveugle » pour donner un message sur ce qui est pur et impur;
- Ce qui sort de la bouche peut être pur et malheureusement trop impur: mauvais desseins, meurtres, adultères, jugements, calomnies, médisances:
- Etre aveugle signifie ne pas comprendre avec l'intelligence divine. On veut trop souvent comprendre avec l'intelligence humaine déjà faussée par la chute;
- L'aveugle représente l'être humain en général, il s'agit de l'humanité;
- L'aveugle qui dirige d'autres aveugles peut être tout dirigeant politique, religieux, toute personne responsable de son prochain sans être véritablement préoccupée par l'identification de leurs besoins;
- Retrouver la lumière ou la vue, c'est retrouver, à l'aide de notre intelligence divine, la Vérité, le chemin du retour;
- Être sans intelligence au sens biblique signifie être non guidé par l'Esprit de Dieu;
- Tomber dans le trou c'est tomber et rester dans l'illusion, le contraire de la Vérité:
- Cette parabole mêle Foi et Espérance, c'est voir, avec un regard intérieur, l'invisible.

- 1. Je me nourris de quoi? Seulement de ce qui s'évacue physiquement ou est-ce que je me nourris aussi de Vérité, de Spirituel?
- 2. Qu'est-ce qui sort le plus de ma bouche? Le beau, le bon ou le mauvais! Citons des exemples personnels pour mieux comprendre;
- 3. Sommes-nous aveugles à la lumière divine?
- 4. Est-ce que nous développons notre intelligence spirituelle par la méditation, les saintes lectures, les actes d'amour?

- 5. Qu'est-ce que la lumière divine?
- 6. Nous arrive-t-il d'être les aveugles qui dirigent des aveugles?
- 7. Ne sommes-nous pas à l'occasion les aveugles qui enseignent de fausses doctrines? (1 Ti .6. 3-5);
- 8. Qu'est-ce qu'une fausse doctrine?
- 9. Y a-t-il des avantages à conduire des aveugles? (Rom 2, 19);
- 10. Que veut dire tomber dans un trou?
- 11. Et toutes autres questions pouvant nous être inspirées.

| Notes po | ersonnelles |
|----------|-------------|
|----------|-------------|

## Parabole « Le Bon grain et l'ivraie »

(Mt. 13. 24-30 et 36-43)

| Lecture suggérée            | Autres références                     |
|-----------------------------|---------------------------------------|
| Mt. 13. 24-30 et 36-43      | Jn. 15. 6; Mt. 3. 12;                 |
| Il est essentiel de lire ce | 1 Jn. 3. 10; Mt. 4. 1+;               |
| texte avant de continuer    | Ap. 14. 15-16; Ap. 8. 12+; Dn. 12. 3; |

#### Précisions à retenir

- Seul Matthieu parle de cette parabole et l'explique;
- Le Royaume des cieux c'est le Royaume de Dieu, de la Paix, du Bonheur éternel:
- Ce Royaume n'est pas totalement de ce monde;
- Il est en partie (le bon grain en nous), mais il est totalement en Dieu après la purification;
- Le semeur : originellement Dieu et Jésus son fils;
- Le champ : l'humanité avec son bon grain et son ivraie;
- La bonne semence : la Vérité:
- L'ivraie : l'illusion créée d'abord par le malin et ensuite par nous;
- L'ennemi : le diable d'abord et nous par la suite;
- La moisson : le retour au Royaume de Dieu après avoir mis fin à notre illusion:
- Les moissonneurs : ils sont de l'ordre divin, ce sont les anges;
- Vous savez que l'ivraie (l'illusion) n'a pas été semée en même temps que le bon grain, mais plus tard lors de notre chute.

- 1. Qui sommes-nous? Fils et Filles de Dieu ou du malin ou un étrange mélange des deux?
- 2. Comment s'exprime le Fils ou la Fille de Dieu en nous? Ou encore le fils et la fille du malin?
- 3. Comment redevenir le Fils et la Fille de Dieu? Comment redevenir totalement le bon grain?
- 4. Quand le bon grain a-t-il été semé en nous et l'ivraie?
- 5. L'ivraie arrive comment? Par l'iniquité, les mauvaises pensées, les scandales, l'illusion?
- 6. Ne sommes-nous pas un champ comprenant du bon grain et de l'ivraie?

- 7. Comment préserver le bon grain?
- 8. Par la grâce, la spiritualité, la parole de Dieu, la méditation, la prière;
- 9. Pourquoi Dieu ne veut-il pas arracher l'ivraie du bon grain? Parce qu'il mettrait fin à notre liberté; qu'il nous donnerait la mort sans que nous n'ayons pu comprendre et sans que nous n'ayons pu faire tous les efforts de purification. Tout serait à recommencer.

### Parabole « Le Maître de maison »

(Mc. 13. 33-37)

| Lecture suggérée            | Autres références |
|-----------------------------|-------------------|
| Mc. 13. 33-37               | Mt. 24. 42;       |
| Il est essentiel de lire    | Lc. 19. 12-13;    |
| ce texte avant de continuer | Lc. 12. 36-38;    |
|                             |                   |

#### Précisions à retenir

- Le Maître de maison, c'est Dieu, sa Volonté et Sa Vérité;
- La date du retour du Maître ne peut être déterminée, car Dieu et la Vérité sont de toute Eternité. Est-ce hier, aujourd'hui ou demain? Cela dépend uniquement de nous.
- Le retour du Maître ultime est le retour complet de la Vérité en nous. Mais le retour du Maître est aussi le retour de la plus petite parcelle de Vérité acceptée par nous;
- Veiller signifie recevoir et accepter par la sagesse ou la souffrance, la Vérité qui se présente à nous;
- Un événement de la Vie est toujours là pour nous faire comprendre la Vérité.

- 1. Sommes-nous prêts à recevoir et accepter le retour de la Vérité (du Maître) en nous?
- 2. Ultimement, sommes-nous prêts à retourner à notre Vie originelle?
- 3. Comment nous préparer à chaque instant afin d'être prêts à recevoir la Vérité? À recevoir le Maître?
- 4. Que signifie pour nous veiller?
  - Suivre l'enseignement de Jésus!
  - Aimer tout ce qu'il a aimé!
  - Accepter tout par sagesse ou souffrance en y recherchant le message!
  - Prier sans cesse en accomplissant toujours des actes d'amour!
  - Fusionner notre vie à la sienne en faisant ce qu'il a fait!
  - Ne jamais nous laisser abattre par les difficultés que nous avons bien souvent semées nous-mêmes!

## Parabole « La Semence » (Mc. 4. 26-29)

| Lecture suggérée                                        | Autres références        |
|---------------------------------------------------------|--------------------------|
| Mc. 4. 26-29                                            | Jc. 5. 7; Ap. 14. 15-16; |
| Il est essentiel de lire<br>ce texte avant de continuer |                          |
|                                                         |                          |

#### Précisions à retenir

- La croissance spirituelle ne se mesure pas avec un compteur ou tout autre instrument scientifique. Elle se fait en silence, sans bruit, dans le cœur, jusqu'à maturité. Nous percevons ses fruits par la qualité et le nombre de ses actes d'amour. Tout comme nous, toute plante à partir d'une semence enfouie dans le sol croît en silence sans bruit. Avec le temps et l'amour de la nature, elle donne des fruits comme le blé donne au centuple des grains;
- Le semeur dans la Vie spirituelle en nous a été Dieu, puis l'agriculteur qui est venu prendre soin de cette semence, Jésus le Seigneur (notre Sauveur);
- La semence qui germe en nous et donne des fruits en abondance est la Parole de Dieu;
- Nous avons aussi le rôle, afin de compléter la mission de Jésus et sa passion pour l'humanité (son Amour infini pour nous), d'être de bons agriculteurs;
- Nous devons travailler à la réalisation du Plan de Dieu et participer pleinement au Plan de salut de Jésus-Christ par l'approfondissement de sa Parole et une meilleure connaissance de sa Volonté qui est tout simplement notre bonheur;
- Bien souvent la plante croît en terre sans que l'agriculteur sache comment. De même, notre Vie spirituelle croit en nous, grâce à Dieu, sans que nous ne sachions totalement comment;
- La terre produit de magnifiques produits, le cœur, l'âme et l'esprit font de même dans notre Vie spirituelle. Est-ce que nous les accompagnons comme aide fermier dans ce cheminement?

- 1. Est-ce que nous acceptons la semence que Dieu a mise en nous de toute Eternité?
- 2. Est-ce que nous laissons travailler la Parole de Dieu en nous? Ses effets?

- 3. Sommes-nous de bons agriculteurs dans l'entretien de notre Vie spirituelle? Est-ce que nous la nourrissons équitablement? Comment?
- 4. Est-ce que nous avons conscience que pour la Parole de Dieu (la Semence divine), nous sommes la terre qui lui permettra, après de nombreux efforts, des succès, mais aussi des souffrances, de produire de beaux fruits?
- 5. Quels sont les fruits que nous donnons à ceux qui nous entourent à partir de notre Semence divine en nous?

## Parabole « Les Deux fils » (Mt. 21. 28-32)

| Lecture suggérée            | Autres références           |
|-----------------------------|-----------------------------|
| Mt. 21. 28-32               | Lc. 18. 9-14; Lc. 7. 29-30; |
| Il est essentiel de lire    | Lc. 7 . 37-50;              |
| ce texte avant de continuer | Mt. 8. 10;                  |
|                             |                             |

#### Précisions à retenir

- Cette parabole a pour objet de respecter la parole donnée :
- « Mettez en pratique la parole, et ne vous bornez pas seulement à *l'écouter » (Jac. 1; 22);*
- Le premier fils qui, comme nous, a d'abord dit non « je n'irai pas au champ », Après réflexion et souffrance s'est repenti et a pris la décision de choisir la vie que le Père lui a tracée pour son bonheur et il accepte son conseil; (voilà aussi notre destinée).
- Le deuxième, croyant que son bonheur est ailleurs, continue sans cesse de ne pas accepter les conseils de son père et décide de faire son propre plan dans la matière et ses valeurs terrestres éphémères et cela tout en faisant paraître qui il a accepte le plan de son père.

- 1. Lequel des deux fils sommes-nous?
- 2. Sommes-nous également un peu des deux parce que nous ne sommes pas totalement décidés à suivre le plan du Bonheur que Dieu nous propose en acceptant trop souvent les illusions de la matière et les attraits de notre propre plan?
- 3. Est-ce que les moments de souffrance, d'insatisfaction, de malheur, nous indiquent que nous sommes sur le mauvais chemin et que nous devons y remédier?
- 4. Quel est notre véritable repentir? Est-il profond pour répondre à un besoin véritable de changer ou est-ce seulement par convenance ou pour satisfaire nos traditions et notre entourage?
- 5. Comment exprimons-nous notre décision de suivre le Plan de Dieu?

## Parabole « Le Grand souper » (Lc. 14. 7-24)

| Lecture suggérée            | Autres références         |
|-----------------------------|---------------------------|
| Lc. 14. 7-24                | Mt. 23. 12; Lc. 18. 14;   |
| Il est essentiel de lire    | Mt. 8. 11+;               |
| ce texte avant de continuer | Mt. 22. 1-10; Pr. 25. 6-7 |

#### Précisions à retenir

- Cette parabole nous présente une multitude de messages permettant de guider notre spiritualité;
- Ce grand repas est tout simplement l'immense festin où chacun de nous est invité : la Vie éternelle;
- Au contraire de la Vie terrestre et humaine, les meilleures places, s'il y en a, sont octroyées aux plus humbles et non pas en fonction de nos possessions, nos titres et notre statut social. Nous, nous sommes arrivés nus, nous repartirons à la fin de notre pèlerinage sur Terre, vers la demeure de notre Père pour l'éternité dans les mêmes conditions. Rien de physique ne nous suivra;
- C'est nous-mêmes qui établissons le choix d'être invités par nos actes d'amour à ce festin incommensurable;
- C'est encore nous qui acceptons ou pas de venir, en toute finalité, y assister ou pas. Qu'est-ce qui nous guide alors, nos plaisirs temporaires et éphémères ou l'ultime satisfaction de revenir vers notre Père et sa demeure céleste?

- 1. Est-ce que nous faisons du bien tout en n'espérant rien en retour?
- 2. Sommes-nous assez humbles pour accepter seulement la place qui nous revient selon nos actes d'amour posés?
- 3. Sommes-nous conscients que tout dépend de nous pour répondre à l'invitation du bonheur? Le festin est là, mais seulement des actes d'amour nous feront le voir? Nous sommes tous invités, mais est-ce que nous voyons l'immensité du festin auquel nous sommes appelés?
- 4. Qu'est-ce qui nous empêche de voir ce bonheur auquel nous sommes appelés? Nos désirs humains de plaisirs, de jouissance, de puissance!
- 5. N'avons-nous que de faux prétextes pour refuser l'invitation à laquelle le bonheur nous invite? Quels faux prétextes pouvons-nous identifier? L'argent, le temps (qui n'existe pas à ce festin), des illu-

- sions d'un meilleur festin?
- 6. À nous maintenant de décider. Quelle invitation accepterons-nous? Celle du bonheur ou du malheur! Quel maître sommes-nous intéressés de suivre? Comment pouvons-nous arriver au meilleur festin? Par la sagesse ou la souffrance? Quelle est notre place ou quel est notre niveau d'humilité face à la gloire de Dieu?
- 7. Est-ce que nous pouvons éliminer les faux prétextes que nous nous donnons pour ne pas assister à ce grand repas?
- 8. L'Eucharistie, bien comprise, n'est-elle pas ce grand repas?

## Parabole « L'Homme riche » (Lc. 12. 16-21)

| Lecture suggérée            | Autres références        |
|-----------------------------|--------------------------|
| Lc. 12. 16-21               | Lc 4. 13-15; Pr 27;      |
| Il est essentiel de lire    | Si. 11.19; 1 Co. 15. 32; |
| ce texte avant de continuer | Lc. 2. 17-23;            |
|                             |                          |

#### Précisions à retenir

- Jésus venait d'expliquer l'importance de la fidélité du disciple accablé par la persécution quand quelqu'un l'interroge sur le plan matériel en ce qui a trait à un héritage. Sur le plan de la matière, créé par l'homme, Jésus ne veut pas intervenir, mais il profite de ce moment pour nous entretenir des dangers de la « possession matérielle »;
- Indirectement il nous parle de mammon ou de notre désir immodéré d'accumuler des possessions matérielles ou des assurances sur un avenir pourtant très limité. L'avarice ne se vit pas seulement au niveau de l'argent, mais aussi au niveau des connaissances, du prestige et de tout ce qui est éphémère;
- La solution à l'avarice est le partage des biens, de la connaissance, du prestige, en résumé de l'Amour;
- Ceux qui aiment ne peuvent être avaricieux. Moins nous aimons, plus nous nous dirigeons vers l'avarice;
- L'homme riche ne pense qu'à ses fruits, ses greniers, à son expansion, à toujours plus de récoltes; l'homme pauvre en esprit ne pense qu'à partager ses fruits, ses greniers, à grandir pour encore mieux aider. L'homme pauvre en esprit sait que tout, d'une façon ou d'une autre, vient de Dieu:
- Rien ne peut se réaliser sans la nature, sans le grand agriculteur Dieu.

- 1. Est-ce que nous comprenons bien cette parabole de Luc qui peut se résumer ainsi : « Car que servira-t-il à un homme de gagner le monde entier, de posséder le monde entier, s'il perd ce qui lui est essentiel, la Vie divine? »;
- 2. Malgré tous les efforts que l'humain peut déployer pour acquérir toutes sortes de richesses, à sa mort, tout cela ne sert à rien. Savonsnous ce que nous apportons dans le « passage » avec nous? Seulement nos actes d'amour! Seul l'Amour vit au-delà de la mort terrestre!

- 3. Notre âme et notre esprit sont immortelle et éternel. Ils nous sont prêtés par Dieu pour notre pèlerinage sur Terre. Tout lui reviendra enrichi des actes d'amour accomplis sur Terre;
- 4. Pourquoi ne pas utiliser les richesses de ce monde afin uniquement d'obtenir des dividendes éternels?
- 5. Comment faire? Donnons-nous des exemples.

## Parabole « Perles aux pourceaux » (Mt. 7. 6)

| Lecture suggérée            | Autres références        |
|-----------------------------|--------------------------|
| Mt. 7. 6                    | Pr. 23. 9; Si. 22. 9-10; |
| Il est essentiel de lire    |                          |
| ce texte avant de continuer |                          |
|                             |                          |

#### Précisions à retenir

- Jésus veut nous faire comprendre par cette parabole qu'il est souvent dangereux de donner la Vérité à ceux et celles qui ne sont pas prêts à la recevoir:
- Sur le plan divin, le sacré, les perles, sont tout simplement la Vérité. Celle-ci n'est pas toujours agréable à entendre par ceux et celles qui ne sont pas « prêts à la mettre en pratique ». Elle peut même les retarder à évoluer dans ce cheminement véritable;
- Seuls ceux et celles qui recherchent la Vérité sont prêts à la recevoir après un certain cheminement dans la sagesse ou la souffrance;
- En nous, les chiens et les pourceaux sont les parties de notre être toujours trop envahies par la matière et l'illusion. Ces « endroits » pour l'instant ne peuvent recevoir la Vérité voire même être troublés par l'incompréhension de celle-ci. Ces situations peuvent même nous éloigner du droit chemin (celui de la Vérité qui mène à la Vie éternelle);
- Une perle est pure et parfaite. La Vérité est également teintée de ces mêmes descriptifs. Seuls ceux qui cheminent sur le chemin de la pureté et la perfection peuvent comprendre et la mettre en pratique.

#### Guide dans notre réflexion sur cette Parabole

- 1. Qu'est-ce que cette parabole vient nous révéler sur la richesse qui nous habite?
- 2. Comment proclamer le niveau de connaissance de Vérité que nous avons compris tout en respectant les autres?

Par l'exemple;

Par la prière;

Par notre évolution personnelle dans la compréhension et la pra tique de ce que nous percevons comme « vérité »;

3. Il est intéressant de diffuser, de partager ce que nous avons pu comprendre et mettre en pratique de la Vérité. Sommes-nous capables de nommer certaines particularités de la Vérité que nous avons comprises et mises en pratique:

- Ce que nous semons, nous le récoltons;
- Nous serons accueillis dans la vie éternelle par les actes d'amour réalisés sur Terre;
- Et combien d'autres particularités que je vous invite à partager tout en respectant ceux et celles qui vous entourent;
- 4. « Le pourceau » et « le chien » sont aussi des enfants de Dieu, qui un jour après avoir vécu leurs souffrances ou leurs expériences, transmettront aussi « la Vérité ».

## Parabole « Le Bon samaritain » (Lc. 10. 25-37)

| Lecture suggérée                  | Autres références |
|-----------------------------------|-------------------|
| Lc. 10. 25-37                     | 2 Ch. 28.15;      |
| Il est essentiel de lire ce texte |                   |
| avant de continuer                |                   |

#### Précisions à retenir

- Cette parabole est une des plus importantes pour nous tous, peu importe nos croyances, nos affiliations religieuses, car elle comporte un enseignement supérieur à plusieres autres. L'Amour, la Charité et la Compassion sont au-delà de toutes croyances, car elles proviennent de notre essence même : l'Amour;
- L'exemple nous est donné, car peu importe qu'un état se déclare « laïc » envers toute religion ou confession religieuse, il décrète comme base de son comportement l'attitude du Bon Samaritain. Les actes légaux suivants en font preuve:
  - Québec : Code civil #1471 et #2 de la Charte sur les droits et libertés;
  - Canada: Code criminel #430 (5.1);
  - Australie : Good Samaritan Protection:
  - Belgique : Code cirminel #442 sg;
  - Chine: China's National Good Samaritan Act;
  - Finlande: Code criminel, section 15;
  - Allemagne: Code pénal et Code criminel #323-C;
  - Inde: The Good Samaritan Law;
  - Irlande : Code civil de 2011:
  - Israël : Protection du Bon Samaritain;
  - Grande-Bretagne : Action sur l'action sociale;
  - États-Unis : Good Samaritan Act;
  - Et combien d'autres juridictions concernant notre rôle civil de bon samaritain.
- Bien au-delà des Lois civiles ou religieuses, une Loi divine prévaut : Aime Dieu et ton prochain;
- Le prêtre, de la parabole saisi par sa doctrine, ne peut toucher un mort ou « un demi-mort » sans s'exposer à une période de purification de 7 jours (Lv. 21. 11);
- Le lévite, se rendant à Jérusalem pour présider au culte, ne peut toucher

à un mort et conserver ce droit. Ces deux personnages passent outre à cause de leur enseignement erroné, leurs traditions, leurs rites, et leur cultes, quel malheur!

- Le blessé qui est-il? On ne répond pas à cette question;
- Le Samaritain (2e livre des Rois) est un descendant de Jacob. Sa religion basée sur le Pentateuque lui refuse la centralisation à Jérusalem pour rendre hommage à Dieu dans ce seul lieu;
- Les juifs et les samaritains sont « ennemis » de par la pratique de leur religion;
- Pharisiens et Esséniens en ce temps limitent la notion de « prochain » aux seuls membres de leurs mouvements respectifs en excluant ceux qu'ils considèrent païens, idolâtres et qui ne pensent et n'agissent pas comme eux;
- Jésus le « Christ » vient rétablir la notion de prochain à toute personne, Fils et Fille de Dieu par leur origine divine;
- Origène mentionne (Homélie 34,3 homélie sur Luc 138):
  - L'homme attaqué est Adam après sa chute et par le fait même l'humanité:
  - Jérusalem est notre marche vers le paradis;
  - Jéricho est le monde dans son entièreté;
  - Les brigands sont la force du mal, l'hostilité, les blessures de la vie, le péché;
  - Le prêtre est la Loi de Moïse et ses limites;
  - Le Lévite représente les prophètes, le culte et le rite;
  - L'auberge est l'église de l'Amour universel;
  - Le Bon Samaritain est le Christ rédempteur et ses disciples voués à la même mission de sauveur;
  - Le prochain est tout simplement celui dont on est appelé à se rapprocher comme Enfant de Dieu.

#### Guide dans notre réflexion sur cette Parabole

À la lumière de cette parabole qui sommes-nous?

- **1. Le blessé :** Ne nous arrive-t-il pas d'être blessés par toutes sortes d'événements et souhaiter l'aide des autres?
- **2. Le prêtre :** Au nom de notre loi personnelle, ne nous arrive-t-il pas dans nos jugements d'établir qui mérite d'être aidé?
- **3. Le lévite :** A cause de notre statut social, notre prestige, nos règles de vie, n'évitons-nous pas le regard de ceux et celles qui souffrent?

- **4. Les brigands :** Ne sommes-nous pas aussi, à cause de nos paroles, nos actes, nos comportements, des brigands qui font souffrir notre prochain?
- 5. L'auberge / L'aubergiste : Recevons-nous, chez nous, ceux qui souffrent et qui sont mal aimés?

Finalement, sommes-nous le bon samaritain qui sans cesse cherche à aider ceux qui peinent, qui souffrent comme Jésus l'a fait en donnant appui et Vérité à tout un chacun.

Si nous pouvons approfondir ces questionnements, cette parabole nous aura permis de grandir.

Merci Seigneur.

## Parabole « La Dette, serviteur impitoyable »

(Mt. 18. 23-35)

| Lecture suggérée                                                         | Autres références |
|--------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| Mt. 18. 23-35<br>Il est essentiel de lire ce texte<br>avant de continuer | Lc. 23. 34        |

#### Précisions à retenir

- Cette parabole est des plus essentielles à comprendre si nous voulons ou souhaitons véritablement sortir de notre prison terrestre. C'est-àdire se libérer (âme et esprit) de la matière (corps) qui nous empêche de vivre notre Vie éternelle avec bonheur et sincérité;
- Le Roi, qui est prêt à tout pardonner, est Dieu Créateur et Sauveur;
- Le niveau de la dette que nous avons créée face à ce Roi est d'une immensité incommensurable. Divers auteurs mentionnent que 10 000 talents valaient alors 60 millions de jours de travail, soit l'équivalent de près de 1 700 vies à condition de vivre 100 ans chaque vie;
- La dette que nous avons envers ce Roi est de deux ordres : les bienfaits reçus et les fautes effacées;
- Les bienfaits ont trait à la Vie éternelle que le Roi nous a donnée, à la création de l'Univers et tout particulièrement de la Terre pour nous recevoir après notre départ volontaire du Paradis, du plan de bonheur éternel offert par Lui. Les fautes effacées par le sacrifice ultime de son Fils ont trait à nos fautes, nos péchés, au refus de son plan unique du bonheur éternel;
- Rien ne peut prévaloir le niveau de la reconnaissance que nous devons avoir envers ce Créateur et Sauveur. Surtout pas les petites dettes contractées par nous les humains et qui n'équivalent qu'environ 100 jours de travail dans la pire des fautes : nous devons donc à ce Roi 600 000 fois plus;
- Nous ne sommes pas jugés pour un mauvais comportement, mais pour n'avoir pas fait nous-mêmes l'expérience de la miséricorde qui nous libère;
- Un pardon complet exige par la suite une sanctification, c'est-à-dire un changement de nos habitudes envers la personne pardonnée, sinon nous sommes condamnés à recréer la dette;
- La miséricorde met le compteur à zéro et si nous continuons à faire le bien, la justice s'établit par miséricorde.

#### Guide dans notre réflexion sur cette Parabole

- 1. Pour nous, qu'est-ce que pardonner? Est-ce donner par-dessus les offenses que les autres peuvent nous faire?
- 2. Est-ce que nous pardonnons sincèrement sans attendre rien en retour? Est-ce que nous pardonnons pour nous débarrasser de l'autre, de façon mercantile sachant les profits que nous en retirerons?
- 3. Le chemin d'un véritable pardon passe par ces quatre étapes :
  - Ie t'aime
  - Ie suis désolé
  - Pardonne-moi
  - Merci
  - Référence à la méthode Ho'ponopono
- 4. Ne savons-nous pas que le non-pardon nous garde dans une prison et le dernier à sortir de cette prison est le gardien du pardon.

## Parabole « La Maison bâtie sur le roc »

(Mt. 7. 24-27)

| Lecture suggérée            | Autres références                     |
|-----------------------------|---------------------------------------|
| Mt. 7. 24-27                | Lc. 6. 47-49; Pi. 10. 25; 1 Jn 2. 17; |
| Il est essentiel de lire    | Éz. 13. 10-14; Jn. 8. 15;             |
| ce texte avant de continuer |                                       |
|                             |                                       |

#### Précisions à retenir

- « Ne croyez pas que vous allez entrer dans le Royaume des cieux en disant simplement "Seigneur, Seigneur". Nos gestes doivent suivre nos paroles. Vous devez faire la Volonté de l'Amour (de mon Père, Dieu). » Le contraste se fait donc entre le dire et le faire;
- En premier lieu, il est facile de penser que la comparaison dans cette parabole se fait entre un incroyant (l'insensé) et un croyant (le sage). Au contraire, la comparaison se fait entre deux personnages qui écoutent les bons sermons à l'église, les bons enseignements de la Parole de Dieu. Tout cela ne fait pas d'eux de bons disciples à l'obéissance de la Volonté divine (de l'Amour). La Volonté de Dieu est « justement dans la mise en pratique des paroles de la Bonne Nouvelle » ;
- Tous les deux construisent une belle maison souvent pareille en apparence. Cette belle maison est en réalité notre « vie ». On la veut belle, somptueuse, grande, utile, et tout cela est en apparence, car nous la voyons avec nos sens humains, mais ce qu'il y a d'important, non apparent, mais fondamental, bien souvent cachée à nos sens, c'est « la fondation » ou si on veut la Vie divine.
- Quel est mon type de fondation? Bâtie sur le roc (à savoir le beau, le bon, le juste, le louable, le vrai) ou sur le sable (bien souvent représenté par l'apparence, le limité dans le temps, l'illusion, toutes ces valeurs éphémères liées à la matière);
- Le roc, qui est bien ancré à l'intérieur de nous, au plus profond de notre être et qui remonte à l'origine de notre création, est la Vérité et sa mise en application. Le roc c'est l'Esprit divin qui nous habite et qui se trouve par l'analyse de la Parole de Dieu, la prière, l'adoration, la méditation. Après ces efforts d'approfondissement, nous rencontrerons en nous l'Esprit divin, ses vertus et ses dons que nous mettrons en pratique au fur et à mesure.
- Le sable représente celui qui construit selon les apparences et les il-

- lusions sans vision de son avenir. Il ne pense qu'à jouir du moment présent sans penser à la construction de sa maison éternelle et ses besoins du futur. Le sable représente le monde matériel et limité et les principes charnels de la vie. Il se laisse entraîner par ses désirs;
- Face aux épreuves de la vie (maladie, échecs, tourments de toute sortes), la maison du sage construite sur le roc et celle de l'insensé construite sur le sable mouvant), ne réagira pas de la même façon. Comment résistera notre maison face aux moments de crise (pandémie notamment)?.

#### Guide dans notre réflexion sur cette Parabole

- 1. Où sommes-nous rendus dans la mise en pratique de la recherche du roc qui nous habite?
  - La connaissance de la Parole de Dieu et sa mise en pratique!
  - Une prière profonde et sincère!
  - Une méditation détachée de tous liens terrestres et matériels!
- 2. Sommes-nous habités par un sable mouvant et mourant, c'est-à-dire :
  - La connaissance sans la mise en pratique!
  - L'illusion charnelle et matérielle au lieu de l'Éternel!
  - Le jugement sans recherche d'une saine compréhension!
- 3. La foi sans les œuvres n'est-elle pas inutile comme nous le dicte l'apôtre Jacques (Jac. 1.25) : « Mais celui qui aura regardé de près dans la loi parfaite, celle de la liberté, et qui aura persévéré n'étant pas un auditeur oublieux, mais un faiseur d'œuvres, celui-là sera bienheureux dans son faire ».

| notes personnenes |  |  |  |
|-------------------|--|--|--|
|                   |  |  |  |
|                   |  |  |  |
|                   |  |  |  |
|                   |  |  |  |
|                   |  |  |  |
|                   |  |  |  |
|                   |  |  |  |
|                   |  |  |  |
|                   |  |  |  |

# Parabole « Le Mauvais riche et le pauvre Lazare » (Lc. 16. 19-31)

| Lecture suggérée            | Autres références |
|-----------------------------|-------------------|
| Lc. 16. 19-31               | Jn. 5. 46-47;     |
| Il est essentiel de lire    |                   |
| ce texte avant de continuer |                   |
| ce texte avant de continuer |                   |

#### Précisions à retenir

Ce n'est pas que l'on soit riche ou pauvre qui est discuté ici, mais ce que l'on fait avec cette richesse ou cette pauvreté :

| Utilisation de la Richesse                                                                                                         |                                                                                                                                    | Utilisation de la Pauvreté                                                                                                                         |                                                                                                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Bien                                                                                                                               | Mal                                                                                                                                | Bien                                                                                                                                               | Mal                                                                                                         |
| √ Partage des<br>biens<br>√ Entraide<br>√ Richesse<br>de valeurs<br>spirituelles<br>√ Amour de<br>Dieu et du<br>Prochain<br>√ Etc. | √ Égoïsme /<br>désirs effrénés<br>√ Aveugle de ce<br>qui l'entoure<br>√ Veut toujours<br>posséder plus<br>√ Sans partage<br>√ Etc. | √ Accepte sa<br>condition<br>√ Peut voir plus<br>que les biens<br>terrestres<br>√ Humilité,<br>demande de<br>l'aide<br>√ Prêt à recevoir<br>√ Etc. | √ Envie<br>√ Révolte<br>√ Critique<br>√ Tout lui est<br>dû<br>√ Aucune<br>vision spiri-<br>tuelle<br>√ Etc. |

- Ceux qui ont reconnu le message du Christ sont davantage des pauvres en Esprit (prêts à recevoir, à écouter) que les riches en Esprit (j'ai tout, j'ai raison, je n'écoute pas);
- Le deuxième message est qu'après la mort physique et matérielle, il y a toujours la Vie spirituelle qui continue;
- Après la mort physique, la justice de Dieu, et non son jugement (car Dieu ne juge pas, mais rend justice) conserve le bien accompli lors de notre passage sur Terre pour nous construire notre résidence spirituelle;
- Il est intéressant de constater qu'il n'y a pas de région intermédiaire :

pas de shéol, de purgatoire, d'enfer, mais bien une échelle d'amour où tout un chacun y trouve sa place.

#### Guide dans notre réflexion sur cette Parabole

- 1. Sommes-nous riches dans le bon sens du mot? En partageant tous nos biens matériels et nos valeurs spirituelles envers ceux qui le demandent?
- 2. Sommes-nous pauvres en acceptant dans l'humilité le message de vie spirituelle, en acceptant l'aide et en la demandant lors de nos moments les plus difficiles dans notre vie, tant sur le plan matériel que spirituel.
- 3. Est-ce que nous sommes conscients des multiples petits miracles « ordinaires » qui nous sont donnés ?
  - La vie physique et divine;
  - L'air, le souffle de l'Esprit;
  - Le Soleil avec sa chaleur, mais surtout sa lumière:
  - La Lune avec sa capacité de repos;
  - Les événements de la vie qui nous aident à évoluer;
  - Le message du Christ qui nous guide vers le bonheur.
- 4. Est-ce que nous nous préparons à faire le passage vers la Vie divine et éternelle? Comment apprenons-nous à bien nous nourrir spirituellement?
- 5. Est-ce que nous sommes capables d'écouter, de chercher véritablement le chemin du bonheur?
- 6. Est-ce que nous sommes capables d'accepter un message même si nous ne pouvons le raisonner?
- 7. Est-ce que nous acceptons les différences tout en essayant de grandir à leurs contacts?

## Parabole « Le Trésor caché » (Mt. 13. 43-46)

| Lecture suggérée            | Autres références     |
|-----------------------------|-----------------------|
| Mt. 13. 43-46               | Pr. 4. 7; Mt. 19. 21; |
| Il est essentiel de lire    |                       |
| ce texte avant de continuer |                       |
|                             |                       |

#### Précisions à retenir

- Dans cette Parabole, Matthieu parle d'un Trésor caché, mais aussi de Perles fines:
- À l'intérieur de chaque être humain, il y a ce Trésor caché ou ces Perles fines:
- Le Trésor s'apparente à la Vie divine et éternelle cachée au plus profond de notre être. Il s'agit aussi de la pleine Vérité, de l'Amour éternel qui nous restent à découvrir et à appliquer dans notre quotidien;
- L'agriculteur (Le Trésor), le négociant (la Perle fine) est le Christ, Sauveur dans le sens qu'il nous indique comment acquérir ce Trésor, cette Perle. Il nous donne la Parole de Dieu, ses commandements, ses béatitudes. C'est aussi chacun de nous qui voulons acquérir ce Trésor, (cette Perle), parce que nous l'avons aperçu à l'intérieur de nous;
- Ce Trésor, (cette Perle) a été placé en chacun de nous par Dieu lors de la création de notre âme qui a été engendrée par son Esprit divin;
- Dieu a placé en chacun de nous, dans notre âme, le désir incommensurable de retourner à notre Créateur. Chacun de nous, en son temps, réalisera pleinement ce retour.

- 1. À l'exemple de l'agriculteur et du négociant, sommes-nous prêts à tout sacrifier pour trouver en nous le véritable Trésor et la Perle fine pour nous conduire à la Vie éternelle?
- 2. Est-ce que nous sommes vraiment à la recherche du bonheur et de la Vérité?
- 3. Si nous sommes conscients que nous possédons vraiment en nous un Trésor et une Perle, quels moyens prenons-nous pour les découvrir, les connaître davantage et les protéger?
- 4. Est-ce que nous pouvons décrire cette Perle, ce Trésor? La réponse est-

- elle autour de la sagesse, de l'intelligence, de l'esprit, de la force, de l'immensité des connaissances éternelles, de notre discernement, etc.
- 5. Qu'est-ce que nous sommes prêts à sacrifier pour découvrir ce Trésor, cette Perle?
- 6. Est-ce que nous sommes aussi des « sauveurs » pour aider les autres à découvrir « Trésor et Perle » en eux?
- 7. Si nous voulions définir ce Trésor en nous, que comprendrait-il?

## Parabole « Le Vrai cep » (Jn. 15. 1-8)

| Lecture suggérée            | Autres références                               |
|-----------------------------|-------------------------------------------------|
| Jn. 15. 1-8                 | Is. 5; 1+; Mt. 15; 13; 1 s. 12; 5; Éz. 15. 1-8; |
| Il est essentiel de lire    | 1 Jn. 5; 14; Mt. 5; 16;                         |
| ce texte avant de continuer | Rom. 7; 4;                                      |

#### Précisions à retenir

- La vigne est utilisée par Jésus, comme aujourd'hui nous pourrions utiliser le pommier. La vigne au temps de Jésus était omniprésente comme le pommier l'est au Québec;
- Le vrai cep (ce qui est visible) est Jésus qui a été le Fils de l'homme, et qui a parfaitement incarné la nature divine (Fils de Dieu);
- La sève est de toute origine. Même si elle est invisible à nos yeux, elle représente le souffle de vie placé par Dieu dès notre création (de l'âme engendrée par l'Esprit divin), la Vie éternelle... l'Amour;
- Les sarments (visibles), toujours alimentés par la sève divine, l'Amour, nous représente comme être humain composé de Vérité (Amour) et d'illusions à cause de notre chute. Chacun de nous pouvons utiliser notre sève première (Amour) comme on le veut à cause de l'immense liberté que Dieu nous a donnée, mais que nous utilisons malheureusement de façon très irrégulière :
  - J'aime mon prochain; ou
  - J'aime avoir raison, dominer, contrôler;
- « Dieu a choisi de planter une vigne de laquelle il espérait uniquement de bons fruits (Esaïe 5. 1 à 7) »;
- « Comment as-tu changé, dégénéré en une vigne étrangère » (Jér. 2.21);
- Dieu, à cause de la liberté qu'il nous a donnée, ne peut, sans notre permission, nous protéger de tout mal venant influencer la qualité de nos fruits;
  - Leçons à retenir :
    - La vie ne se trouve pas dans un culte, mais bien dans notre complète dépendance à l'Amour et à son expression comme Jésus nous l'a enseignée;
    - La Vie ne se trouve pas dans l'appartenance à un groupe sauf à celui de l'Esprit-Saint (l'Amour en nous) qui sans cesse nous guide;
    - La Vie n'est pas dans l'enseignement seulement, mais surtout dans la pratique liée à l'Amour;

- La Vie n'est pas servante de Dieu, mais une amie de Dieu, de l'Amour et son désir de sans cesse la réaliser au plan concret;
- Comment réussir de bons fruits :
  - Demeurer dans l'Amour (Dieu);
  - Se laisser émonder à travers nos faiblesses, nos épreuves, nos souffrances, en sachant que, bien acceptées, elles représentent un meilleur pour nous.

- 1. Connaissons-nous vraiment ou cherchons-nous sincèrement ce que représentent pour nous le cep, la sève, les sarments, le vrai vigneron? À nous de nous mettre en marche!
- 2. Acceptons-nous de nous laisser travailler par le vrai vigneron qui, à travers les épreuves, les souffrances que nous nous créons, ne cherche qu'à nous émonder afin de donner de bons fruits?
- 3. Comment nous rapprocher ou nous éloigner du vrai cep? Est-ce que nous connaissons vraiment sa recette pour faire vivre en nous notre véritable vie : l'Amour?
- 4. Pouvons-nous faire la liste des bons fruits que nous produisons et en toute humilité identifier les fruits un peu asséchés que nous produisons?

### Parabole « L'Arbre et son fruit » (Mt. 7. 16-20)

| Lecture suggérée            | Autres références                     |
|-----------------------------|---------------------------------------|
| Mt. 7. 16-20                | Ap. 13; 11; 2 P. 2. 13; Dt. 18. 9-22; |
| Il est essentiel de lire    | Jc. 3. 12; Si. 27. 6;                 |
| ce texte avant de continuer | Ga. 5. 19-24;                         |

### Précisions à retenir

- Jésus nous a donné cette parabole pour que nous puissions discerner entre les vrais et les faux prophètes, mais aussi pour nous permettre de reconnaître en nous la qualité de notre « arbre ». La réponse est dans les fruits que nous produisons;
- On reconnaît l'arbre à ses fruits. Le vrai prophète ou la vraie personne humaine produit de bons fruits;
- Au « Paradis terrestre » nous avions deux sortes d'arbres; les arbres de vie qui donnent sans cesse de magnifiques produits : sagesse, justice, unité, charité, espérance, vérité, etc. (voir « Notre histoire Tome 4 »). Malheureusement, nous sommes passés devant sans désirer cueillir ces fruits pour nous tourner vers l'arbre de la connaissance du bien et du mal où les fruits produits sont un étrange mélange de bons produits (fruits de la Vérité) et de moins bons produits (fruits de l'illusion) et ce, malgré que chacun est nourri par la même sève : l'Amour;
- Le faux prophète ne produit pas seulement de bons fruits. Bien souvent il ne met pas en pratique son enseignement. Il en est également de même pour tout disciple de l'Amour qui émet à l'occasion de mauvais produits comme : l'injustice, la méchanceté, la cupidité, la malice, l'envie, le meurtre, les querelles, les ruses. Ils sont des rapporteurs, des impies, des arrogants, des hautains, des fanfarons, des rebelles, des dépourvus de loyauté et de miséricorde;
- « Par vos œuvres, ils vous reconnaîtront ». Nous devons avoir conscience de nos actes envers Dieu et notre prochain;
- Jésus fait que notre vie soit un arbre productif de fruits savoureux à l'ombre duquel tous peuvent se reposer;
- Nous choisissons de produire de bons fruits aujourd'hui pour toi, notre prochain et pour nous.

### Guide dans notre réflexion sur cette Parabole

- 1. En toute conscience, nous sommes à la fois un arbre qui produit de
- 38 | Paraboles du Nouveau Testament

- bons et de moins bons fruits. Sommes-nous capables d'en déceler la différence et de bien identifier ceux-ci?
- 2. Le bon prophète, le bon disciple de l'Amour se reconnaît non pas à son savoir, mais bien à la mise en pratique de cet Amour, ce qui lui procure la connaissance du bien;
- 3. Comment nous sensibiliser à bien discerner chez nous et les autres les vrais produits de la vie divine? Par la connaissance de la Parole de Dieu transmise par Jésus (ce qui inclut savoir et mise en pratique);
- 4. Comment nourrissons-nous notre arbre de vie ou notre arbre de la connaissance du bien et du mal?
- 5. Sommes-nous attentifs aux effets des fruits que nous produisons : sans jugement, mais remplis d'amour?

## Parabole « Les Enfants demandent du pain »

(Mt. 7. 9-11)

| Lecture suggérée                                        | Autres références                                  |
|---------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| Mt. 7. 9-11                                             | Lc. 11. 9-13; Dt. 4; 29+;                          |
| Il est essentiel de lire<br>ce texte avant de continuer | Mt. 18; 19; Mc. 11; 24;<br>Jn. 14; 13; Jc. 15; 17; |

### Précisions à retenir

- Dans cette parabole, Dieu nous indique, grâce à Jésus, que tout un chacun sommes des enfants de Dieu de niveau « primaire » et «non universitaire ». Il nous est important de recevoir seulement ce que nous pouvons comprendre et mettre en pratique. La Vierge Marie a toujours demandé à Dieu de ne recevoir que l'enseignement qu'elle a besoin de savoir et capable de mettre en pratique;
- Seule la pratique des enseignements divins nous permettra de grandir sainement et en toute sécurité. Savoir plus que l'on peut mettre en pratique, nous amène vers un mur ou un abîme;
- Dieu sait ce dont nous avons besoin et il n'hésite pas à nous le procurer sans que nous n'ayons à le demander. À titre d'exemple, citons :
  - La Vie spirituelle et physique;
  - L'air, le Soleil;
  - La terre, l'eau;
  - Les fruits des arbres et des champs;
  - Le bois, les animaux;
  - Mais aussi la Foi, l'Amour, l'Espérance, une mère en Marie, sa parole (chemin de vie éternelle) son Esprit;
- Mais Dieu, à cause de notre liberté, est bien prêt à nous donner « plus », mais il attend nos demandes bien réfléchies sachant que nous devrons vivre avec les conséquences de celles-ci;
- Comme tout bon père et toute bonne mère de famille vont hésiter à donner ce qui peut nous être néfaste, Dieu s'assure que nos choix soient réfléchis. Ne demandons pas, ce qui peut nuire à notre évolution vers une fusion totale avec l'Amour (Dieu).

### Guide dans notre réflexion sur cette Parabole

- 1. Est-ce que nous demandons à Dieu le « vrai Pain » éternel ou le super-
  - 40 | Paraboles du Nouveau Testament

- flu temporaire (limite dans le temps terrestre)?
- 2. Est-ce que nous sommes conscients que notre connaissance du « Maître », de sa Parole et de sa mise en pratique est très limitée, mais qu'elle peut être évolutive et infinie par notre mise en application de celle-ci dans notre quotidien?
- 3. Est-ce que nous sommes intéressés par ce que veulent ceux qui nous entourent ou davantage à dire ce que nous savons, sans vraiment connaître par la pratique, ce que nous enseignons? Pour cela, il faut écouter les gens, comprendre leurs besoins et les guider sur leur chemin en ayant toujours pour souci d'enseigner, de transmettre seulement ce que nous connaissons par notre mise en pratique;
- 4. Ne nous a-t-il pas dit d'aller enseigner toutes les nations et pas seulement ceux qui nous entourent! Donnons ce qui convient à ceux qui nous entourent;
- 5. Plus je comprends par l'action, plus je suis crédible.

# Parabole « Les Invités et la place au festin » (Lc. 14. 7-14)

| Lecture suggérée            | Autres références |
|-----------------------------|-------------------|
| Lc. 14. 7-14                | Pr. 25. 6-7;      |
| Il est essentiel de lire    |                   |
| ce texte avant de continuer |                   |
|                             |                   |

- Sur le plan « physique », il nous est assez facile de comprendre que l'orgueilleux qui veut toujours la première place par prestige ou pouvoir rencontrera toujours une autre personne qui prendra sa place et qui l'abaissera. Quel malheur pour lui! Mais que signifie cette parabole sur le plan spirituel?
- Le Pharisien est celui, comme plusieurs d'entre nous, qui connaît la loi (celle qui vient de l'homme) qui est le théologien de la parole et son théoricien sans pour autant la mettre en pratique. Il paraît, connaître, mais connait-il vraiment?
- L'humble est celui qui accepte de recevoir seulement ce qu'il peut comprendre et mettre en pratique. En espérant qu'au fur et à mesure de ses expériences de vie, il puisse acquérir et mettre davantage en pratique la Vérité. Il est de la Vérité tandis que le Pharisien vit dans son illusion;
- Le festin est le Royaume de Dieu auquel chacun de nous est invité en « son temps »;
- L'humilité et l'acceptation de notre condition d'égarement sont les clés d'entrée dans ce Royaume divin;
- Si nous restons sur le plan de l'homme, nous devrons nous rabaisser pour accepter l'invitation au Royaume de Dieu;
- L'humilité nous permet d'accepter nos égarements et notre besoin de transformation fournie par la Parole et la Volonté divine mises en pratique;
- Nous avons déjà en nous la « première place » Fils et Filles de Dieu. À
  nous de l'accepter, de comprendre de plus en plus ce que cela signifie et à
  la mesure de notre compréhension de la mettre en pratique. Ce n'est pas
  la loi de l'homme qui sauve, mais la Foi mise en action de l'enseignement
  divin;
- L'orgueil est le sentiment exagéré de sa propre valeur tandis que l'hu-

- milité est l'acceptation que nous ne sommes qu'au début de notre cheminement vers notre véritable Vie divine et éternelle;
- Lorsque nous faisons preuve de « celui qui sait tout », nous nous mettons en opposition aux humbles qui vivent des expériences de Vérité et les mettent en pratique. Le « je sais tout » ferme ma recherche, l'humble reste dans sa démarche de connaître la Vérité et a par le fait même la pleine accessibilité à celle-ci.

- 1. Sommes-nous conscients de notre nature divine et du peu de connaissance (mise en pratique) de celle-ci dans les événements que nous rencontrons?
- 2. Est-ce que nous nous comportons comme un Pharisien qui sait tout ou comme un humble qui cherche sans cesse, par l'écoute des autres et par l'approfondissement de la Parole de Dieu, le Royaume du bonheur ici et maintenant?
- 3. Est-ce que nous connaissons bien le « médicament » donné par Dieu gratuitement pour accéder à son festin : le pardon, sa Parole et l'exemple de son Fils Jésus qui a accompli pleinement son incarnation sur Terre comme nous devons le faire?

## Parabole « Les Deux débiteurs » (Lc. 7. 41-43)

| Lecture suggérée            | Autres références                    |
|-----------------------------|--------------------------------------|
| Lc 7. 41-43                 | Mt 16. 14; Jn. 4. 18-19; Mt. 21. 31; |
| Il est essentiel de lire    | Mt. 8. 10;                           |
| ce texte avant de continuer |                                      |
|                             |                                      |

- On constate qu'il y a une multitude de niveaux de compréhension des Paraboles. Certains parlent de quelques niveaux (4 à 5) tandis que d'autres en citent au-delà de 33 niveaux;
- Cette parabole est un exemple de la multitude de messages transmis par une seule parabole. J'aimerais en approfondir tout particulièrement un : la vision différente des choses de la part de Dieu et de la personne humaine;
- Le bon créancier voit avec le même niveau d'amour ses deux débiteurs alors que l'un a une dette dix fois supérieure à l'autre. Le bon créancier aime totalement et également, tandis que le débiteur qui reçoit plus aime soi-disant plus;
- Simon, pharisien et lépreux (d'où la connotation de pécheur) et Marie la pécheresse, sont tous les deux guéris par Jésus sur le plan physique et sur le plan spirituel;
- Pour le père de l'enfant prodigue comme pour Dieu, il n'y a qu'un égarement « se réparer du plan parfait de Dieu pour notre bonheur »;
- Nos églises voient plusieurs sortes de péchés: péchés véniels, pardonnables, excusables ou mortels. Pour Dieu, il n'y a qu'un seul égarement, tout le reste ne résulte que de celui-ci: souffrances, faiblesses, impuretés, etc. Tous ces « péchés » ne sont que les résultants d'un seul égarement suite à notre choix libre de suivre notre propre plan;
- Dieu ne voit pas de « punition » à distribuer, il ne voit que des souffrances à assouvir et il a donné le plus grand des médicaments pour nous guérir, sa vie, afin de nous donner les meilleurs moyens pour revenir à un bonheur constant et inépuisable;
- Mourir à ce que nous sommes (habitudes matérielles) afin de vivre les valeurs spirituelles contenues dans l'Esprit et notre Âme;
- La pécheresse, beaucoup lui sera pardonné parce qu'elle a tant aimé : voici la seule solution;
- Il nous faut reconnaître notre situation d'êtres égarés du chemin du

- bonheur, d'accepter l'enseignement de celui qui a donné sa Vie pour venir nous la transmettre et de mettre en pratique ses façons d'être et de faire:
- Reconnaissons notre seule faute : s'éloigner de l'Amour et remettons-nous sur le seul chemin qui peut nous donner le bonheur : l'Amour.

- 1. Est-ce que nous reconnaissons qu'en nous, la Vie spirituelle doit être priorisée?
- 2. Est-ce que nous savons que nous n'avons fait qu'une seule faute aux yeux de Dieu : ne pas accepter son Plan divin de l'Amour et tout le reste (fautes, souffrances, péchés) n'est que le résultat de notre choix erroné de suivre notre propre plan de bonheur?
- 3. Finalement, est-ce que nous acceptons de revenir sur le chemin de notre vraie Vie, l'Amour? Sommes-nous prêts à faire tous les actes d'Amour possibles? C'est ce que la pécheresse a fait, tandis que Simon le pharisien n'a pas compris en voulant seulement remercier pour sa guérison

## Parabole « L'Enfant prodigue » (Lc. 15. 11-32)

| Lecture suggérée            | Autres références          |
|-----------------------------|----------------------------|
| Lc 15. 11-32                | Is. 55. 7; Jr. 3. 12+;     |
| Il est essentiel de lire    | Is. 49. 14-16; Jr. 31. 20; |
| ce texte avant de continuer | Za. 3. 4;                  |
|                             |                            |

- Cette parabole est celle qui caractérise le plus notre situation. Elle nous illustre l'immensité de la miséricorde de Dieu (ou du Père de l'Enfant prodigue) envers nous et l'illusion vers laquelle nous nous sommes tournés (une vie matérielle et physique éphémère) et comment revenir vers le bonheur. De plus, comme le fils ainé, ne sommes-nous pas conscients que nous avons tout en nous pour être heureux ici, maintenant et ailleurs pour l'éternité?
- Approfondissons le rôle de ces trois personnages : Le père de l'enfant prodigue, que nous sommes, représente Dieu et l'immensité de son Amour pour nous. Il respecte notre liberté et nos choix. Il est prêt à nous donner « gratuitement tout ce dont nous avons besoin ». Malgré nos choix, nos décisions illusionnistes, Il garde pour nous un Amour intarissable. Jamais il ne rompt son alliance avec nous et continue éternellement de nous voir comme ses Fils et ses Filles. Il partage tout sans rien reprocher. Toujours prêt à nous recevoir après nos longs voyages sur Terre. Il nous accueille les bras ouverts dans l'Amour, la joie et cela sans restriction.
- L'enfant prodigue que nous sommes est souvent mort à Dieu et non pour Dieu. Nous avons choisi une autre vie qui nous semblait plus attirante, remplie d'illusions, nous menant sans cesse vers l'insatisfaction. Comme lui, il nous est facile de céder à l'illusion de la matière et du physique. Nous nous croyons plus sages que celui qui est la sagesse ultime. À travers de multiples tourments, insatisfaction de notre état et nos nombreuses souffrances, comme nous, il se met à réfléchir à un monde meilleur. Lentement, il apprend à reconnaitre le bonheur que son Père lui procurait. Finalement, il cherche à y revenir, mais il doit changer ses habitudes et remettre en pratique ses valeurs premières. Cela n'est pas facile, mais il le veut et de plus en plus il progresse comme nous (nous l'espérons). Il est accueilli sans reproche et avec Amour comme fils et filles légitimes. L'enfant prodigue est l'histoire du peuple d'Israël avec ses déportations, de l'humanité entière déportée

- sur Terre, mais surtout notre histoire déportant notre Esprit (éternel), notre Âme (immortelle) dans un pays, un corps (mortel) et de peu de durée.
- Un seul mot pour expliquer le rôle du Fils aîné, qui, possédant tout, comme nous, reste inconscient à tout ce qui l'habite. Il ne détecte pas en lui toute sa richesse. Il devra passer lui aussi par la souffrance.

- 1. Sommes-nous un bon père envers tous ceux et celles qui nous entourent? Est-ce que notre Amour est total envers eux malgré leurs faiblesses? Estce que nous sommes prêts à tout partager matériellement et spirituelle-
- 2. Nous arrive-t-il de reconnaître que nous sommes des enfants prodigues? Est-ce que nous voulons, après de nombreuses souffrances et illusions, revenir à une vie de bonheur que souhaite pour nous notre Père éternel? Sommes-nous prêts à faire les efforts qu'il faut?
- 3. Sommes-nous le fils ainé qui n'a pas encore pris connaissance de qui il est et de tout ce qu'il a?

# Parabole « Les Ouvriers de la onzième heure » (Mt. 20. 1-16)

| Lecture suggérée            | Autres références          |
|-----------------------------|----------------------------|
| Mt. 20. 1-16                | Lv. 19; 13; Dt. 24. 14-15; |
| Il est essentiel de lire    | Rm. 9. 29-21;              |
| ce texte avant de continuer |                            |
| ce texte avant de continuer |                            |

- Cette parabole est une des plus significatives de Jésus sur l'appel historique et constant de Dieu au retour de ses enfants vers leur demeure originelle. De plus, cette parabole nous amène à réfléchir sur les réponses que l'on donne à Dieu suite à ses multiples appels;
- Il est essentiel de comprendre ces quelques paroles liturgiques : de toute éternité « Je n'ai perdu aucun de tous ceux que vous m'avez confiés » (Jn. 18.9). « La maison est grande (la vie éternelle), mais les ouvriers (ceux qui la recherchent) sont peu nombreux » (Luc. 10.2) et nous devons sans cesse les « appeler à cueillir cette abondance présente en eux ». « Dieu sonde les cœurs et les reins (Ps. 7.10) »; «L'abîme et le cœur humain, Dieu les sonde (Sir. 42.18) ». Dieu, l'Être suprême, ne perçoit pas comme l'humain qui ne peut constater que ce qu'il voit et capte avec ses sens limités;
- Rendons « spirituel » la terminologie utilisée dans la parabole :
  - Le Propriétaire : Dieu, l'Être Suprême;
  - La vigne : Le Royaume de Dieu, la Vie éternelle;
  - Les ouvriers : Ceux et celles qui sont appelés à la moisson (le bonheur éternel). Il s'agit de tout Fils et toute Fille de Dieu : nous;
  - Le denier : Égal pour tous, il s'agit du salut, du rachat;
  - La place : Où sont les ouvriers, l'humanité, la terre;
  - Les heures : Les étapes historiques du cheminement du peuple de Dieu et nos étapes d'évolution personnelle sur le chemin de la vie éternelle;
- Dieu appelle sans cesse ses Fils et Filles à un retour vers leur demeure originelle. À la première heure, il appelle Adam, puis Noé (à la troisième heure), puis Abraham, Isaac, Jacob (vers la sixième heure), suivis de David, Salomon (à la neuvième heure) et finalement à la onzième heure Joseph ainsi que Jésus, celui qui a été le seul à accomplir la mission du retour à Dieu : « Le dernier de la lignée d'Adam à

- Jésus a été le premier à réaliser sa mission parfaite ». À chaque fois, Dieu a sans cesse appelé des ouvriers à sa moisson.
- Grâce à Jésus qui a tracé le chemin du retour, nous sommes tous à la « onzième heure ». Le chemin nous a été décrit, il nous reste à le
- Dieu sonde les cœurs et les reins et prend en considération tout par sa grâce et notre mérite. Tout est pris en considération par Dieu, les efforts, les succès, les souffrances, la volonté, le repentir, etc. Alors que l'humain ne perçoit que le mérite : le nombre d'heures travaillées, le succès, peu importe les efforts et ce qui est invisible à ses sens.

- 1. A la première heure, Dieu nous a donné la vie et beaucoup plus : la nature, l'air, la pluie, la Vérité, l'Amour, etc. En sommes-nous conscients?
- 2. A la troisième heure, malgré notre choix de le quitter, Il reste sans cesse en alliance avec nous et demande notre aide pour nous faire comprendre le Bonheur. Et nous?
- 3. A la sixième heure, Il nous invite à approfondir son plan qui est la source totale du Bonheur; sommes-nous d'accord?
- 4. A la onzième heure, acceptons-nous son denier, sa Parole, notre retour vers le Bonheur éternel?

## Parabole « La Paille et la poutre » (Mt. 7. 1-5)

| Autres références |
|-------------------|
| Lv. 19. 13;       |
| Dt. 24. 14-15;    |
| Rm. 9. 29-21;     |
|                   |

### Précisions à retenir

- «Qu'il est malheureux à l'homme de juger sur l'espace si bref d'une vie » (Laurent Gagnon). Il ne s'agit pas ici de réincarnation mais bien de la nécessité de connaître deux vies : la nôtre et celle de la personne que l'on juge. La nôtre faussée très probablement par notre éducation, nos expériences, nos traditions, etc., et celle de la personne jugée. En effet, si nous connaissions pleinement la vie de la personne jugée, on trouverait beaucoup de raisons de ne pas juger;
- Cette parabole est la première amenée par Jésus qui témoigne des effets du jugement;
- Nous jugeons trop vite, car nous ne voyons que ce qui est extérieur. Dieu seul voit le cœur et les reins;
- En jugeant, nous obtenons peu et même rien de positif. Il serait plus fructueux de s'occuper de déraciner nos propres fautes;
- Il faut éclaircir notre vue avant de juger, essayons de comprendre;
- Réprimons en nous la curiosité malsaine, ce qui nous évitera bien souvent de nous tromper dans nos évaluations;
- Quand je pointe du doigt, il y a trois doigts qui pointent vers moi. Balaie le devant de ta porte avant de penser à celle de ton voisin;
- Le seul « jugement » permis est de trouver en toutes circonstances que ce qui est beau, bon, juste et louable en toute personne et en tout événement.

### Guide dans notre réflexion sur cette Parabole

- 1. Pouvons-nous décrire les jugements que nous avons posés dans les dernières minutes?
- 2. Y a-t-il une différence entre constater un fait et juger?
- 3. Jésus n'a-t-il pas toujours parlé du péché et non du pécheur? Quand a-t-il parlé d'une personne comme pécheur?
- 4. Est-ce que nous ne voyons chez les autres que nos défauts propres?
- 5. Les autres ne sont-ils pas un miroir de soi?

6. Est-ce que le jugement est seulement le fait de nous déculpabiliser de nos propres fautes?

### Parabole « La Porte étroite » (Lc. 13. 24-29)

| Lecture suggérée            | Autres références                      |
|-----------------------------|----------------------------------------|
| Lc 13. 24-29; Mt. 7. 13-14  | Mt. 25. 10-12; Mt. 7. 22-23; Ps. 6; 9; |
| Il est essentiel de lire    | Mc. 10; 31; Ps. 1; 6;                  |
| ce texte avant de continuer |                                        |
|                             |                                        |

- Luc et Matthieu nous mettent face à un choix difficile à faire : prendre la Porte étroite (Foi en Dieu et en l'enseignement de son Fils Jésus) ou la Porte spacieuse (de la matière et de la chair);
- Il y a par exemple deux sortes de trésors, un trésor sur Terre (dans la matière) et un trésor dans le ciel (Vie éternelle). Il y a deux maîtres, Dieu et la sécurité matérielle. Il y a aussi deux sortes de préoccupations. L'une d'elle peut être centrée sur soi-même (en s'inquiétant uniquement pour sa propre vie physique (limitée dans le temps) ou l'autre centrée sur notre vie spirituelle (en cherchant le Royaume de l'Amour et sa justice);
- Il y a tant d'activités axées sur notre vie physique autour de cette porte spacieuse, qu'on ne se doute pas de l'existence d'une autre porte qui nous mène à l'éternité;
- À titre d'exemple, plusieurs scientifiques témoignent que la personne humaine a entre 60 000 et 80 000 pensées sur 24 heures (de jour ou de nuit). Combien de ses pensées sont axées sur la Vie éternelle... très très peu, d'où le qualificatif de Porte étroite comparativement à la Porte spacieuse de la matière. Consacrons plus de temps à nos pensées spirituelles axées sur l'Amour et ses divers fruits;
- La Porte étroite de notre vie spirituelle et éternelle est peu apparente. On doit la chercher avec beaucoup de diligence et d'efforts afin de la trouver. La porte large symbolise le monde et ses nombreux attraits de courte durée. On a qu'à suivre nos penchants charnels;
- En réalité, nous ne pourrons rien apporter de ce qui est charnel; seuls nos actes d'amour nous suivront:
- Pour trouver la Porte étroite de la connaissance de Dieu qui est Amour, il faut recevoir les paroles, garder les préceptes du bonheur, tendre l'oreille, incliner son cœur, appeler l'Amour, chercher et poursuivre sans relâche;

- Les conditions d'admission par la Porte étroite se résument de la façon suivante:
  - Abandonner notre mondanité, nos attachements aux liens éphémères de ce monde;
  - S'éloigner des activités et des attraits qui nous lient à la matière;
  - Changer nos principes de vie mortelle pour développer les vrais principes de Vie éternelle;
  - Renoncer au vieil homme en nous qui, de toute façon, restera sur Terre avec ses fautes, ses faiblesses et sa matière.

- 1. Quel est notre choix, le plaisir sur Terre ou la Vie éternellement heureuse dans l'Amour?
- 2. Qui est notre Dieu : l'Amour éternel ou l'assurance d'une vie terrestre de courte durée? Où sont orientées nos préoccupations? Quelle partie de l'ensemble de nos pensées sont axées sur nos valeurs spirituelles?
- 3. Est-ce que nous avons cherché, trouvé cette Porte étroite en nous, qui nous attend toute grande ouverte?
- 4. Qu'est-ce que nous sommes prêts à faire pour la franchir?

# Parabole « Le Sel de la Terre » et « La Lumière du monde » (Mt. 5. 13)

| Lecture suggérée            | Autres références                            |
|-----------------------------|----------------------------------------------|
| Mt. 5. 13                   | Mc. 9. 50; Col. 4. 6; Lv. 2. 13; Jn. 18. 12; |
| Il est essentiel de lire    | Lc. 8. 12; Mc. 4. 21; Jn. 3. 21; Co. 10. 31; |
| ce texte avant de continuer |                                              |
|                             |                                              |

- Pour chacun de nous, baptisés, et même pour tout humain ayant reçu dès le commencement l'Âme et l'Esprit de Dieu, cette responsabilité d'être le Sel et la Lumière du monde, nous est demandée depuis notre arrivée au Ciel et sur la Terre, dans l'invisible et dans le visible;
- Le Sel est un agent de conservation. Sur le plan spirituel, il nous est demandé, peu importe notre confession religieuse, d'être les gardiens des valeurs comme l'Amour et ses fruits : paix, joie, tolérance, intelligence, sagesse, foi, espérance (voir l'Arbre de vie dans le livret sur Notre histoire des temps présents, Tome 4);
- La Lumière est ce qui sert d'éclairage sur la Vérité qui nous guide sur notre passage sur Terre. Nous devons rechercher des éclaircissements sur les questions fondamentales de notre vie. « Qui ou que sommes-nous réellement? D'où venons-nous? Quelle est notre mission sur Terre? Et, où irons-nous après ce bref passage terrestre avec notre Âme immortelle et notre Esprit éternel »;
- Nous avons ces deux responsabilités envers nous et envers tous ceux et celles qui nous entourent;
- En aucune façon, nous ne devons perdre l'effet que nous avons comme Sel du Monde. À ce titre, maintenons :
  - Une piété ferme;
  - Soyons exemplaires dans notre vie;
  - Acceptons la souffrance tout en cherchant des solutions saines à celle-ci, car elle est pour nous un message;
  - Maintenons nos engagements;
- En ce qui a trait à la Lumière :
  - En cherchant la Vérité en toute chose;
  - En évitant le jugement sur notre seule perception. Vérifions les faits;
  - Acceptons de modifier nos attitudes et nos connaissances au fil de

l'approfondissement, de notre méditation sur la Vérité et sur le chemin à suivre pour vivre heureux.

### Guide dans notre réflexion sur cette Parabole

- 1. Donnons-nous des exemples de vie où nous agissons comme Sel et Lumière du monde;
- 2. Comment pouvons-nous améliorer nos actions en ce sens pour tous ceux qui nous entourent?
- 3. Faisons une rétrospective sur ce qui nous empêche d'être un Sel et une Lumière efficaces. Comment pouvons-nous nous améliorer à ce titre?
- 4. Cherchons-nous à conduire ceux qui nous entourent vers un Bonheur
- 5. Pour nous, que signifie être Sel efficace? De même, être Lumière du monde nous amène à agir comment?

### Parabole « Les Dix Vierges » (Mt. 25. 1-13)

| Lecture suggérée            | Autres références       |
|-----------------------------|-------------------------|
| Mt. 25. 1-13                | Lc. 13. 25; Mc. 13. 33; |
| Il est essentiel de lire    |                         |
| ce texte avant de continuer |                         |
|                             |                         |

- L'Époux : Le Christ qui habite sans cesse en nous et qui attend que nous soyons prêts à faire alliance avec Lui quand nous l'aurons accepté et mis son enseignement en pratique;
- *L'Épouse* : Notre Eglise est l'épouse du Christ, mais plus précisément tous ceux et celles qui croient à l'Amour;
- L'heure de son arrivée (de l'Époux/Christ) ne dépend que de nous avec notre capacité de le chercher et d'accepter son enseignement;
- Les Amis de l'Époux : Tous ceux qui, dans l'invisible, nous protègent et nous guident;
- Les Vierges (dix): Représentent chacun de nous croyant dans les valeurs de l'Amour;
- L'huile et la Lumière sont une illustration de l'Esprit saint et ses dons qui nous habitent (SIFCOCOAA), tandis que la Lumière représente l'Âme, le feu causé par l'huile, l'Esprit saint;
- Le Palais : Le Royaume de Dieu;
- La Sagesse: Ce sont les vierges sages qui pensent aux jours éternels, qui s'occupent des intérêts de l'Âme, qui s'attachent aux choses d'en haut, de l'Amour;
- La Folie: Ce sont les vierges folles qui malgré leur appartenance à l'Amour, négligent leur vie éternelle, tiraillées par ailleurs par la poursuite des vanités de la Terre;
- On peut partager tous nos biens terrestres. Mais, même si on le voulait, on ne pourrait que témoigner des dons de l'Esprit Saint en nous, sans avoir la capacité de les donner, car ces dons, comme toutes vertus, s'acquièrent uniquement par la pratique; et la pratique ne se partage pas, elle s'acquiert. Exemple : pouvons-nous donner notre patience à quelqu'un d'impatient? Non, car la patience s'acquiert seulement par la pratique pour celui qui veut la développer.

- 1. Quel est notre niveau d'alliance avec le Christ et son enseignement?
- 2. Est-ce que nous cherchons sans cesse la Vérité en nous qui déterminera l'heure du retour du Christ, de la Vérité en nous?
- 3. Sommes-nous pleinement conscients de l'Âme (lumière) et de l'Esprit (l'huile) qui nous habitent? Quel est le degré de lumière (25, 50, 75 Watts) et quel est le niveau de l'Esprit divin et de ces dons en nous (1/4, 1/2, 3/4)? A nous de répondre;
- 4. Est-ce que notre cœur est le Royaume de Dieu qui attend que nous le comblions de tous les dons de l'Esprit divin?
- 5. Le jour du retour, serons-nous prêts, confiants de notre avenir éternel?

Notes personnelles

6. Sommes-nous sages ou fous, face aux valeurs éternelles?

## Pen V. S. Inc.

**E** st un organisme de charité à but non lucratif constitué en corporation en vertu de la loi sur les compagnies du Québec 3e partie.

Notre organisation œuvre à partir de centres, fermes, boucherie, groupes de partage, conférences et écrits favorisant l'atteinte des objectifs suivants :

- Évangéliser en accord avec la parole de Dieu;
- Soutenir tous programmes de thérapie;
- Soutenir certains programmes de développement personnel;
- Opérer des fermes agricoles servant une saine alimentation.

À l'intérieur de nos activités et responsabilités, nous souhaitons développer en chaque personne;

- L'Amour de Dieu et l'esprit de partage;
- La paix, la joie et le bonheur;
- Le pardon et la compréhension;
- L'esprit communautaire et d'équipe;
- Le sens des responsabilités;
- L'autosuffisance et le développement des habiletés et des talents notamment en agriculture

Que Dieu nous vienne en aide et qu'il nous guide



Lac Trois-Saumons Centre d'épanouissement spirituel 418-598-6541 637, chemin Tour du lac Trois Saumons, Saint-Aubert



Ce centre spirituel aide tous ceux et celles qui sont à la recherche de la vérité selon la parole de Dieu en organisant la tenue de sessions d'évangélisation, composées de conférences, de méditation, de prières, de lecture, d'entraide et de repos; ces sessions approfondissent les thèmes tel que : L'Amour de Dieu, la charité, la foi, la chute des anges et des hommes, la justice, la miséricorde et le fonctionnement humain.



Centre agricole et d'épanouissement personnel et spirituel 418-886-2345 4129, rue Marie Victorin, Saint-Antoine-de-Tilly



Ce centre est une terre d'accueil pour toute personne désirant vivre et passer du temps en milieu champêtre. La réflexion spirituelle basée sur la parole de Dieu, le suivi de thérapie et le développement personnel sous toutes ses formes vécus sur une ferme agricole exploitée sont les bases de la mission de ce centre agricole. Des services d'hébergement, d'alimentions, de location de salles pour tout groupe allant de 10 à 55 personnes v sont assurés.



Ferme Saint-Joseph 418-886-2011 4129, rue Marie Victorin, Saint-Antoine-de-Tilly



La ferme est d'une superficie de 120 hectares avec une concentration en production bovine incluant la découpe et la vente de produits. Un cheptel, composé d'environ 100 bêtes, est constitué de vaches, bœufs et de veaux; 15 hectares sont ensemencés en céréales. La conservation du patrimoine animal de race canadienne est une préoccupation première; vaches, chevaux et poules. La ferme est également une occasion de partager du travail dans les champs, les étables et la petite boucherie.



Centre d'épanouissement personnel et spirituel 450-222-3696 580, montée Mongeau Saint-Calixte



Ce centre a pour mission première de recevoir toute personne désireuse d'approfondir sa connaissance de la Parole de Dieu, mais surtout sa mise en pratique dans notre monde d'aujourd'hui. Des services appropriés d'hébergement pour tout groupe (10 à 40 personnes) désireux d'organiser leurs rencontres de thérapie, de développement personnel ou de rencontre de travail avec une alimentation appropriée sont offerts.



Maison d'accueil Source d'eau vive 450-222-3696 580, montée Mongeau Saint-Calixte



La maison d'accueil offre à toute personne seule, couple ou groupe, des lieux de ressourcement pour des durées variables. Vous y trouverez la paix, la quiétude afin de vous refaire une santé physique, mentale et spirituelle. Une vie familiale et communautaire vous attend, tout en vous assurant un grand respect de votre vie privée. En association avec le centre d'épanouissement, des services d'hébergement et d'alimentation sont offerts pour tout groupe (10 à 40 personnes).



**Ferme Le Potager** 819-353-2650 2031, 7e Rang Grand Saint-Albert



Sur une superficie de 56 hectares, la ferme Le Potager offre une culture biologique en serre et une transformation alimentaire pour les centres et la population en général. La mission première de la ferme est d'aider les plus démunis en étant des artisans de paix et d'écoute



Centre agricole et d'épanouissement personnel et spirituel 819-845-7224 642, Rang 2 St-François-Xavier-de-Brompton



Ce centre, en plein campagne, reçoit des groupes de 10 à 45 personnes pour des thérapies, du voga, des méditations spirituelles ou autres. La mission première du centre est d'aider et de mettre en pratique, ce qui est enseigné dans l'Évangile : « Aimer Dieu et son prochain ». Bénéficiant de chambres coquettement aménagées, nos visiteurs seront reçus par des mets traditionnels ou végétariens à leur convenance.



Ferme St-Jean 819-845-5386 632, Rang 2 St-François-Xavier-de-Brompton



Cette organisation possède plusieurs terres consacrées à l'élevage du bœuf, du porc et de l'agneau. Quelques 120 acres sont ensemencées annuellement en céréales. Les légumes de base sont également produits chaque année en serre et en terre. Avec la coupe de bois et une érablière, les responsables sont des plus occupés à l'année et l'invitation est toujours constante pour ceux et celles qui veulent vivre une expérience à la ferme. La mission est d'aider, de dépanner les gens qui ont besoin de repos, de se refaire une santé, d'accueillir des jeunes dans un climat de valeurs véritables.



**Boucherie St-Jean** 819-845-4944 632, Rang 2 St-François-Xavier-de-Brompton www.boucheriefermestjean.co



Accréditée C1 pour la découpe et la vente au détail, la boucherie offre des produits de la ferme. Nous apprêtons les pièces de viande avec soin et tous nos produits se définissent par l'Amour que nous mettons à vous les préparer. La boucherie offre de nombreux produits variés : saucisses, pâtés maison, creton, sauce à spaghetti.



Groupes de partage, Conférence, samedi de la parole, écrits, livres et divers 418-598-6541

À travers le Québec, dans chacune de ses régions, l'organisation Pen. V.S. Inc offre des participations à des groupes de partage sur la parole de Dieu et des conférences. Pour plus d'informations, visitez le site web de l'organisation PEN V.S. Inc. ou communiquez au 418-598-6541.



**Les Ecrits de l'Abbé** Laurent Gagnon



L'Abbé Laurent Gagnon a écrit plusieurs oeuvres traduits en plusieurs langues dont L'Evangile de l'an 2000, l'Unite de l'Eglise, les Consacrés du Royaume, Marie mère de Dieu mère de l'Eglise et notre mère. De plus, une Collection " Verite et Vie a eté publies, ainsi que plusieurs DVD, clés USB ou CD sur divers sujets spirituels on été publiés.



### Collection "Soleil Levant"

De petits guides pour approfondire des sujets de base permettant une meilleure compréhension notament sur la Pensée, la Foi, l'Amour et notre Histoire. Plusieurs autres sujets vous seront proposés dans un avenir rapproché.

## **Biographie**

## Laurent Gagnon 1922-1999

Ordonné prêtre en 1946 dans la paroisse Saint-Roch de la ville de Québec, l'abbé Laurent Gagnon assume diverses responsabilités d'aumônier auprès de multiples associations jusqu'en 1960. De 1960 à 1964, il est responsable de la construction du séminaire de Tegucigalpa au Honduras. En 1966, il devient curé d'El Quetzal au Guatemala où l'évangélisation devient son œuvre principale. Deux paroisses comprenant 30 000 fidèles réparties en une soixantaine de villages reçoivent le message évangélique. Il rédige en 1974, l'évangile de l'An 2000. Il forme une centaine d'apôtre laïcs pour



l'aider à prêcher l'Évangile et à organiser de nombreux groupes de partage. De retour dans le diocèse de Saint-Anne-de-la-Pocatière en 1978, il se retire au bord du Lac Trois Saumons, où il continue son œuvre d'évangélisation par des retraites et de plusieurs écrits. Que ce soit au Lac Trois Saumons, Melbourne, Saint-Antoine-de-Tilly, St-Calixte ou ailleurs, nombreux sont ceux et celles qui ont bénéficié de ses enseignements spirituels toujours conformes à l'Évangile. Il rejoint son Créateur en février 1999.

## **Jacques Pelletier 1949**

Administrateur, animateur, conférencier et écrivain, Jacques Pelletier a reçu une formation classique, en administration des affaires et finalement une maîtrise en administration publique. Sa carrière professionnelle a débuté en 1972 à titre de conseiller en gestion du personnel et comme administrateur de diverses unités au sein du ministère des transport du Québec (15 unités différentes). Il prend sa retraite de la fonction publique en 2002. Sur le plan politique, il exerce la fonction de maire de sa municipalité, de président de la conférence régional des élus de la région Chaudière-Appalaches et membres de plusieurs comités lo-



caux, régionaux et provinciaux (de 2001 à 2006). Son engagement communautaire se vit auprès de plusieurs organismes (Les Chevaliers de Colomb, La Paroisse, Le Service d'entraide, La Corporation municipale), de plusieurs fondations (Noël du Bonheur, Saison nouvelle, Centraide, etc.) Il est président de la firme Les Consultants Mirabilia Inc. Depuis de nombreuses années, il est impliqué dans l'animation et la diffusion de conférences axées principalement sur l'évangélisation. Il publie plusieurs écrits et est président de Pen.V.S. Inc., organisme à but non lucratif voué à l'Évangélisation et au mieux-être des personnes tel que préconisé par les Saintes Écritures. Marié à Lisette Lavallée, père de 3 enfants et grand-père de 5 magnifiques petits-enfants.