
 

 
 

© 2025 BelPeyi - Tous droits réservés 

 

 

 

 
 

 

La diplomatie sensible 
 

 

Approche relationnelle des dynamiques intersociales et interculturelles, 
vers un Commun sensible partagé 

 

 

 

20 25 

 

 

 

 

 

BelPeyi Studio,  

Studio de recherche-action explorant une diplomatie sensible et une esthétique sociale  



 

 
 

© 2025 BelPeyi - Tous droits réservés 

Résumé 
 

Dans la tradition dominante des relations internationales, et du réalisme classique, la diplomatie 

est principalement conçue comme une pratique institutionnalisée, rationnelle et stratégique, 

orientée vers la défense des intérêts nationaux et la stabilisation des rapports de pouvoir. 

Au-delà des cadres institutionnels, et à des échelles plus régionales et locales, la diplomatie se 

déploie dans des dynamiques interpersonnelles, intersociales et interculturelles, où les 

perceptions subjectives et identitaires façonnent la relation, à travers des codes implicites, des 

symboles, des références socio-culturelles, et peuvent générer incompréhensions et fractures 

visibles. 

 

Afin de prendre en considération ces dimensions plus subtiles des interactions socio-culturelles, 

ce document propose le concept de diplomatie sensible, entendue comme une diplomatie 

relationnelle attentive aux dimensions implicites, symboliques et perceptives de la relation, 

notamment socio-culturelle. 

En s’appuyant sur des apports philosophiques et sociologiques, il montre que la relation socio-

culturelle repose sur des imaginaires relationnels, des langages sensibles et des dynamiques 

préconscientes et inconscientes. 

Le sensible, apparaît comme une condition première du lien diplomatique, structurant les codes 

et normes relationnels, où l’incertitude et l’instabilité relationnelle qu’il peut engendrer, sont 

considérées comme des données constitutives de la relation, plutôt que comme des faiblesses à 

éliminer, dans la co-construction de Commun. 

 

Plutôt qu’une logique négociatrice, la diplomatie sensible privilégie finalement une posture de 

traduction, au sens du passage entre des mondes hétérogènes, sensibles et symboliques, dans 

le respect de l’intégrité des altérités individuelles. 

Le Commun se construit ainsi par la traduction sensible de langages exprimés à travers une 

pluralité de symboles et de codes implicites, exprimant des notions partagées, telles que la 

reconnaissance et le juste, qu’il s’agit de redéfinir en commun. 

Dans un processus d’ajustement réciproque, se co-construisent alors des imaginaires hybrides et 

communs aux deux parties, plutôt que par l’imposition unilatérale d’un cadre dit normatif et de 

facto imposé par l’une ou l’autre partie de la notion de reconnaissance ou de juste. 

Plutôt que la victoire, la domination ou l’imposition d’un ordre préconçu, la diplomatie sensible 

ouvre la voie à des formes de coopération fondées sur la coexistence et l’équilibre relationnel, 

au service du Commun et in fine de l’intérêt particulier. 

 

 

 



 

 
 

© 2025 BelPeyi - Tous droits réservés 

Contexte et enjeux 
 

Malgré l’existence de cadres normatifs élaborés dans certaines sociétés actuelles, visant 

notamment à sanctionner les discriminations liées au genre, à l’origine, aux croyances ou à 

l’orientation sexuelle, et bien qu’ils demeurent fondamentaux, les relations intersociales et 

interculturelles restent traversées par des tensions, tant latentes qu’ouvertes. 

Ces idéaux sociaux et culturels font de moins en moins écho et suscitent une adhésion de plus 

en plus fragile. Car les fractures socio-culturelles se creusent peut-être avant tout dans les 

sphères quotidiennes et intimes, que les lois, même inclusives, peinent à atteindre : celles des 

perceptions symboliques, des codes implicites et sensibles, et des imaginaires relationnels. 

Par des jeux de perceptions socio-culturelles subjectives, sans ouverture au sens des postures ni 

aux langages sensibles étrangers, les identités se rigidifient et co-produisent des imaginaires 

relationnels déséquilibrés et conflictuels. 

À l’inverse, la compréhension sensible et l’ajustement mutuel, à travers la découverte et 

l’expérience d’autres perspectives et manières de penser, ouvrent des voies d’enrichissement 

réciproque. 

La diplomatie sensible est ainsi proposée comme une mise en perspective de la relation entre 

des altérités socio-culturelles, dans le respect de leur intégrité et de leurs dimensions implicites 

et subtiles, afin de favoriser la co-construction de sens communs et d’ouvrir la voie à des 

processus de réconciliation, par l’identification de terrains relationnels partagés. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

© 2025 BelPeyi - Tous droits réservés 

De la diplomatie formelle à la diplomatie relationnelle 
 

La rationalité de la diplomatie réaliste et traditionnelle  
 

La diplomatie est communément appréhendée comme un ensemble de pratiques 

institutionnelles fondées sur la représentation officielle et la négociation rationnelle des intérêts.  

Cette conception, historiquement structurée par des dispositifs formels de reconnaissance, 

trouve l’une de ses origines dans le terme grec diplôma, désignant un acte officiel attestant d’un 

droit ou d’une mission. 

Cette approche trouve une formulation emblématique chez Hans MORGENTHAU1, figure 

centrale du réalisme classique, qui appréhende la diplomatie comme reposant sur un calcul 

rationnel de puissance.  

L’intérêt, national, en est le principe directeur, et la rationalité diplomatique s’exprime dans 

l’évaluation lucide des équilibres, des risques et des gains possibles. Les dimensions morales, 

affectives ou relationnelles y sont largement secondaires, voire considérées comme des facteurs 

d’irrationalité. 

Chez KANT2 également, la diplomatie est majoritairement pensée comme une technique, en 

particulier comme une forme de médiation rationnelle visant à prévenir le conflit par le droit et 

la raison, plutôt que comme une relation à part entière.  

En ce sens la diplomatie constitue moins un espace de relation ou de délibération morale qu’un 

instrument de gestion des rapports de force dans un système international perçu comme 

fondamentalement conflictuel. 

 

Mise en relation d’altérités objectives et subjectives  
 

Au sens philosophique, la diplomatie apparaît moins comme une technique étatique que comme 

une pratique relationnelle, visant la mise en relation d’altérités à la fois objectives et subjectives. 

Ces altérités, culturelles, économiques, sociales, liées au genre ou générationnelles, s’expriment 

à différentes échelles, de l’individu aux communautés, jusqu’aux niveaux étatique et 

institutionnel. Elles se manifestent à travers des manières distinctes d’habiter le monde, de 

percevoir les normes et d’entrer en relation. 

 
1 MORGENTHAU, Hans J. (1948), Politics Among Nations: The Struggle for Power and Peace, New York, 
Alfred A. Knopf. 
2 KANT, Immanuel (1795), Vers la paix perpétuelle. Esquisse philosophique (Zum ewigen Frieden. Ein 
philosophischer Entwurf), Königsberg. 



 

 
 

© 2025 BelPeyi - Tous droits réservés 

Les travaux du sociologue et philosophe allemand Georg SIMMEL3 rappellent en effet que toute 

interaction sociale mobilise simultanément deux registres de perception  : certes d’une part, une 

percpetion ou réalité objective, constituée des formes sociales, culturelles et économiques qui 

structurent les individus dans leurs rapports et permettent de situer l’autre à travers des rôles, 

des statuts et des cadres de référence partagés ; 

Et d’autre part, une perception ou réalité subjective, liée au moi individuel et aux affects. Celle-

ci se manifeste par des réactions sensibles immédiates, agréables ou désagréables, suscitées par 

la présence de l’autre, parfois indépendamment du contenu explicite de l’échange, comme 

l’appréciation d’une voix, d’un ton ou d’une posture. 

Dans cette optique, la relation socio-culturelle ne se construit pas uniquement sur des 

perceptions objectives, mais sur le sens, les croyances et nos propres imaginaires socio-culturels 

projetés sur les perceptions sensibles captées chez notre interlocuteur. 

 

Le sensible comme condition première du lien relationnel 
 

Dans phénoménologie de la perception, Maurice MERLEAU-PONTY4 rappelle que le sensible 

constitue le mode premier de notre rapport au monde : il est ce par quoi nous sommes au monde 

avant toute mise à distance réflexive ou relationnelle. Le sensible ne relève pas d’un registre 

secondaire de l’expérience de l’Autre, mais du point de départ même de la relation. 

MERLEAU-PONTY, en rejoignant EPICTETE5, souligne que ce n’est pas l’Autre que l’on perçoit, 

mais les jugements, les croyances et les associations que nous lui attribuons. C’est par nos 

propres biais que l’Autre, dans son altérité socio-culturelle, en tant qu’étranger, est perçue. La 

perception est toujours chargée de sens, d’un sens en lien à l’histoire du sujet, à son corps vécu. 

Les sens, entendus à la fois au sens sensoriel et au sens de l’interprétation, deux acceptions 

homonymes dans plusieurs langues, ainsi que leurs modes d’appréhension, constituent donc les 

prismes et filtres par lesquelles nous entrons forcement en relation.  

Dans ce registre, le lien social ne se construit pas sur des cadres formels ou des rôles institués, 

mais préalablement sur une trame sensible et d’emblée réciproquement biaisée. 

Au-delà des différences objectives, c’est dans l’interaction sensible par un jeu de miroirs entre 

perceptions subjectivités, que se joue la confrontation à une altérité révélatrice de nos propres 

imaginaires socio-culturels.  

 

 
3 SIMMEL, Georg (1908), Sociologie. Études sur les formes de la socialisation, Leipzig, Duncker & 

Humblot. 
4 MERLEAU-PONTY, Maurice (1945), Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard. 
5 ÉPICTÈTE (Iᵉʳ–IIᵉ s.), Manuel (Enchiridion), §5. 

Citation de référence implicite : « Ce qui trouble les hommes, ce ne sont pas les choses, mais les 
jugements qu’ils portent sur les choses. » 



 

 
 

© 2025 BelPeyi - Tous droits réservés 

Les dimensions sensibles de la relation à « l’étranger » 
 

La dynamique sensible de la relation 
 

De manière souvent inconsciente, ces imaginaires socio-culturels s’expriment à travers des 

langages non verbaux et sensibles, tels que la distance, le ton, le degré d’intimité émotionnelle 

ou de retenu, le rythme, le niveau d’agitation… selon des codes très divers. 

Bien que le sociologue français Pierre BOURDIEU6 mettent en évidence des tendances socio-

culturelles dans ces « langages sensibles » à travers la notion d’habitus, perceptibles dans les 

manières de parler, de se tenir, de s’habiller ou encore de percevoir le juste, le beau et 

l’acceptable, les langages sensibles, en raison de leur origine intime et plurifactorielle, 

demeurent toujours, à un certain degré, singuliers à chaque individu. 

Ainsi, pour Georg SIMMEL7 dans une perspective sociologique, la relation apparaît comme une 

expérience sensible de l’autre dans un espace commun, une interaction sensible qui s’enracine 

dans la coprésence physique des corps au sein d’un espace partagé. Les sens y fonctionnent 

comme des médiateurs de la co-présence à autrui, y compris sur des plans intuitifs.  

Dans cet espace, physique ou distanciel d’ailleurs, peut se co-créer, dans la réciprocité, un flux 

d’interaction entre les imaginaires, constituant graduellement, par essai et erreur, un imaginaire, 

de référence, de symbolique commune. 

 

Les imaginaires relationnels 
 

Dans la perspective d’Édouard GLISSANT8 développée dans Poétique de la Relation, la relation 

ne s’établit jamais entre des sujets abstraits, tels que l’Etat ou l’individu purement rationnel, mais 

entre des imaginaires façonnés par des mémoires, des récits et des représentations du monde, 

qui orientent silencieusement les manières d’entrer en Relation. 

La diplomatie apparaît alors comme une pratique visant à relier et à ajuster ces dimensions 

sensibles et symboliques, afin d’en réguler les confrontations entre altérités marquées et d’y 

identifier des points de connexion. 

C’est à partir de cette articulation entre imaginaire et relation que l’on qualifiera ici d’imaginaires 

relationnels les ensembles de récits, de symboles, de mémoires, de représentations et de 

projections partagés par lesquels des individus et les collectifs socioculturels expérimentent 

l’altérité, se représentent la relation à l’autre et au monde, et à partir desquels ils entrent 

effectivement en relation. 

 
6 BOURDIEU, Pierre (1980), Le sens pratique, Paris, Les Éditions de Minuit. 
7 SIMMEL, Georg (1908), Sociologie. Études sur les formes de la socialisation, Leipzig, Duncker & 
Humblot. 
8 GLISSANT, Édouard (1990), Poétique de la Relation, Paris, Gallimard. 
 



 

 
 

© 2025 BelPeyi - Tous droits réservés 

 

Diplomatie sensible et instabilité relationnelle 
 

Parce qu’ils s’appuient à la fois sur des imaginaires socio-culturels et sur des imaginaires 

individuels, eux-mêmes traversés par des facteurs d’influence personnels et contextuels, les 

imaginaires relationnels sont, par nature, en constante évolution, au gré des associations, des 

expériences et des reconfigurations de la relation. 

Pour appréhender ces terrains relationnels mouvants, partagés et communs, la Poétique de la 

Relation (GLISSANT) propose une manière de penser le monde à partir de l’expérience, des 

formes sensibles et des relations vécues, plutôt qu’à partir de systèmes abstraits, totalisants ou 

strictement normatifs. 

GLISSANT rappelle également que la Relation implique une conscience de l’incertitude et 

l’acceptation d’une part de « tremblement », entendue comme l’impossibilité de stabiliser 

entièrement le sens, les positions ou les intentions, et impliquant par essence, des 

confrontations et des ajustements. 

Cette approche invite, en diplomatie, à agir sans certitude totale, tout en demeurant attentif aux 

déplacements de sens et aux ajustements relationnels les plus subtils, afin de temporiser et 

d’ajuster les confrontations.  

C’est précisément dans cette instabilité que se joue la diplomatie sensible dans sa profondeur la 

plus juste : dans l’acceptation de l’incertitude, de l’opacité et du caractère mouvant de la relation, 

autrement dit dans un renoncement aux logiques de domination, de persuasion morale et de 

hiérarchisation socio-culturelle des imaginaires. 

 

Vers un Commun sensible 
 

Une posture de traduction sensible 
 

Le sensible, à la fois vulnérable et puissant dans sa capacité de mise en lien, ouvre un espace 

relationnel inédit.  

Il permet de déplacer le regard au-delà des seules altérités visibles, culturelles, économiques, 

linguistiques ou de genre, pour se focaliser sur le sens des différences telles qu’elles résonnent 

avec des dimensions plus profondes et largement partagées de l’expérience humaine, comme la 

reconnaissance sociale, les affects ou les émotions. 



 

 
 

© 2025 BelPeyi - Tous droits réservés 

En ce sens, la diplomatie s’apparente moins à une négociation qu’à un travail de traduction : non 

pour copier ou trahir le sens, mais pour le faire passer entre des mondes partiellement 

incomparables, selon la pensée de Paul RICŒUR9. 

La capacité du diplomate réside peut-être dans son aptitude à traduire des langages relationnels 

subtils en leur donnant un sens commun, comme celui de la reconnaissance mutuelle, que 

RICŒUR identifie comme une base du commun.  

Cela relève d’un art de l’ajustement que la rationalité seule ne saurait saisir et dont l’absence 

laisse s’accumuler des décalages d’interprétation menant à des communs fragiles ou artificiels, 

faute d’ancrage relationnel suffisamment ajusté.  

 

L’intérêt commun dans la concession volontaire  
 

Au-delà de sa dimension administrative, la diplomatie porte, symboliquement, dès son 

étymologie, celle du document plié en deux, une idée de dialogue, de partage, d’équité et de 

justesse. 

ROUSSEAU10 ajoute une condition décisive : l’intérêt commun, entendu comme volonté 

générale, ne peut émerger que de citoyens capables de reconnaître leur intérêt propre dans le 

commun.  

Le commun est en ce sens co-construit, par des individus conscients que le renoncement partiel 

à leur intérêt individuel est compensé, et rééquilibré, par les bénéfices durables qu’ils retirent 

de l’intérêt commun. Et en plus, à une satisfaction éthique de renoncer volontairement à l’intérêt 

particulier, au bénéfice du collectif.  

En ce sens, le commun se construit à travers la concession et le compromis, entendus non 

comme des pertes, mais comme une recherche subtile de la juste limite entre des intérêts 

pluriels. 

 

Le juste comme fondement sensible de la stabilité diplomatique  
 

Paradoxalement, au nom de l’intérêt commun, et donc de l’intérêt individuel à long terme, il 

peut être diplomatiquement bénéfique de préserver, dans une certaine mesure, l’intérêt de 

l’adversaire, appelé à devenir un collaborateur. Cette protection réciproque des intérêts ne 

contredit pas l’intérêt propre, mais en constitue au contraire une condition de durabilité. 

Ce déplacement du regard, de la défense immédiate des intérêts vers la construction d’un 

commun durable, engage déjà une réflexion d’ordre politique au sens philosophique du terme. 

 
9 RICOEUR, Paul (1990), Soi-même comme un autre, Paris, Seuil. 
10 ROUSSEAU, Jean-Jacques (1762), Du contrat social, Amsterdam. 



 

 
 

© 2025 BelPeyi - Tous droits réservés 

Chez ARISTOTE11, la politique n’est d’ailleurs pas d’abord une technique de pouvoir, mais une 

pratique collective de délibération sur le juste et l’injuste. Il affirme que ce qui distingue 

fondamentalement les êtres humains des autres animaux n’est pas seulement le langage, mais 

la capacité de délibérer ensemble sur le juste, l’injuste, le bien et le mal. 

Le juste ainsi défini et reconnu collectivement, s’intègre dans un imaginaire relationnel, et 

instaure un terrain émotionnel suffisamment neutre pour garantir un commun durable.  

Il ne s’agit par ailleurs pas ici du juste normé, ou socialement perçu par l’une ou l’autre partie, 

mais du juste ressenti par les deux partis, selon des critères sensibles et symboliques. 

Cette posture diplomatique est plus discrète, est bien sûr plus responsabilisante, en particulier 

dans des sociétés médiatiques où la politique est sensationnalisée, et l’interêt individuel ou 

national exalté. 

 

Enseignements (conclusion) :  
 

C’est cette co-construction et cette délibération partagée, à travers la médiation, la traduction 

et la reconnaissance, plutôt que la domination ou l’effacement du conflit, qui rend possible une 

diplomatie sensible entre individu, et la coexistence entre leurs altérités profondes irréductibles. 

La diplomatie sensible s’entend ici comme un espace intermédiaire, fragile, toujours inachevé, 

dans lequel s’ouvre la possibilité d’entrer en relation diplomatique sans exiger une 

compréhension exhaustive, une assimilation culturelle ou une normalisation des référentiels. 

Elle se distingue relationnellement de la domination qui écrase, de la guerre qui tranche, du droit 

qui rigidifie. Pour Hannah Arendt, le monde politique institutionnel et social repose sur la 

pluralité irréductible des humains.  

La diplomatie est alors ce qui permet à des mondes différents de partager un espace commun, 

sans jamais devenir identiques. La diplomatie protège le monde commun contre la violence de 

l’uniformisation, à l’image du Tout-monde d’Edouard GLISSANT ;  

Un monde relationnel, non totalisable et en constante transformation, où les singularités se 

rencontrent sans se dissoudre, offrant un cadre pertinent pour penser une diplomatie sensible 

à l’échelle globale. 

 

 

 

 

 

 
11 ARISTOTE (IVᵉ siècle av. J.-C.), La Politique, Livre I, chapitre 2. 


