
 

 
 

© 2025 BelPeyi - Tous droits réservés 

 

 

 

 
 

 

Esthétique sociale 

 

Idéal collectif et d’intérêt mutuel du vivre-ensemble socio-culturel 

 

2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BelPeyi Studio,  

Studio de recherche-action explorant une diplomatie sensible et une esthétique sociale 



 

 
 

© 2025 BelPeyi - Tous droits réservés 

Résumé 
 

Les sociétés contemporaines connaissent une visibilité accrue des identités socio-culturelles 

dans l’espace public international, renforcée par les réseaux sociaux, alors même que certaines 

ont longtemps été invisibilisées par des récits dominants. 

Si cette diversité constitue une richesse majeure en matière d’innovation, de créativité et de 

renouvellement des perspectives, elle demeure encore largement mal comprise et 

insuffisamment valorisée, et est souvent perçue comme une source de division et 

d’incompréhensions. 

 

Lorsqu’elles ne sont ni reconnues ni harmonisées, les différences tendent à se polariser, générant 

des tensions qui s’expriment à l’échelle individuelle par des frustrations et des manques de 

reconnaissance, et amplifiée à l’échelle collective par des conflits, des rapports de pouvoir 

normalisés et des processus de marginalisation. 

La diversité sociale, culturelle et socio-économique n’est pas en soi conflictuelle. Elle peut être 

orientée, par des choix individuels et collectifs, soit vers l’affrontement, soit vers la co-

construction d’un idéal esthétique sociale fondé sur l’inclusion, la justesse relationnelle et 

l’enrichissement mutuel. 

 

Si des cadres politiques et institutionnels sont nécessaires pour soutenir des interactions 

équilibrées, l’inclusion et paix sociales ne peuvent s’y réduire. Elles reposent également sur un 

engagement éthique et volontaire de chaque individu, porteur d’une responsabilité politique 

dans la qualité de ses relations et de sa manière d’habiter le commun.  

La construction de sociétés plus harmonieuses suppose ainsi la responsabilité et de 

l’empowerment de chacun comme acteur du lien social. 

 

 

 



 

 
 

© 2025 BelPeyi - Tous droits réservés 

Contexte et enjeux 
 

Les différences culturelles, sociales et socio-économiques ne cessent de se manifester, rendant 

plus complexe la construction d’un espace commun capable d’accueillir cette diversité sans la 

réduire ni la polariser. 

Face à ces transformations, les discours publics, éducatifs et institutionnels mobilisent largement 

des valeurs relationnelles telles que la tolérance, le respect, la dignité ou l’inclusion. Pourtant, 

leur seule énonciation ne suffit plus à produire de l’adhésion ni à préserver durablement les liens 

sociaux.  

La tolérance tend à devenir minimale, le respect conditionnel, la dignité abstraite, et l’inclusion 

soumise à des critères implicites de conformité. Ces valeurs, lorsqu’elles ne sont abordées que 

comme principes normatifs, peinent à se traduire en expériences vécues et partagées. 

 

Ce décalage révèle une tension fondamentale : les idéaux de sociétés inclusives et plurielles sont 

largement affirmés, mais rarement travaillés dans leur dimension sensible et relationnelle. 

Privées d’un ancrage dans les manières concrètes d’entrer en relation (regards, postures, formes 

de présence, équilibres interactionnels, ces valeurs perdent leur capacité à structurer le vivre-

ensemble).  

Il en résulte un éloignement croissant entre les idéaux proclamés et des réalités sociales souvent 

marquées par la crispation, la fragmentation et la reproduction de rapports de pouvoir. 

C’est dans cet écart que se situe la problématique centrale : comment réinscrire les valeurs du 

vivre-ensemble dans une expérience sensible du lien social, capable de transformer la diversité 

non en source de conflictualité permanente, mais en ressource relationnelle et politique ? 

L’esthétique sociale apparaît alors comme une piste pour repenser l’inclusion non comme une 

norme à appliquer, mais comme une pratique relationnelle à cultiver. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

© 2025 BelPeyi - Tous droits réservés 

L’expérience sensible de l’esthétique sociale 
 

Définition de l’esthétique sociale 
 

En philosophie, l’esthétique ne désigne pas d’abord le beau décoratif, mais l’expérience sensible 

par laquelle un sens se forme. 

Du grec ancien αἰσθητικός, aisthêtikós (« qui a la faculté de sentir ; sensible, perceptible ») 

Chez Alexander BAUMGARTEN1, qui introduit le terme au XVIIIᵉ siècle, l’esthétique est pensée 

comme une science de la connaissance sensible : une manière de comprendre le monde par ce 

qui est perçu, ressenti et éprouvé, avant d’être conceptuellement formulé. 

Dans cette perspective, l’esthétique relève moins de l’apparence que de la qualité de l’expérience 

sensible vécue. 

La notion d’esthétique sociale est donc ici entendue dans un sens expérientiel et sensible. Elle 

ne renvoie pas à un idéal abstrait, mais se manifeste et s’interprète à travers l’expérience vécue 

des individus au cœur de leurs interactions sociales ordinaires. 

L’esthétique sociale se donne ainsi à percevoir dans la qualité des relations, des gestes et des 

attitudes qui structurent le lien social. 

 

La qualité sensible et esthétique du lien social 
 

En ce sens, certaines situations sont spontanément perçues comme désagréables ou 

inesthétiques lorsqu’elles expriment de la violence, de l’abus, de l’injustice ou du mépris, comme 

le fait de ne pas céder sa place à une personne âgée en difficulté dans les transports en commun, 

ou d’autres scènes où la relation sociale est dégradée. 

À l’inverse, des interactions fondées sur le respect, la tolérance, la dignité et la reconnaissance 

suscitent sur le plan expérientiel, des sensations de bien-être, telles que le sentiment d’être 

écouté, respecté, valorisé ou reconnu. 

Il ne s’agit ni d’esthétique artistique ni de recherche du beau décoratif, mais de la qualité formelle 

du lien, à la fois social et humain. 

Cette dimension a notamment été mise en lumière par plusieurs penseurs de la reconnaissance 

sociale, parmi lesquels Axel HONNETH2, pour qui la qualité des relations constitue un critère 

central de la justice sociale. 

 
1 BAUMGARTEN, Alexander Gottlieb (1735), Meditationes philosophicae de nonnullis ad poema 
pertinentibus. Halle. 
2 HONNETH, Axel (1992), Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte , 
Frankfurt am Main, Suhrkamp. (trad. fr. : La lutte pour la reconnaissance, Paris, Cerf, 2000). 



 

 
 

© 2025 BelPeyi - Tous droits réservés 

Selon Axel HONNETH, l’individu ne recherche pas uniquement le respect juridique dans ses 

interactions. La reconnaissance se déploie selon trois sphères complémentaires : la 

reconnaissance affective, à travers l’amour et le care, qui affirme la singularité ; le respect 

juridique, qui garantit l’égalité morale entre les personnes ; et l’estime sociale, qui reconnaît les 

contributions spécifiques de chacun au sein de la société. 

Ces besoins, pour être réellement satisfaits et non frustrés, supposent des qualités 

relationnelles, attention, justesse, reconnaissance, qui dépassent le strict minimum des règles et 

normes sociales. 

 

L’esthétique sociale dépasse la norme 
 

Si les règles sociales garantissent un respect indifférencié et une justice sociale de nature 

juridique, indispensables à la vie collective (Axel HONNETH), elles ne constituent toutefois pas, 

à elles seules, l’horizon du vivre-ensemble. 

Il ne relève pas uniquement d’un ensemble de lois ou de conventions destinées à réguler les 

comportements, mais d’un idéal social porté par une posture relationnelle entre individus. Là où 

la norme prescrit, l’esthétique sociale engage une manière d’être en relation, en portant une 

attention première à la qualité du lien, avant toute formalisation. 

Il s’inscrit ainsi dans le champ de l’éthique, entendue non comme un système abstrait de 

principes, mais comme une expérience vivante qui naît dans la rencontre.  

Comme l’a montré Emmanuel LEVINAS3, le lien précède la norme : avant toute règle, il y a le 

visage de l’Autre, sa présence, et la responsabilité qu’elle fait surgir. L’éthique naît dans la 

rencontre (LEVINAS). Elle ne se fonde donc pas sur l’accord ou la loi, mais sur la relation elle-

même. 

Ce sont le regard, la manière d’entrer en relation, la forme même de la présence qui fondent la 

possibilité de la coexistence. 

Le sensible joue ici un rôle central. Il constitue le plan premier sur lequel la relation sociale peut 

advenir, avant l’émotion nommée ou le discours construit. 

 

 

 

 

 

 
3 LEVINAS, Emmanuel (1961), Totalité et Infini. Essai sur l’extériorité. La Haye, Martinus Nijhoff. 
 



 

 
 

© 2025 BelPeyi - Tous droits réservés 

Un idéal relationnel du vivre-ensemble et du Commun 
 

La justesse relationnelle comme condition du commun 
 

L’ouverture au sensible ne suppose pas une neutralité émotionnelle, mais elle ne relève pas 

non plus d’un registre affectif débordant ou fusionnel. Elle engage un rapport attentif et ajusté 

à l’autre, capable d’accueillir l’altérité sans la réduire, et de rendre possible un espace commun 

fondé sur l’ouverture plutôt que sur la contrainte. 

L’ouverture sensible des individus constitue ainsi une condition sine qua non de la co-création 

sociale esthétique. Elle suppose l’existence de climats émotionnels suffisamment sécurisants, 

qui permettent aux relations de se déployer sans crainte ni repli défensif.  

À l’inverse, les comportements manipulateurs, les rapports de force et les jeux de pouvoir 

produisent des atmosphères sensibles (BOHME4) marquées par le contrôle et la méfiance. Ces 

contextes favorisent la fermeture sensible des individus et se traduisent par des liens rigides, 

appauvris, voire violents. La crise du lien apparaît alors moins morale que formelle, tenant à la 

dégradation des formes mêmes de la relation. 

Le respect de l’autre, mais surtout sa reconnaissance comme sujet, et non comme objet, moyen 

ou menace, précède tout accord et fonde la relation juste, comme l’a montré Emmanuel 

LEVINAS. Ce respect implique retenue et écoute, ouvrant un espace de dialogue où l’autre peut 

exister librement. 

L’ensemble repose ainsi sur une éthique de la justesse : la juste distance, le bon geste, le bon 

moment, sans domination ni effacement, comme condition d’un vivre-ensemble sensible, 

esthétique et durable. 

 

Un art de l’équilibre relationnel 
 

En pratique, les situations parfaitement équilibrées sont rares ; C’est précisément dans ces écarts 

que s’exerce l’art du lien, non comme une correction unilatérale, mais comme un processus de 

co-ajustement.  

Par la communication, la posture et la créativité relationnelle comme l’humour, les déséquilibres 

engagés de part et d’autre sont transformés en espaces inspirants, où l’équilibre se construit 

collectivement, dans une dynamique d’enrichissement mutuel. 

 
4 Les atmosphères sont des tonalités affectives de l’espace, produites par des situations, des relations, 
des formes de présence, et perçues corporellement. 
BÖHME, Gernot (2017), The Aesthetics of Atmospheres, London, Routledge. 
 



 

 
 

© 2025 BelPeyi - Tous droits réservés 

La belle interaction n’est pas celle qui évite toute tension, mais celle qui préserve ou rétablit 

l’équilibre relationnel avec respect et élégance, sans offense, humiliation ni condescendance, y 

compris lorsque la situation implique un désagrément ou une mise au point nécessaire. 

Il relève d’une forme d’élégance sociale, faite de tact, d’harmonie et de diplomatie, et trouve son 

expression dans ce que l’on peut nommer une esthétique sociale. 

L’art du lien se manifeste concrètement dans la manière de s’adresser à l’autre, dans l’attention 

portée à sa parole, dans la reconnaissance, ou l’invisibilisation, de sa présence, ainsi que dans la 

justesse des distances et la capacité à accueillir sans annexer. Il ne relève ni de la spontanéité 

naïve ni du laxisme relationnel, mais d’une posture consciente, fondée sur des principes précis. 

L’art du lien est ainsi un art social incarné, à la fois pratique et relationnel, mais aussi sensible, 

intuitif et créatif. Il consiste à articuler avec finesse les exigences de l’éthique sociale et la capacité 

d’adaptation aux réalités sensibles de l’autre, en tenant compte de ce qui est vécu, perçu ou 

ressenti comme important dans la relation. 

 

Une responsabilité sociale individuelle 
 

Contrairement à l’esthétique artistique, souvent associée au goût ou à la subjectivité 

individuelle, l’esthétique sociale ne relève pas d’une appréciation personnelle.  

Il se manifeste dans la qualité des relations, perceptible collectivement, et dans la justesse des 

formes de coexistence qu’elles rendent possibles, comme la coopération, solidarité, ou co-

création, dont l’esthétique est généralement appréciée et reconnue.  

Il s’agit alors moins de transformer directement les réalités sociales que d’adopter une posture : 

une manière d’habiter le lien, de reconnaître la singularité de l’autre et de maintenir une 

ouverture sensible dans l’équilibre relationnel. Cette posture se vit et s’éprouve à travers des 

situations d’harmonie ou de désajustement, dans le choix constant de vivre avec l’Autre, plutôt 

que contre lui, dans sa différence irréductible et ces imperfections subjectives. 

Cette responsabilité est à la fois individuelle et collective. Elle ne relève pas de quelques acteurs 

ou décideurs, mais d’un mouvement porté par chacun, à travers des gestes ordinaires et 

quotidiens, prêter attention à une personne en difficulté, laisser passer l’autre, intervenir face à 

une injustice, même lorsque cela n’est pas explicitement attendu. 

En ce sens, l’engagement politique commence peut-être moins dans l’adhésion à des idéaux ou 

à un programme social que dans une réappropriation, par le relationnel, de la responsabilité 

politique individuelle.  

Le politique ne se joue pas seulement dans les dispositifs ou les discours, mais dans la manière 

dont chacun participe, par ses interactions, à la qualité du lien social. 

 

 

 



 

 
 

© 2025 BelPeyi - Tous droits réservés 

La dimension unificatrice de l’esthétique sociale 
 

L’esthétique comme imaginaire social attractif et unificateur 
 

Dans une analyse de la modernité, Barbara CARNEVALI5 montre que les processus sociaux 

modernes ont fragmenté l’unité symbolique du monde social, unité que l’art, et plus largement 

l’esthétique, permet en partie de reconfigurer. 

Transposée au champ social, cette idée permet de comprendre l’esthétique sociale comme une 

tentative de réunification sensible du lien, là où les logiques concurrentielles, rivales, 

sclérosantes et précédemment entendues comme inesthétiques tendent à le dissocier. 

L’esthétique sociale porte en elle une force unificatrice qui n’opère ni par contrainte ni par 

domination. Elle incite au « beau relationnel » non par obligation, mais par désir d’y participer. 

Leur efficacité ne tient pas à leur imposition normative, mais à leur capacité à susciter l’adhésion. 

À l’image d’une œuvre qui capte le regard et suscite l’adhésion sans s’imposer, certaines qualités 

relationnelles précédemment associées au beau social, tels que le respect, la dignité, la 

reconnaissance, la justesse, exercent une puissance d’attraction qui rassemble plutôt qu’elle ne 

divise. 

À ce titre, l’esthétique sociale agit comme une forme de puissance douce intra-sociale, distincte 

des logiques de domination ou de contrainte, une influence fondée sur l’exemplarité et 

l’attraction plutôt que sur le rapport de force. 

 

La réorientation des luttes symboliques par la reconnaissance mutuelle 
 

Les dynamiques de rivalités sociales répondent à un besoin universel de reconnaissance et de 

valorisation. Pierre BOURDIEU6 montre que ce besoin s’exprime fréquemment sous la forme de 

luttes symboliques pour la conquête du prestige et de la valeur sociale, produisant des 

mécanismes de hiérarchisation, de distinction et de séparation. 

Georg SIMMEL7 rappelle aussi que le désir de reconnaissance, de distinction et de visibilité fait 

partie des dynamiques constitutives de la vie sociale. La quête de reconnaissance et de 

distinction, le désir de plaire et d’être perçu, et une certaine compétitivité, semble faire partie 

de la nature Humaine. 

 
5 CARNEVALI, Barbara (2016), Le pouvoir des apparences. Essai sur la signification morale de 
l’esthétique, Paris, Éditions de l’École des Hautes Études en Sciences Sociales (EHESS). 
6 BOURDIEU, Pierre (1979), La distinction. Critique sociale du jugement, Paris, Éditions de Minuit. 
7 SIMMEL, Georg (1908), Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung. 
(trad. fr. : Sociologie. Études sur les formes de la socialisation, Paris, Presses Universitaires de France, 
1999). 



 

 
 

© 2025 BelPeyi - Tous droits réservés 

Axel HONNETH8 souligne cependant que ce besoin peut être satisfait par des formes de 

reconnaissance mutuelle, fondées sur le respect, l’estime et la juste valorisation des individus. 

L’esthétique sociale s’inscrit précisément dans cette perspective : par l’art relationnel, il propose 

une reconnaissance et une valorisation mutuelle, fondée sur la qualité relationnelle, plutôt que 

sur la compétition ou l’accumulation symbolique. 

Les rivalités sociales socio-culturelles ou symboliques semblent pouvoir être réorientées : non 

plus vers la rivalité, mais vers une attractivité plus subtile et sensible, une forme de compétitivité 

pour l’exemplarité, la reconnaissance mutuelle et la valorisation non hiérarchique des 

singularités. 

 

L’homme comme animal politique, sensible et esthétique 
 

Chez ARISTOTE, l’humain est défini comme un animal politique (zōon politikon9), c’est-à-dire 

comme un être dont l’accomplissement ne peut avoir lieu qu’au sein de la cité et de la relation 

aux autres. Cette dimension politique ne repose pas uniquement sur les lois ou les institutions, 

mais sur la capacité humaine à vivre ensemble un monde commun. 

Or, cette aptitude politique s’enracine d’abord dans le sensible. Aristote rappelle que l’humain 

est un être vivant incarné, doté de perception (aisthesis10), d’affects et de sensibilité, et que toute 

pensée s’appuie sur l’expérience sensible. La vie collective ne commence donc pas par 

l’abstraction, mais par ce qui est ressenti, perçu et éprouvé dans la relation. 

Le politique apparaît ainsi comme une élaboration commune du sensible par la parole ( logos), 

et non comme une simple organisation normative. Vivre ensemble, chez Aristote, suppose déjà 

une perception partagée du monde, une attention aux affects et à la qualité du lien. 

Cette conception permet de penser l’esthétique sociale comme pleinement inscrite dans une 

anthropologie classique : l’humain est à la fois sensible et politique, et la qualité des relations, 

leur justesse, leur harmonie ou leur dissonance, constitue un fondement essentiel du vivre-

ensemble. 

 

 

 

 

 

 

 
8 HONNETH, Axel (1992), La lutte pour la reconnaissance. Paris, Éditions du Cerf. 
9 ARISTOTE, Les Politiques, Livre I, chapitres 1–2. (trad. fr. : Paris, Vrin ou Flammarion, selon les éditions) 
10 ARISTOTE, De l’âme (Peri Psychès), Livre II. (trad. fr. : Paris, Vrin ou GF Flammarion). 



 

 
 

© 2025 BelPeyi - Tous droits réservés 

Enseignements clés (conclusion) 
 

L’esthétique sociale peut ainsi être comprise comme une expérience du vivre-ensemble, vécue 

à l’échelle individuelle et orientée vers un idéal social partagé. Elle n’unifie pas en neutralisant 

les différences, mais en réorientant le besoin de reconnaissance et de singularité vers des formes 

relationnelles attractives, sensibles et mutuellement reconnaissantes. 

En ce sens, l’esthétique sociale constitue un idéal politique au sens fort : elle ne s’impose ni par 

la norme ni par la contrainte, mais s’enracine dans une sphère intime et pré-politique, là où se 

façonnent les dispositions relationnelles qui rendent le commun possible. Elle rappelle que le 

politique ne commence pas seulement dans les institutions, mais dans la qualité des relations 

ordinaires. 

Penser l’esthétique sociale, c’est ainsi ouvrir la voie à une autre manière d’envisager le vivre-

ensemble : non comme un équilibre à décréter, mais comme une pratique sensible, quotidienne 

et partagée, susceptible d’inspirer des formes renouvelées de médiation, de gouvernance et de 

coexistence dans des sociétés pluralistes. 

 

 


