
En Nombre de Allah, el Misericordioso, el  
Clemente.

  

¡Allah!, imploramos tu apoyo. Alabado sea 
Allah, el Señor de Todos los Mundos y la paz y 
las  bendiciones  sean  sobre  nuestro  maestro 
Muhammed,  y  sobre  su  Familia  y  sus 
Compañeros.

[¡Hermano!;  me  pediste  algunos  consejos. 
Entonces  escucha  algunas  verdades  incluidas  en 
estas  ocho  historias,  como  tú  eres  un  soldado, 
están   escritas  en  forma  de  comparaciones 
relacionadas con la vida militar. Considero que mi 
propia  alma  necesita  consejo  más  que  cualquier 
otra,  es  por  esto  que  una  vez  puse  en  mi  alma 
Ocho  Palabras  inspiradas  en   ocho  versos  del 

7



Corán  con  los  cuales  recibí  muchos  beneficios. 
Ahora dirigiré mi alma hacia ti con estas mismas 
Palabras,  pero  brevemente  y  en  un  lenguaje  de 
fácil  comprensión.  Quien  quiera  que  lo  desee 
puede escucharlo junto a mí.]

 LA PRIMERA PALABRA

Bismillah, En  nombre  de  Allah,  es  el 
comienzo  de  todas  las  cosas  buenas.  Nosotros 
también empezaremos con esto. ¡Oh Alma mía!, 
debes saber que  esta oración bendita es un lema 
del  Islam.  Es  constantemente  recitada  por  todos 
los seres cada uno en sus propios lenguajes. 

Si tú quieres  la fuerza inagotable que existe 
en ella y cuán  infinita fuente de generosidad es 
Bismillah,  escucha la  siguiente  historia  que dice 
así:

Si una persona hace un viaje a través de los 
desiertos de Arabia, lejos de la civilización, tiene 
que viajar en nombre de un jefe tribal para estar 
bajo su protección, de esta forma estará a salvo de 
los asaltos de los bandidos y se asegurará recursos 
para   sus  necesidades.  Viajar  por  su  cuenta,  lo 
haría  perecer  ante  innumerables  enemigos  y 
necesidades. 

8



El relato dice que dos hombres  hicieron tal 
viaje y se adentraron en el desierto. Uno de ellos 
era modesto y humilde,  mientras que el otro era 
orgulloso y vanidoso. El hombre humilde asumió 
el  nombre de  un jefe  tribal,  mientras  que  el 
orgulloso no lo hizo. El primero viajó a salvo por 
todos  los  lugares  que  recorrió.  Si  encontraba 
bandidos decía: “Estoy viajando en el nombre de 
tal o tal jefe tribal,”  y no lo molestaban. Si llegaba 
a  moradas  ajenas,  era  tratado  respetuosamente 
debido al  nombre  de su jefe.  Pero el   vanidoso 
sufrió durante su viaje tantas calamidades  que no 
pueden ser descritas. Tembló ante cada situación y 
mendigó  por  todo.  Fue  humillado  y  llegó  a  ser 
objeto de desprecio.

Entonces,  ¡Honrosa  Alma  Mía!  Tú  eres  el 
viajero y este mundo es el desierto. Tu pobreza e 
impotencia  no  tienen  límites.  Tus  enemigos  y 
necesidades son interminables. Por esto,  sale en el 
nombre  del  Señor  Soberano  del  desierto  que  es 
Omnipresente  y  serás  salvado de  mendigar  ante 
todo  el  universo  y  de  temblar  ante  cada 
acontecimiento.

Por supuesto esta frase es un tesoro bendito 
que por tu gran impotencia y pobreza te permite 
acceder  a  un  poder  y  una  misericordia  infinita. 

9



Estas limitaciones que tienes,  hacen que seas un 
intercesor  más  aceptable  en  el  Tribunal  del 
Clemente y Único Todopoderoso. La persona que 
actúa diciendo: “En el Nombre de Allah,” es como 
alguien que se enrola en el ejército.  Actúa en el 
nombre  del  ejército;   no  tiene  miedo  de  nadie; 
habla, realiza cualquier tarea, y lo resiste todo en 
el nombre de la ley y en el nombre de la fuerza a 
la que pertenece.

Al  principio  dijimos  que  todos  los  seres 
dicen: “En el  Nombre de Allah,” a través de su 
propios lenguajes. ¿No es así?

Sí.  Si  tú  vieses  que  una  sola  persona  ha 
venido  y  ha  llevado  por  la  fuerza  a  todos  los 
habitantes  de  una  ciudad  a  un  lugar  y  los  ha 
obligado  a  trabajar,  estarías  seguro  que   no  ha 
actuado  en  su  propio  nombre  y  a  través  de  su 
propio  poder,  sino  que  debe  ser  un  soldado 
actuando en  nombre del gobierno y confiado en el 
poder de un sultán para realizar esa acción. 

De la misma forma, todas las cosas actúan en 
Nombre  de  Allah.   Las  semillas  y  los  granos, 
siendo los más pequeños, llevan sobre sus cabezas 
el  desafío  de  convertirse  en  grandes  árboles; 
levantan pesadas cargas como montañas. Es decir 
que todos los  árboles  expresan:  “En Nombre  de 

10



Allah”,  llenando  sus  manos  con  los frutos del 
tesoro  de  la  Misericordia  y  de  esta  forma,  se 
ofrecen a nosotros. Cada huerta dice: “En Nombre 
de  Allah”  y  se  convierten  en  recipientes  de  la 
cocina del Divino Poder en las cuales se preparan 
numerosas  variedades  de  diferentes  comidas 
deliciosas. Todos los animales benditos como las 
vacas,  camellos,  ovejas,  y  cabras,  dicen:  “En 
Nombre de Allah” y llegan a ser fuentes de leche 
mediante  la  abundante  Misericordia, 
ofreciéndonos en Nombre del Proveedor  el más 
delicado  y  puro  alimento  que  es  para  nosotros 
como el agua de vida. Las raíces y las ramas de 
todas las plantas, hierbas y árboles, frágiles como 
la  seda,  dicen:  “En  el  Nombre  de  Allah”  y 
perforan y pasan a través de las grandes rocas y de 
la  tierra.  Mencionando  el  Nombre  de  Allah,  el 
Nombre  del  más  Misericordioso,  cada  cosa  está 
subyugada. 

Las raíces extendidas a través de las rocas y 
de la tierra producen frutos de la misma forma y 
tan fácilmente como las ramas extendidas a través 
del aire. Las delicadas hojas verdes  mantienensu 
humedad  contra  elevadas  temperaturas  durante 
meses, y dan una bofetada a los naturalistas y les 
meten el dedo en sus ojos ciegos, diciendo: 

11



“Incluso el calor y la dureza del clima, en los 
que tú más confías, están bajo una orden. Ya que 
como la vara de Moisés, cada una de esas frágiles 
ramas aceptan la orden de,

               
“Golpea  la  piedra  con  tu  vara”(Corán  2:59)  y 
partió  la  roca.  Y las  delicadas  hojas finas como 
papel de cigarro recitan la aleya, 

         
“Fuego,  se  frío  e  inofensivo  para  Abraham” 
(Corán 21: 68)  contra el calor del fuego, cada una 
de ellas como miembros de Abraham (la paz y las 
bendiciones sean sobre él) 

 Ya  que  todas  las  cosas  creadas  expresan 
interiormente, “En Nombre de Allah,” y obtienen 
la gracia de Allah en su Nombre, y de esta forma 
nos las dan, nosotros también tenemos que decir: 
“En  el  Nombre  de  Allah.”  Deberíamos  dar  y 
recibir todas las cosas en el Nombre de Allah. Y 
no  ser  como  los  necios  que  no  quieren  dar  en 
Nombre de Allah.

Pregunta:  Nosotros  retribuimos  a  quienes 
nos  brindan  un  servicio.  Entonces,  ¿qué  desea 

12



Allah Quien es el verdadero dueño de todo, recibir 
de nosotros?

Respuesta: El  Otorgador  Verdadero  de 
Generosidades quien nos brinda las más valiosas 
misericordias y beneficios desea de nosotros tres 
cosas.  Una  es  conmemoración,  otra  es  el 
agradecimiento y  la  otra  es  la  reflexión. Decir: 
“En  Nombre  de  Allah”  al  comienzo  es 
conmemoración,  y,  “todas  las  oraciones  sean  a 
Allah,”  al  final  es  agradecimiento.  Reconocer  y 
pensar en aquellas  generosidades,  las cuales son 
valiosas maravillas de arte, milagros del poder del 
Único y Todopoderoso y pensar en los regalos de 
Su Misericordia, es reflexión. 

No debemos caer en el terrible error de besar 
el pie de una persona miserable que trae un regalo 
valioso  de  un  sultán  y  no  reconocer  a  quien 
realmente  te  envió el  regalo.  Pero  es  mil  veces 
peor caer en la necedad de alabar y amar la fuente 
aparente de generosidades y olvidar al Verdadero 
Dueño de las Generosidades.

¡Oh Alma mía!,  si no quieres ser tan necio 
como en  el  ejemplo  anterior, da  en  Nombre  de 
Allah,  recibe  en  nombre  de  Allah,  comienza  en 
nombre de Allah y actúa en nombre de Allah.  Y 
eso es todo.

13



LA SEGUNDA PALABRA

En Nombre de Allah, el Misericordioso, el  
Clemente.

 

 “Los que creen en lo que no han 
visto(Corán2:2)”

Si  quieres  entender  qué  gran  felicidad  y 
bendición, qué gran placer y paz hay en la Fe con 
qué  facilidad  podemos  encontrar  la  creencia  en 
Allah, escucha esta historia la cual está escrita en 
forma de comparación:

Una vez, dos hombres salieron de viaje por 
placer y también para hacer negocios. Uno partió 
de forma egoísta y desfavorable y el otro de forma 
piadosa y feliz.

Debido a que el hombre egoísta era un tanto 
engreído,  egocéntrico  y pesimista,  terminó en el 

14



país  más  perverso  de  acuerdo  a  su  propia 
percepción  negativa.  Miró  alrededor  y  en  todas 
partes vio impotencia  y gran lamentación por la 
aterradora destrucción causada por la dominación 
de los rudos tiranos. En todos los sitios por donde 
viajó vio la misma penosa y dolorosa situación. El 
país  entero  tomó  la  forma  de  una  casa  de 
lamentos.   No encontró otra  manera de dejar de 
ver  esa  situación  penosa  y  sombría  sino  sólo  a 
través  de  la  embriaguez.  Todas  las  personas  le 
parecían ser extraños y enemigos. A su alrededor 
sólo  vio  cadáveres  horribles  y  huérfanos 
desesperados en llanto. Su conciencia estaba en un 
estado de tormento.

El otro hombre era bondadoso, devoto, justo 
y con buena moral  de  modo  que al  país  al  que 
fuera según su parecer sería el más excelente. Este 
hombre bueno vio la alegría colectiva de la gente 
en la tierra donde había entrado. Cada sitio era un 
festival gozoso, un lugar para la conmemoración 
de Allah que se desbordaba por el entusiasmo y la 
felicidad. Todo el mundo le pareció muy familiar 
y amistoso. En todo el país vio las celebraciones 
festivas que se realizaban cuando cada uno iba a 
cumplir con sus tareas, acompañadas por gritos de 
felicidad  y  agradecimiento.  Y  también  oyó  el 

15



sonido  de  un  tambor  y  la  banda  para  el 
alistamiento de soldados con alegre llamados que 
decían "¡Allah es el Más Grande!" y "¡No hay más 
dios que Allah!". En lugar de sentirse triste por el 
sufrimiento de la gente del lugar o por él mismo, 
tal  como  el  caso  del  pesimista,  este  hombre 
afortunado  estuvo  contento  y  feliz  tanto  por  su 
propia alegría como por la de todos los habitantes 
de  ese  país.  Además,  pudo  realizar  algunos 
negocios  provechosos.  Dio  gracias  a  Allah  por 
ello.
    Después  de  un  tiempo  cuando regresaba  se 
encontró  con  el  otro  hombre.  Entendió  su 
situación  y  le  dijo:  “Haz  perdido  la  razón.  La 
fealdad que habita dentro de ti se ha reflejado en 
el mundo exterior de modo que imaginaste que las 
risas eran llantos y cada acto de generosidad era 
un acto de saqueo y pillaje. Vuelve a tu juicio y 
purifica  tu  corazón  de  modo  que  este  velo 
calamitoso  sea  levantado  de  tus  ojos  y  puedas 
reconocer la verdad. Ya que el país de un Sultán 
verdaderamente  Justo,  Clemente,  Caritativo, 
Poderoso, que ama el orden, no podría estar como 
imaginaste,  ni podría demostrar  esta cantidad de 
claros signos de progreso y  logros”. 

16



Reflexionó  sobre  ello,  se  arrepintió  y  dijo, 
"Sí,  yo  estaba loco por causa de la bebida.  Que 
Allah  esté  complacido  contigo  porque  me  has 
salvado del infierno en que vivía".

¡Oh alma mía!, el primer hombre representa a 
un incrédulo,  alguien perverso y negligente. Para 
él, todo el mundo es un lugar de lamentos. Toda 
criatura viva es como un huérfano que llora ante el 
alejamiento  y  la  muerte.  Los  hombres  y  los 
animales están solos y sin lazos siendo aniquilados 
por  las garras de la hora designada de al muerta. 
Las grandes creaciones como las montañas y los 
océanos son como cadáveres horrendos sin vida. 
Muchas  desilusiones  penosas,  aplastantes  y 
aterradoras como provienen de su incredulidad y 
extravío, y lo atormentan.

En cuanto al segundo hombre, es un creyente. 
Reconoce y declara que Allah es Todopoderoso. 
Para  él  este  mundo  es  una  morada  donde  los 
nombres  del   Misericordioso  Allah  son 
constantemente  recitados,  un lugar de enseñanza 
para los hombres y los animales; y un campo de 
examen para hombres y genios. Todas las muertes 

17



de animales y hombres son una desmovilización1. 
Aquellos que han completado su misión, partieron 
de este mundo transitorio a otro mundo feliz y sin 
preocupaciones,  para  que  a  este  lugar  vengan  a 
trabajar  nuevos  oficiales.  El  nacimiento  de 
animales  y  personas  es  su  alistamiento  en  el 
ejército, son tomados bajo las armas y comienzan 
a  realizar  sus  tareas.  Cada  ser  viviente  es  un 
verdadero  soldado  alegre,  un  oficial  honesto  y 
contento. Y todas las voces, glorifican a Allah y 
recitan Sus Nombres al principio de sus labores y 
agradecen  con  alegría  por  el  cese  del  trabajo. 
Surgen cánticos de gozo por estar trabajando. Para 
el creyente, todos los seres son siervos y oficiales 
amistosos,  y  agradables  obras  de  su   Generoso 
Señor y Todo Misericordioso Dueño. Debido a su 
creencia,  se  harán  manifiestas  muchas  más 
verdades  exaltadas,  sutiles,  agradables  y  dulces 
como éstas.

Entonces,  la creencia da origen a la semilla 
de  lo  que  es,  en  efecto,  el  Árbol  de  Tuba  del 
Paraíso,  mientras  que  la  incredulidad  oculta  la 
semilla del Árbol Zakkum del Infierno. 

1 Desmovilización: es el proceso por el cual una tropa 
irregular se licencia, es decir, finaliza la actividad militar.

18



Esto  significa  que  la  seguridad  y  la 
estabilidad están sólo para ser encontradas  en el 
Islam  y  la  fe.  En  cuyo  caso,  deberíamos  decir 
continuamente,

    

"  Las  alabanzas  sean  a  Allah  para  la  
religión del Islam y la creencia perfecta.”

*   *   *

19



           LA TERCERA PALABRA

En Nombre De Allah, el  Misericordioso, el  
Clemente.

  

“¡Hombres! Adorad...”1

Si  quieres  entender  cuán  grande  es  la 
ganancia  y  la  felicidad  que  obtienes  con  la 
adoración, y cuán grande es la pérdida y la ruina 
que  provoca  el  vicio  y  el  libertinaje
escucha y presta atención a la siguiente historia la 
cual está en forma de comparación:

Una vez, dos soldados recibieron la orden de 
ir a una lejana ciudad. Viajaron juntos hasta que el 
camino  se  bifurcó.  En  la  bifurcación  había  un 
hombre, que les dijo: “el camino de la derecha no 
causa  ninguna  pérdida.  Nueve  de  cada  diez 
personas  que  lo  toman  reciben  una  importante 
recompensa  y  experimentan  gran  tranquilidad. 

20



Mientras que el camino de la izquierda no produce 
ninguna  ventaja  y  nueve  de  cada  diez  de  sus 
viajeros sufren pérdidas. Pero los caminos son de 
la  misma  longitud  y  sólo  hay  una  diferencia, 
aquellos  que  toman  el  camino  de  la  mano 
izquierda  el  cual  no  tiene  reglas  ni  autoridad, 
viajan  sin  equipaje  ni  armas.  Se  sienten 
aparentemente ligeros y engañosamente cómodos. 
Mientras que aquellos viajeros del  camino de la 
mano  derecha,  el  cual  está  bajo  orden  militar, 
están  obligados  a  llevar  una  bolsa  completa  de 
raciones nutritivas que pesa mas o menos cuatro 
kilos  y  un  magnífico  rifle  de  alrededor  de  dos 
kilos  que  vencerá  y  derrotará  a  cualquier 
enemigo...” 

Después que los dos soldados escucharon lo 
que dijo el hombre instruido, el venturoso tomó el 
camino de la derecha. Cargó un peso de diez kilos 
en  su  espalda,  pero  su  corazón  y  su  espíritu  se 
salvaron de cientos de kilos de miedo y de sentirse 
en  compromiso  con  los  demás.  Pero  el  otro, 
desafortunado  soldado,  dejó  el  arma.  No  quiso 
someterse a las instrucciones dadas, y se fue por la 
izquierda.  Fue  liberado  de  soportar  la  carga  de 
diez kilos, pero su corazón fue oprimido por miles 
de kilos de endeudamiento y su espíritu encontró 

21



innumerables  miedos.  Emprendió  su  camino 
mendigando a todos y temblando ante cada cosa y 
cada evento, hasta que alcanzó su  destino. Y allí 
fue castigado como un rebelde y un desertor. 

En cuanto al soldado que amaba la disciplina 
militar, cuidaba su valija y arma. Tomó tranquilo 
el camino de la derecha. Durante su viaje no fue 
obligado a nada por nadie, no tuvo miedo y  llegó 
a la ciudad que estaba buscando con un corazón 
despreocupado y sereno. Allí fue recibido con una 
merecida recompensa como un honorable soldado 
que ha llevado a cabo con éxito su tarea.

¡Oh Alma rebelde!, uno de aquellos viajeros 
representa  a  quienes  que  se  rinden  a  la  Ley 
Divina, mientras que el otro representa la rebeldía 
y a los que siguen sus propios deseos. El camino 
es el  de la vida,  que comienza en el mundo del 
Espíritu,  pasa  a  través  de  la  tumba  y  nos  lleva 
hacia  el  Más  Allá.  La  valija  y  el  arma  son  la 
adoración y el  temor a Allah.  Hay una aparente 
carga  en  la  adoración,  pero  es  un  alivio  y 
descanso indescriptible. En el rezo, los que adoran 

declaran:  “Soy  testigo 
que no hay más dios que Allah.” Esto significa: 
“No hay otro Creador  y Proveedor más  que  Él. 

22



Los males y los beneficios están en Su mano; es el 
Omnisciente, Él no hace nada en vano, y es Todo 
Clemente.  Su  generosidad  y  misericordia  son 
abundantes,”  el  creyente  encuentra  la  puerta  del 
tesoro de la misericordia  en cada cosa.  Y llama 
con su súplica.  Además,   ve que cada cosa está 
subyugada a la orden de su propio Señor, entonces 
se refugia en Él. Pone su esperanza en Él y confía 
en Él y es fortalecido contra toda calamidad. Su 
creencia le da una completa confianza.

Además, como con toda verdadera virtud, la 
fuente  del  coraje  es  la  creencia  en  Allah  y  la 
adoración. Y con toda iniquidad, la fuente de la 
cobardía es el extravío. 

De hecho, para un adorador con un corazón 
verdaderamente  iluminado,  si  incluso  el  globo 
terráqueo se convirtiese en una bomba y explotase 
no  se  asustaría.  Podría  ver  esto  con  agradable 
asombro  como  una  maravilla  del  Poder  del 
Supremo  Soberano.  Por  el  contrario,  cuando  un 
famoso  filósofo  perverso  con  una  mente  muy 
lúcida pero sin corazón vio un cometa en el cielo, 
tembló  y  exclamó  ansiosamente:  “¿Acaso  el 
cometa  no  chocará  con  la  tierra?”.  (En  una 
ocasión, los norteamericanos asustadísimos de una 
estrella  fugaz  que  apareció  en  el  cielo, 

23



abandonaron sus hogares durante las horas de la 
noche).

Sí,  a  pesar  que  el  hombre  necesita 
innumerables cosas, el capital que posea no tiene 
mucho  significado.  Está  permanentemente 
expuesto a infinidad de calamidades y su poder es 
totalmente nulo. Simplemente la extensión de su 
capital y su poder llega tan lejos como sus manos 
puedan alcanzar. Aún así, sus esperanzas, deseos, 
dolores y angustias llegan tan lejos como el ojo y 
la  imaginación  puede  alcanzar.  Entonces, 
cualquiera que no esté totalmente ciego puede ver 
y  entender  entonces  qué  grande  es  la  ganancia, 
felicidad  y  generosidad  para  el  espíritu  humano 
-que es  impotente y débil-  , y que necesarias y 
deseadas  son  la  adoración,  la  afirmación  de  la 
Unidad  de  Allah  y  la  confianza  en  Allah  y  la 
sumisión a Él.

Es obvio que el camino seguro es preferible 
antes que el peligroso, incluso si la posibilidad de 
su seguridad es una de diez. Pero en el camino de 
la adoración, el cual es nuestro asunto ahora, hay 
nueve de  cada  diez  posibilidades  de  alcanzar  el 
tesoro  de  la  eterna  felicidad,  así  también  como 
estar seguro. Mientras que está establecido por el 
testimonio – que está en el nivel de opinión – de 

24



innumerables  expertos  y  sabios  que  no  sacan 
provecho de esto y  hasta el vicioso admite esto, 
que el camino de la incredulidad y la disipación 
terminan en la miseria eterna. De acuerdo con los 
informes  de  aquellos  que  han  descubierto  los 
misterios  de  la  creación  esto  es  absolutamente 
cierto.

 En resumen:  Así como en el Más Allá,  la 
felicidad  en  este  mundo  también  reside  en  la 
adoración  y  en  ser  un  soldado  para  Allah 
Todopoderoso.  En  tal  caso  nosotros  deberíamos 
decir constantemente:

              
“Las  alabanzas  sean  a  Allah  por 

otorgarnos la obediencia y el éxito” y tenemos 
que dar gracias por ser Musulmanes...

  

*   *   *

25



LA CUARTA PALABRA

En nombre de Allah, el Misericordioso y el  
Clemente.

“La oración es el pilar de la religión.”

Si  quieres  entender  con  la  misma  facilidad 
que  sabes  que  dos  más  dos  son  cuatro,  así  de 
valiosa e importante es la oración y con qué poco 
costo  se  obtienen  beneficios  y  cuan  demente  y 
dañina  es  la  persona  que  no  la  cumple.  Presta 
atención a la siguiente historia que está escrita en 
forma de comparación:

Una vez, un poderoso gobernador dio a dos 
de sus siervos veinticuatro monedas de oro y los 
envió a vivir a una de sus bellas fincas que estaba 
a  dos  meses  de  viaje.  “Usad  este  dinero  para 
vuestros pasajes,” les ordenó, “y comprad lo que 

26



sea necesario con este dinero. Hay una estación a 
un  día  de  distancia  de  la  finca.  Hay  autobuses, 
coches, trenes, barcos y aviones… Se puede viajar 
en  cualquiera  de  ellos  según  el  capital  que 
tengan”.

Los dos siervos, tras recibir las instrucciones, 
salieron para realizar el viaje. Uno de los dos fue 
venturoso  porque  gastó  muy  poco  dinero  en  el 
camino  a  la  estación.  E  incluido  en  este  gasto 
había algunos negocios beneficiosos y complació 
a su maestro ya  que incrementó este capital  por 
mil. Pero el otro siervo, como era desafortunado y 
holgazán  gastó  veintitrés  monedas  de  oro  en  el 
camino  a  la  estación,  desperdiciándolas  en 
distracciones y en juegos de azar.  Y se quedó con 
una sola  moneda.  Su amigo le  dijo:  “Gasta esta 
última en el pasaje y no tendrás que caminar un 
largo  recorrido  y  no  pasarás  hambre.  Además 
nuestro señor es generoso; quizás le des pena y te 
perdone todos tus errores, y te envíe en un avión 
también. Entonces podremos llegar a donde vamos 
a vivir dentro de un día.  De lo contrario estarás 
obligado a caminar solo y hambriento a través del 
desierto  que  requiere  dos  meses  para  cruzarlo”. 
Hasta la persona menos inteligente puede entender 
como sería de estúpido, dañino y sin sentido si por 

27



obstinado  no  gastase  su  única  moneda  en  el 
pasaje, que equivalía a una llave que le abriría un 
tesoro, y por el contrario lo gastase en vicios para 
el placer. ¿No es así?

¡Oh, aquel que no realiza la  oración! ¡Oh mi 
propia alma, que no le gusta rezar! El gobernador 
en  la  comparación  es  nuestro  Señor,  nuestro 
Creador. Y los dos siervos viajeros, uno representa 
al devoto que lleva a cabo su oración con fervor y 
el otro al necio que niega hacer su oración. Las 
veinticuatro  piezas  de  oro  son  las  veinticuatro 
horas del día y la finca es el Paraíso.  La estación 
es la tumba. Mientras que el viaje es el paso del 
hombre hacia la tumba, hacia la Resurrección, y el 
Más Allá. Los hombres recorren este largo viaje 
en diferentes niveles de acuerdo con sus obras y se 
alejan de los pecados. Algunos de los verdaderos 
creyentes cruzan una distancia de mil años en un 
día  como  un  relámpago.  Y  otros  atraviesan 
cincuenta mil años de distancia en un día con la 
rapidez  de  la  imaginación.  El  Generoso  Corán 
alude  a  esta  verdad  con  dos  de  sus  aleyas.  En 
cuanto al boleto, es la   oración. Una sola hora al 
día es suficiente para las cinco oraciones junto con 
la ablución.

28



¡Qué perdido está aquél que dedica veintitrés 
horas a la vida terrenal y no dedica ni una hora  a 
la Vida Eterna! ¡Qué injusto consigo mismo! ¡Qué 
necio es su comportamiento! Cuán irrazonable y 
falto de sabiduría es que aquel que prefiere jugar 
la mitad de sus propiedades en los juegos de azar 
en los cuales la posibilidad de ganar es uno entre 
miles. Entonces, ¿cómo uno no puede dar una 
hora para la  oración de las veinticuatro horas del 
día para recibir el tesoro eterno y la obtención de 
complacencia divina eterna cuyas posibilidades de 
ganar son del noventa y nueve por ciento? 

La  oración es un gran descanso para el 
espíritu, el corazón y la mente. Además, no 
implica ningún esfuerzo para el cuerpo. 

Cuando  una  persona  realiza  las  oraciones 
automáticamente  todo  lo  que  haga  con  buena 
intención  se  convertirá  en  actos  de  adoración. 
Puede traspasar todo el capital de su vida  hacia el 
Más Allá y de esta forma, puede hacer que su vida 
transitoria sea, en algún aspecto, permanente.

*   *   *

29



LA QUINTA PALABRA

En nombre de Allah, el Misericordioso, el  
Clemente

  “Es cierto que Allah  está con los que Le 
temen y con los que hacen el bien.”1

Si quieres entender que realizar las oraciones 
y no cometer pecados serios son actos naturales e 
innatos  del  ser  humano,  deberes  del  hombre. 
Escucha  y  toma  conciencia  de  la  siguiente 
comparación:

Una  vez,  en  un  tiempo  de  movilización 
general,  dos soldados se encontraban juntos en un 
regimiento.  Uno  estaba  bien  entrenado  y  era 
reflexivo,  el  otro  era  un  recluta  inexperto  y 
egocéntrico.  El  primero,  concentrado  en  el 

30



entrenamiento  y  la  guerra,  no  pensaba  en  las 
raciones  y  provisiones,  sabía  que  era  tarea  del 
Estado alimentarlo y equiparlo,  curarlo si estaba 
enfermo e incluso ponerle la comida en su boca si 
fuera  necesario.  Sabía  que  su  tarea  básica  era 
entrenar y pelear. Pero también en alguna ocasión 
debería  cocinar  y  lavaría  los  utensilios.  Si  le 
preguntaban:  “¿qué  haces?”,  respondería:  “estoy 
haciendo  tareas  de  fajina  para  el  Estado”  y  no 
diría: “estoy ganándome la vida”.

El recluta inexperto, sin embargo, pensaba en 
su  sustento  y  no  le  prestaba  atención  al 
entrenamiento ni a la guerra.  “Esto es deber del 
Estado  y  no  es  para  mí.”,  diría.  Pensaba 
constantemente  en  su  subsistencia,  y  dejaba  las 
filas del ejército para frecuentar el mercado para 
comprar. Un día, su hábil amigo le dijo:

“Hermano,  tu  tarea  básica  es  entrenar  y 
pelear. Te trajeron para esto. Confía en el sultán, 
no  te  va  a  dejar  hambriento  pues  es  su  tarea. 
Además, no tienes poder suficiente ni deseos, ni 
puedes  alimentarte  a  ti  mismo  en  cada  lugar. 
Estamos en tiempo de movilización  y guerra,  te 
considerará un rebelde y te castigará. En verdad, 
hay dos tareas que nos conciernen. Una es tarea 
del sultán: nosotros hacemos sus tareas de fajina y 

31



él  nos  da el  sustento.  La  otra  es  nuestro deber: 
entrenar y pelear,  y algunas veces el   sultán nos 
ayuda con esto”. 

Por supuesto, tú entenderás el peligro en que 
estaría el soldado vago si no prestase atención a 
los consejos del experto.

¡Oh,  perezosa  alma  mía!  Este  lugar 
turbulento  de  guerra  es  la  tormentosa  vida 
mundana. Y la armada dividida en regimientos, la 
sociedad humana. Y el regimiento es comparable 
a la comunidad del Islam en este siglo. Uno de los 
dos soldados es un devoto Musulmán que conoce 
las obligaciones de su religión, las lleva a cabo y 
lucha contra Satán y su propia alma para dejar de 
hacer  cosas  sin  sentido  y  no  cometer  pecados. 
Mientras que el otro es un terrible malhechor que 
está muy inmerso en la pelea por el sustento y que 
calumnia al Verdadero Proveedor. Abandona sus 
obligaciones  religiosas  y  comete  pecados  en  su 
vida  cotidiana.  En cuanto  al  entrenamiento  y  la 
instrucción,  lo  más  destacado  es  la  –primera 
oración- y la adoración. Y la guerra  es la lucha 
contra el alma y sus deseos y los demonios entre 
los  genios  y  los  hombres  para  liberarlos  del 
pecado y de la inmoralidad, y salvar su corazón y 
espíritu de la eterna perdición. La primera de las 

32



dos tareas es dar vida y sustentarla, mientras que 
la otra es la adoración y las súplicas al Dador y 
Señor de vida. Creer y confiar en Él.

Además,  quienquiera  que  hizo  y  ofreció  la 
vida, la cual es el más brillante milagro del arte 
del Eterno Señor y una maravilla de su sabiduría, 
es Aquel que mantiene y  perpetúa esto a través 
del  sustento.  No  puede  ser  otro.  ¿Quieres  una 
prueba?  Los  animales  más  impotentes  y  débiles 
animales  son  los  que  están  mejor  alimentados, 
tales como los peces y los gusanos en la fruta. Y 
las criaturas más desvalidas y delicadas  tienen la 
más  selecta  comida  como  por  ejemplo  los  más 
pequeños y jóvenes de todas especies.

Seguramente,  es  suficiente  comparar  los 
peces con los zorros, los animales recién nacidos 
con  las  bestias  salvajes,  y  los  árboles  con  los 
animales para entender que la comida lícita no es 
obtenida a través de la fuerza y la voluntad, sino a 
través de la impotencia y la debilidad. 

Es  decir,  alguien  que  deja  de  realizar  la 
oración por buscar el sustento, es como el soldado 
que abandonó el campamento y la trinchera y se 
fue  al  mercado.  En  cambio,  el  buscador  de 
raciones  de  las  cocinas  del  Todo  Generoso 
Proveedor de misericordia después de realizar la 

33



oración, va él mismo por su sustento para no ser 
una  carga  para  el  resto,   es  un  acto  bueno  y 
valiente. Esto es también un tipo de adoración.

Además,  la  naturaleza  del  hombre  y  las 
facultades  espirituales  muestran  que   fue creado 
para la adoración. Respecto al poder y las acciones 
necesarias para la vida en este mundo, no puede 
competir ni con el gorrión más pequeño. Mientras 
que con  conocimiento y  necesidad, mediante la 
adoración y las súplicas —que son esenciales para 
la vida espiritual y la vida en el Más Allá— será 
como el monarca y el comandante de los animales.

¡Oh alma mía!, si tú haces de la vida terrenal 
el  objetivo de tu  vida y trabajas constantemente 
para ello, llegarás a ser sólo como el gorrión más 
pequeño, pero si haces de la vida del Más Allá tu 
objetivo y  único fin,  usas esta vida como medio y 
como  un  campo  de  cultivo,  y  te  esfuerzas  de 
acuerdo a esto, entonces serás como un poderoso 
comandante  de  animales,   un  amado  siervo 
suplicante de Allah Todo Poderoso y Su huésped 
honorable y respetable.

¡Éstos  son  los  dos  caminos  abiertos  a  ti! 
Puedes  elegir  el  que  desees...Sólo  pide  que  el 
Clementísimo te guíe y te otorgue éxito...

34



LA SEXTA PALABRA

En nombre de Allah, el  Misericordioso, el  
Clemente.

“Es cierto que Allah les ha comprado a los  
creyentes sus vidas y bienes a cambio del  

Paraíso”(Corán 9:111).
Si quieres entender cuántas ganancias otorga, 

y qué honorable rango es acercarse con sumisión a 
Allah y ser Su siervo y Su soldado, entonces lee 
con atención la siguiente comparación:

Una vez, un rey confió a dos de sus súbditos 
una  finca  para  cada  uno,  incluyendo  todas  las 
herramientas, maquinarias, caballos, armas y otros 
útiles.  Pero  como  era  una  época  de  guerra,  no 
había  estabilidad.  Todo  estaba  destinado  a 
desaparecer o a sufrir cambios. El rey en su piedad 
infinita envió al teniente más noble a ver a los dos 

35



hombres y por medio de un clemente decreto les 
comunicó lo siguiente: 

“Vendedme las propiedades que os confié de 
modo  que  yo  las  mantendré  por  vosotros.  No 
permitan  que  sean  destruidas.  Después  que  la 
guerra  termine,  os  las  devolveré  en  mejores 
condiciones  que  antes.  Las  respetaré  como 
vuestras  propiedades,  y  pagaré  un  precio  mayor 
por  ellas.  En  cuanto  a  las  maquinarias  y  las 
herramientas  en  el  taller,  serán  usadas  en  mi 
nombre y puestas en mi mesa de trabajo, pero el 
precio y el valor por su uso se incrementarán mil 
veces.  Recibiréis  todo  el  beneficio  que  se 
acumule.  Sois indigentes  y no tenéis recursos, y 
sois  incapaces  de afrontar  el  costo  de este  gran 
riesgo. Dejadme asumir los gastos, y os daré los 
ingresos y beneficios. Los podréis disfrutar hasta 
que comience la desmovilización. ¡Mirad las cinco 
maneras en las que os beneficiaréis! 

Pero  si  no  me  vendéis  las  propiedades, 
comprobareis que ninguno es capaz de preservar 
lo que posee, y perderéis lo que ahora tenéis. No 
valdrá para nada y perderéis la oferta que os hago. 
Las  delicadas  y  preciadas  herramientas  y 
materiales  que  están  esperando  para  ser  usados, 
perderán  también  todo  su  valor.  Tendréis 

36



problemas y preocupaciones por la administración 
y  preservación  de  los  bienes,  pero  al  mismo 
tiempo  seréis  castigados  por  traicionar  mi 
confianza.  ¡Mirad  las  cinco  maneras  en  las  que 
perderéis!

Por  el  contrario,  si  me  vendéis  las 
propiedades,  os  convertiréis  en  mis  soldados  y 
actuaréis en mi nombre. En vez de un prisionero 
común o un soldado raso, seréis libres tenientes de 
una exaltada monarquía.”

Después  que  escucharon  el  decreto,  el  más 
inteligente de los dos hombres dijo:

“Por  supuesto,  estoy  orgulloso  y  feliz  de 
vender. Doy mil gracias.”

Pero el otro era arrogante, egoísta y disoluto; 
su alma se había vuelto tan arrogante como la del 
Faraón.  Como  si  fuese  a  estar  eternamente 
inmutable, ignoraba los terremotos y los tumultos 
de este mundo y dijo:

“¡No!  ¿Quién  es  el  sultán?  No  venderé  mi 
propiedad, ni dejaré de disfrutarla.”

Después  de  un  tiempo,  el  primer  hombre 
alcanzó un rango tan alto que todo el  mundo le 
envidió. Recibió el favor del sultán y vivió feliz en 
el propio palacio del rey. Por el contrario, el otro 
cayó en tal estado que todo el mundo sentía pena 

37



de él,  pero también pensaban que se lo merecía. 
Sufrió castigos y tormentos como resultado de su 
error. Su felicidad y su propiedad desaparecieron.

¡Oh  alma  caprichosa!  Mira  a  la  cara  de  la 
verdad  a  través  de  esta  parábola.  En  cuanto  al 
sultán,  él  es  el  Eterno  Señor,  tu  Sustentador  y 
Creador. Y las fincas, maquinarias y herramientas 
son las posesiones de este mundo. Tu cuerpo, tu 
corazón  y  tu  espíritu  están  entre  dichas 
posesiones,  así  como  también  tus  sentidos 
externos e internos tales como la vista y el habla, 
la inteligencia y la imaginación.

El teniente más noble es el Noble Mensajero 
de Allah; y el más sabio decreto es el Generoso 
Corán,  que  describe  el  gran  desafío  que 
mencionamos en esta aleya:

“Es cierto que Allah les ha comprado a los  
creyentes sus vidas y bienes a cambio del  

Paraíso.”(Corán 9:111)
En  lo  referente  al  campo  de  batalla  es  la 

tempestuosa superficie de este mundo, que cambia 
incesantemente, se disuelve, se reforma y hace a 

38



cada  hombre  pensar:  “Todas  las  cosas 
abandonarán  nuestras  manos,  perecerán  y  se 
perderán,  ¿no  hay  manera  de  que  podamos 
transformarlas en algo eterno y preservarlas?”

Mientras concentrado en estos pensamientos, 
de  repente  escucha  la  voz  celestial  del  Corán 
diciendo: “Por supuesto que hay, una forma bella 
y fácil que contiene cinco ganancias”.

¿Cuál es esa forma? 
La  respuesta: Vender  lo  que  se  nos  ha 

confiado  a  su  verdadero  dueño.  Tal  venta 
proporcionará cinco ganancias.

Primera Ganancia:  La propiedad transitoria 
se  convierte  en  perdurable.  Porque  esta  vida 
limitada   cuando  es  otorgada  generosamente  al 
Eterno  y  Subsistente  Señor  de  la  Gloria  y  es 
utilizada para su causa, se transforma en eternidad. 
Dará frutos eternos. Aparentemente los momentos 
de  la  vida  desaparecerán  y  se  pudrirán  como 
granos  y  semillas  que  luego  darán  origen  a  las 
flores de la felicidad y de las promesas. Se abrirán 
y florecerán en el reino de la eternidad, y cada una 
también  presentará  un  aspecto  luminoso  y 
alentador en el Reino Intermedio.

Segunda Ganancia: Se da a cambio el  alto 
precio del Paraíso.

39



Tercera  Ganancia: El  valor  de  cada 
miembro  y  de  cada  sentido  se  multiplica  mil 
veces.

Por  ejemplo,  la  inteligencia  es  como  una 
herramienta.  Si  no  se  la  concedes  a  Allah 
Todopoderoso,  si  no  la  empleas  por  el  bien  del 
alma, se volverá un instrumento nefasto, incapaz y 
debilitado que te cargará con todas las penas del 
pasado  y  los  miedos  terroríficos  al  futuro. 
Descenderá  al  rango  de  un  instrumento 
desfavorable y destructivo. 

Es  por  ésta  razón  que  un  hombre  pecador 
caerá frecuentemente en la embriaguez y el frívolo 
entretenimiento para escapar  de las  vejaciones  e 
injurias  de  su  mente.  Pero  si  tú  cedes  tu 
inteligencia  a  su  Verdadero  Propietario  y  la 
empleas  en  Su  Nombre,  entonces  la  mente  se 
convertirá en una clave que descifrará un enigma, 
destapando los tesoros infinitos de la Compasión y 
las bóvedas de sabiduría que la creación contiene. 

Para dar otro ejemplo, la vista es uno de los 
sentidos a través del cual el alma ve  el mundo. Si 
no se la concedes a Allah Todopoderoso, sino que 
la usas en nombre del alma maligna y contemplas 
sólo  las  escenas  bellas  pero  pasajeras  y 
transitorias,  te  hundirás  hasta  llegar  a  ser  un 

40



esclavo del alma lujuriosa y concupiscente. Pero si 
entregas la vista a su Hacedor, la empleas en Su 
Nombre  dentro de los  límites  impuestos  por  Él, 
entonces  crecerás al rango de un lector del Libro 
Maravilloso,  un  testigo  de  los  milagros  del  arte 
Divino.  Serás  como  una  bendita  abeja 
succionando flores de Misericordia en el jardín de 
este mundo.
      Otro ejemplo para mencionar  es la lengua y el 
sentido  del  gusto.  Si  no  lo  entregas  al  Sabio 
Creador,  y  lo  empleas en  el  nombre  del  alma 
maligna  o  sólo  para  el  placer  de  comer  estarás 
bajo el dominio de los deseos de la gula y serás 
como  el  empleado  de  menor  importancia  en  su 
fábrica.  Pero  si  entregas  el  sentido  del  gusto 
contenido en la lengua al Generoso Proveedor, te 
elevarás  al  rango de un experto  cuidador  de los 
tesoros  de  la  Divina  compasión,  un  agradecido 
inspector de las cocinas del eterno poder de Allah.

Entonces mira bien, ¡Oh mente! ¡Reconoce la 
diferencia entre un instrumento de destrucción y la 
llave del  universo! Y mira  cuidadosamente,  ¡Oh 
Ojo!  ¡Ve  la  diferencia  entre  un  abominable 
consentido y el experto encargado de la biblioteca 
Divina! Y, ¡Oh lengua, prueba bien! ¡Observa la 
diferencia entre el empleado menos reconocido de 

41



una  fábrica  y  el  cuidador  del  tesoro  de  la 
misericordia de Allah!

Si  comparas  otros  miembros  y  otras 
herramientas como esos  entonces entenderás que 
el  creyente  adquiere  una  naturaleza  merecedora 
del  Paraíso  y  el  no  creyente  una  naturaleza 
conforme al Infierno. La razón para cada uno de 
acuerdo a su respectivo valor es que el creyente, 
por  virtud  de  su  fe,  pone  la  confianza  en  su 
Creador, hace todo en Su Nombre y dentro de los 
límites  trazados  por  Él,  mientras  que  el  no 
creyente traiciona la confianza y la emplea por el 
bien de su lujuriosa alma. 

Cuarta Ganancia: El ser humano es débil y 
está expuesto a numerosos  problemas. Es pobre, y 
sus  necesidades  son muchas.  Es  impotente,  y  la 
carga de su vida es muy pesada. Si no confía en el 
Omnipotente y Glorioso, ni pone su confianza en 
Él  y  confidencialmente  no  se  rinde  a  Él,  su 
conciencia  será  siempre  torturada.  Tormentos 
infructuosos, dolores y tristezas lo asfixiarán y lo 
intoxicarán, volviéndose un ser irracional y como 
una bestia.

Quinta  Ganancia: Aquellos  que  han 
experimentado  el  conocimiento  sabio  y 
descubrieron la verdadera naturaleza de las cosas, 

42



los elegidos que han atestiguado la verdad, están 
de  acuerdo  que  todas  las  adoraciones  y 
glorificaciones a Allah hechas por sus miembros 
les brindarán las herramientas que los ayudarán en 
el  momento  de  mayor  necesidad  y  tomarán  la 
forma de frutos del Paraíso.

Si desprecias este trato con cinco ganancias, 
además de ser desprovisto de su ganancia, sufrirás 
cinco pérdidas.

Primera  Pérdida: La  propiedad  y  la 
descendencia  que  te  corresponden,  el  alma 
maligna y los capricho que tú consientes, la vida y 
la  juventud  que  tienes,  todo  desaparecerá  y  se 
perderá.  Tus  manos  estarán  vacías.  Sólo  habrá 
pecado y dolor aferrado a tu cuello como un yugo. 

Segunda  Pérdida: Sufrirás  el  castigo  por 
traicionar la confianza. Ya que te has dañado a ti 
mismo  usando  los  preciados  instrumentos  que 
recibiste para objetivos sin valor.

Tercera  Pérdida: Por  destruir  todas  las 
buenas facultades  del  hombre  a  un nivel  mucho 
más  inferior  al  de los  animales,  has  insultado y 
transgredido a la sabiduría de Allah.

Cuarta Pérdida:  En tu debilidad y pobreza, 
habrás colocado la pesada carga de la vida en tus 
frágiles  hombros  y gemirás  constantemente  y te 

43



lamentarás bajo los golpes de la transitoriedad y la 
disgregación. 

Quinta  pérdida: Es transformar  los  regalos 
bellos del Clemente tales como la inteligencia, el 
corazón, el ojo y la lengua, los cuales te han sido 
dados para conseguir la vida eterna y la felicidad 
en  el  Más  Allá,  en  instrumentos  de  aspecto 
horroroso que abrirá las puertas del Infierno frente 
a ti.

¿Ahora, vamos a pensar sobre la venta, es tan 
difícil  ceder  la  confianza?  ¿Es  tan  difícil  de 
soportar  para  que  mucha  gente  rechace  el 
ofrecimiento?  ¡No,  de  ninguna  manera!  No  es 
absolutamente  pesado.  Ya  que  los  límites  de  lo 
lícito  son amplios,  y están muy adecuados a los 
deseos del hombre; no hay necesidad de traspasar 
a lo prohibido. Las tareas impuestas por Allah son 
pocas y ligeras. Ser un siervo y soldado de Allah 
es  un  placer  y  honor  indescriptible.  Una  de  las 
tareas es  simple: actuar y realizar todas las cosas 
en nombre  de Allah,  como un soldado;  tomar  y 
dar  en  nombre  de  Allah;  moverse  y  sentirse 
relajado de acuerdo con Su permiso y ley. Si uno 
se equivoca, entonces tendrá que pedir perdón, y 
decir:

44



“¡Oh  Señor!  Perdona  nuestros  pecados,  y  
acéptanos  como  Tus  siervos.  Haznos  seguros  
sustentadores de Tu confianza  hasta que la hora 
llegue cuando seamos tomados. Amén”, y pídele a 
Él.

*   *   *

45



LA SÉPTIMA PALABRA

Presta  atención  a  la  siguiente  historia  y 
comprenderás  cuán  valiosas  son  y  cuántas 
dificultades esclarecen las dos partes de esta frase:

                 
“Creo en Allah y en el Día Final,” la cual 

resuelve la enigmática clave de la creación y abre 
la puerta de la felicidad para el espíritu humano. 
También  conoceremos  lo  beneficioso  y  curativo 
que  es  poner  la  confianza  en  tu  Creador  y 
refugiarse en Él a través de la paciencia y el ruego. 
Realizar  la  súplica  a  tu  Proveedor  a  través  del 
agradecimiento,  y  qué  importantes,  preciados, 
brillantes pasajes para el viaje a la eternidad – y 
provisiones para el Más Allá y luces para la tumba 
–  son escuchar  el  Corán,  obedecer  sus  órdenes, 
realizar las oraciones y dejar de cometer grandes 
pecados. 

Una vez un soldado,  cayó  en una situación 
muy difícil en un campo de batalla y fue sometido 
a examen. Sucedió lo siguiente: 

46



Tenía  dos  profundas  y  terribles  heridas  en 
ambos costados y detrás de él estaba al acecho un 
feroz  león.  Frente  a  él  había  una  horca  que 
llevaba a la muerte y a la aniquilación a todos los 
que amaba e incluso a él mismo. Además de todo 
esto,  tenía  que  afrontar  un  largo  viaje:  estaba 
siendo  desterrado.  Consideraba  su  situación 
desesperadamente  terrible,  sentía  que  era  un 
soldado desafortunado. Pero una persona amable 
con  luz  interior  como  Khidr  apareció  y  le dijo: 
“No  desesperes.  Te  daré  dos  enigmas  y  te 
enseñaré a usarlos. Si los usas adecuadamente el 
león  se  convertirá  en  un  caballo  dócil  a  tu 
disposición  y  la  horca  se  convertirá  en  un 
columpio  para  tu  placer  y  disfrute.  También  te 
daré dos medicinas. Si sigues las instrucciones las 
dos  heridas  se  convertirán  en  dos  flores 
perfumadas de las llamadas Rosas de Muhammad 
(la paz y las bendiciones sean sobre él). Además te 
daré  un  pasaje;  con  el  serás  capaz  de  hacer  un 
viaje  de  años  de  duración  en  un  día,  como  si 
volases. Si no me crees, prueba un poco y verás  
que  es  verdad.”  El  soldado  probó  un  poco  y 
afirmó que era verdad. 

47



Sí, yo, este pobre Said, afirmo esto también. 
Es  porque  yo  lo  experimenté  y  vi  que  era 
absolutamente verdad.

Poco  después  vio  a  un  hombre  astuto  y 
libertino  como  el  demonio  que  venía  del  lado 
izquierdo  y  traía  consigo  galas  adornadas, 
fotografías y fantasías, y además, muchas bebidas 
para embriagarse. Se paró delante del soldado y le 
dijo: 

“¡Oye, ven, amigo! Bebamos y divirtámonos. 
Veamos estas fotos de chicas bonitas, escuchemos 
música  y  comamos  esta  sabrosa  comida”. 
Entonces le preguntó: “¿Qué eso que recitas?”

“Un enigma”, fue su respuesta.
“¡Deja de hacer eso que no tiene sentido! ¡No 

amargues  nuestra diversión! E hizo una segunda 
pregunta: “¿Qué eso que tienes en tu mano?”

“Una medicina”, el soldado respondió.
“¡Tírala! Estás sano, no hay nada malo en ti. 

Es hora de disfrutar”. Y le preguntó: “¿Qué es ese 
papel con cinco marcas?”

“Es  un  pasaje  y  una  tarjeta  para  recibir 
alimentos.”

“¡Oh, rómpelo!”, el hombre dijo. “¿Para qué 
necesitamos  hacer  un  viaje  en  esta  hermosa 
primavera?”. Intentó persuadirle con todo tipo de 

48



artimañas  y  el  pobre  hombre  estaba  un  poco 
convencido.  Sí,  las  personas  pueden  ser 
engañadas.  Yo  fui  engañado  con  tales  astutas 
trampas.

De repente, escuchó del lado derecho una voz 
tan fuerte como un trueno. “¡Ten cuidado!”, dijo. 
“¡No te  dejes engañar!  Di a  este  tramposo:  ‘¡Si 
tienes la forma para matar al león que está detrás 
de mí, quitar la horca que está delante mío, acabar 
con las  heridas  de  mi  izquierda  y mi  derecha  e 
impedir  el  largo  viaje  que  tengo  que  hacer, 
entonces  ven  y  hazlo!¡Muestra  lo  que  puedes 
hacer  y  déjanos  verlo!  Entonces  después  podrás 
decir, venga vamos a divertirnos. ¡De lo contrario, 
calla!’. Deja hablar al hombre inspirado por Allah 
que se parecía a Khidr. 

 ¡Oh alma mía, la cual reía en su juventud y 
ahora  llora!  El  desafortunado  soldado  
es el hombre y eres tú. El león es la hora señalada 
y la horca es la muerte,  decadencia, y separación 
a través de la cual, en la alternación del día y la 
noche  todos  los  amigos  son  despedidos  y  se 
pierden. Y estas dos heridas, una es la impotencia 
infinita y preocupante del hombre, mientras que la 
otra es su pobreza ilimitada.  El exilio y el  viaje 
son un largo recorrido de examen que pasa desde 

49



el mundo de los espíritus a través de la matriz y la 
infancia  hasta  la  vejez;  a  través  del  mundo,  la 
tumba y el reino intermedio, hacia la resurrección 
y el Puente de Sirat. 

En cuanto a los dos enigmas, son la creencia 
en Allah Todopoderoso y el Más Allá.Además, a 
través  del  enigma  sagrado,  la  muerte  toma  la 
forma de un caballo manso que lleva al hombre 
creyente de la prisión mundana hacia los jardines 
del  Paraíso  y  hacia  la  presencia  del  Más 
Misericordioso. Es por esto que los sabios que han 
descubierto  este  misterio  no  temen  a  la  muerte. 
Ellos la han deseado antes que llegase. Y a través 
del enigma de la Creencia en Allah,  el paso del 
tiempo, el cual es decadencia y separación, muerte 
y fallecimiento, se transforman en los medios para 
observar  y  contemplar  con  perfecto  placer  los 
milagros del Glorioso Hacedor de todas las cosas, 
tales como renovados bordados  multicolores, las 
maravillas de Su poder, y las manifestaciones de 
Su  misericordia.  Por  supuesto,  los  espejos 
reflejarán los colores de la luz del sol cambiados y 
renovados,  y  las  imágenes  del  cine  serán 
cambiadas,  mejorarán,  transformándose  en 
escenas más bellas. 

50



En  cuanto  a  las  dos  medicinas  una  es  la 
paciencia y la confianza en Allah, y la otra es la 
creencia  en  el  poder  de  tu  Creador  y  tener 
confianza en Su sabiduría. ¿Es éste el caso? Por 
supuesto lo es. ¿Qué miedo puede tener el hombre 
que, al sentir su impotencia, confía en el Señor del 
Mundo que tiene el poder de dar la orden:

   ¡Sé,  y  es!? Frente  a  la 
calamidad más horrible, él dice:

         
    De  Allah  somos  y  a  Él  debemos  volver”.
(Corán 2:155) y con  una creencia fuerte  deposita 
su confianza en su Clementísimo Sustentador. Por 
supuesto,  una  persona  con  conocimiento 
verdadero  de  Allah  disfruta  con  la  incapacidad, 
con el temor a Allah. Sí, hay placer en el temor. Si 
un  bebe  de  un  año fuese  lo  suficientemente 
inteligente  y  se  le  preguntase:  “¿qué  es  lo  más 
placentero y dulce para ti?”, debería decir: “darme 
 cuenta de mi incapacidad y debilidad, y temer al 
golpe de mi madre a la vez que me refugio en su 
dulce  pecho.”  Pero  la  compasión  de  todas  las 
madres  no  es  más  que  un  reflejo  de  la 
manifestación  de la  Divina Misericordia.  Es por 

51



esta razón que los sabios han encontrado tal placer 
en la impotencia y el  temor a Allah que se han 
declarado  apasionadamente  libres  de  su  propia 
fuerza y poder y se han refugiado en Allah. Han 
hecho  de  la  falta  de  poder  y  el  temor  un 
instrumento de intercesión para ellos mismos. Otra 
medicina,  es  el  ruego  y  la  súplica  con  el 
agradecimiento, la satisfacción, y la confianza en 
la misericordia del Clemente Proveedor. ¿Es esto 
así? 

 Sí, ¿cómo pueden la pobreza y la necesidad 
ser dolorosas y pesadas para un huésped del Todo 
Generoso y Munificente que hace de la faz de la 
tierra una mesa de generosidades y convierte a la 
primavera  en  un  ramo  de  flores  y  es  El  Quien 
coloca  las  flores  en  la  mesa  y  las  dispersa?  La 
pobreza  y  la  necesidad  toman  la  forma  de  un 
apetito placentero. El huésped intenta incrementar 
su pobreza  de la  misma forma que hace con su 
apetito. Es por esto que los sabios se preciaron de 
la  pobreza.  ¡Pero  ten  cuidado,  no  lo 
malinterpretes!  Entiende  la  pobreza  con  el 
significado  de  humildad  de  uno  ante  Allah  y 
suplicarle, y no entender la idea la pobreza ante la 
gente actuando como un mendigo. 

52



Y en cuanto  al  pasaje  y  al  bono equivalen 
practicar las tareas religiosas obligatorias y sobre 
todo realizar el rezo y dejar de cometer pecados 
graves. ¿Es  así? Sí, lo es. De acuerdo al consenso 
de aquellos  que observan y tienen conocimiento 
de  lo  invisible  y  de  quienes  descubren  los 
misterios de la creación, las provisiones, la luz y el 
caballo Burak para el largo y oscuro camino de la 
post-eternidad, sólo puede conseguirse a través del 
cumplimiento de las órdenes del Corán y evitando 
lo que está prohibido. La ciencia, la filosofía y el 
arte no tienen mucho mérito en este camino. Su 
luz alcanza sólo hasta la puerta de la tumba.

¡Oh mi  alma perezosa!  ¡Que fácil,  ligero  y 
rápido  es  realizar  las  cinco  oraciones  diarias  y 
dejar  los  siete  pecados  mortales!  Si  tienes  la 
facultad  de  razonamiento  y  no  eres  corrupto, 
entiende:  ¡qué  importantes  y  amplios  son  sus 
resultados,  sus  frutos  y  sus  beneficios!  Di  al 
Demonio y al hombre que están animándote hacia 
el vicio y la disipación:

“Si  tienes  los  medios  para  acabar  con  la 
muerte,  y  puedes  hacer  que  la  decadencia  y  la 
transitoriedad desaparezcan del mundo, y eliminas 
la pobreza y la impotencia del hombre, y cierras la 
puerta de la tumba, entonces: ¡dínoslo y déjanos 

53



escucharlo! ¡De lo contrario cállate! El Corán lee 
el  universo  en  la  gran  mezquita  del universo. 
Déjanos escucharlo.  Déjanos ser iluminados  con 
esta luz. Déjanos actuar de acuerdo a su camino. 
Déjanos  recitarlo  constantemente.  En  verdad,  el 
Corán es la palabra. Eso es lo que dicen de Él. El 
Corán es la verdad y viene del Verdadero. Dice la 
verdad  y  la  muestra  y  esparce  luminosa 
sabiduría...”

54



           
 ¡Oh Allah! Ilumina nuestros corazones con  

la luz de la creencia y  en el Corán.
¡Oh Allah! Enriquécenos con la necesidad de  

Ti y no nos empobrezcas con la carencia de Tu  
presencia. Haznos libres de nuestra propia fuerza  
y  poder,  y  refúgianos  en  Tu  fuerza  y  poder.  Y  
señálanos  entre  aquellos  que  colocan  su  
confianza  en  Ti   y  no  nos  hagas  confiar  en  
nosotros mismos. Cuídanos con Tu protección y  
ten misericordia de nosotros y ten misericordia de  
todos los  hombres  y  mujeres  creyentes  y  ofrece  
bendiciones y paz a nuestro Maestro Muhammad,  
Tu  Siervo  y  Profeta,  Tu  Amigo  y  Amado,  la  
Belleza de Tu Dominio, la Soberanía de Tu Arte,  
la Esencia de Tu favor y el Sol de Tu Camino, la  
Lengua  de  Tu  Prueba  y  el  Ejemplar  de  Tu  

55



Misericordia, la Luz de Tu Creación y la Gloria  
de  Tus  Criaturas,  la  Luz  de  tu  Unidad  en  la  
Multiplicidad de tus Criaturas y el Revelador del  
Misterio  de  Tus  Seres,  y  el  Heraldo  de  la  
Soberanía  de  tu  Dominio  y  el  Anunciador  de  
aquellas cosas que Te placen, el Anunciador de  
los Tesoros de Tus Nombres y el Instructor de Tus  
Siervos,  el  Interpretador  de  Tus  Señales,  y  el  
Reflejo de la Belleza de tu Dominio, y el Sentido  
de Tu presencia y atestiguarte,  Tu Amado y Tu  
Profeta al que Tú enviaste como una Misericordia  
a Todos los Mundos y  a toda su Familia  y sus  
Compañeros, y a sus hermanos entre los profetas  
y mensajeros  y a Tus ángeles y a los honrados  
entre Tus siervos. AMÉN.

*   *   *

56



LA OCTAVA PALABRA

En Nombre de Allah, el Misericordioso, el  
Clemente.

 

Allah, no hay dios sino Él, el Viviente, el  
Sustentador.(Corán 3:1;2:253)

Realmente la práctica de Adoración ante Allah 
es el Islam.(Corán 3:19)

Si  deseas  comprender  este  mundo  y  al 
espíritu  del  hombre  dentro  de  esta  vida  y  la 
naturaleza y el valor de la religión en el hombre, y 
cómo el mundo es una prisión si no hay Verdadera 
Religión, y que sin religión el hombre llega a ser 

la más miserable de las criaturas, y así es  

¡Oh Allah! y,  ¡No hay dios más que  
Allah! que  resuelve  el  enigma  del  mundo  y 

57



entrega  el  espíritu  humano  desde  la  oscuridad, 
entonces presta atención y considera este relato: 

En el pasado, dos hermanos partieron en un 
largo viaje.  Continuaron su camino hasta que el 
camino  se  dividió  en  dos.  Al  principio  de  la 
bifurcación  había  un  hombre  serio  y  le 
preguntaron: “¿Cuál es el mejor camino?”. Él les 
dijo: “En el camino de la derecha se debe con la 
ley y el orden, pero esta privación se transforma 
en  seguridad  y  felicidad.  Sin  embargo,  por  el 
camino de la mano izquierda hay libertad y no hay 
restricciones, pero hay peligro y maldad. ¡Ahora la 
libertad de elección es vuestra!” 

Tras haber escuchado, diciendo,

                  
“Verdaderamente yo me apoyo en  Allah.(Corán 
11:56)” el  hermano  de  buen  carácter  tomó  el 
camino derecho y se conformó con el orden y las 
reglas.  El  otro,  que  era  inmoral  y  caprichoso, 
prefirió el camino izquierdo por la libertad.  Con 
nuestra imaginación vamos a seguir a este hombre 
en  su  recorrido  el  cual  era  aparentemente  fácil 
pero en realidad era espiritualmente pesado.

Entonces, este hombre subió montañas y bajó 
valles  hasta  que  se  encontró  en  un  desolado 

58



páramo. De repente escuchó un terrorífico sonido 
y vio a un gran león saliendo del bosque y que iba 
a atacarle. Y él huyó.

Llegó a un pozo sin agua de sesenta metros 
de profundidad y saltó dentro porque sentía mucho 
miedo.  Cayó hasta  la  mitad  del  pozo donde sus 
manos  encontraron un árbol y se aferró a él.  El 
árbol,  que se esparcía  por  las paredes  del  pozo, 
tenía  dos  raíces.  Dos  ratas,  una  blanca  y  una 
negra,  estaban  atacándolas  y  royéndolas.  Miró 
hacia arriba y vio que el león estaba esperándole 
como  un  centinela.  Hacia  abajo  vio  un  dragón 
horroroso. Tenía su cabeza levantada la cual casi 
llegaba a su pie a unos treinta metros. Su boca era 
tan grande como la boca del pozo, entonces miró a 
las  paredes  y  vio  que  insectos  venenosos  lo 
rodeaban. Miró hacia la boca del pozo y vio una 
higuera. Pero no era un árbol común, tenía frutas 
de muchos árboles diferentes, desde nueces hasta 
granadas. 
     Aunque debido a su falta de razonamiento y 
necedad este hombre no entendió que este no era 
un acontecimiento normal ni casual sino que había 
misteriosos  secretos  ocultos  en  esos  seres.  No 
comprendió  que  había  alguien  más  poderoso 
dirigiéndolos. 

59



Ahora, mientras que su corazón, su espíritu y 
su mente lloraban secretamente y gritando por esta 
penosa situación, su alma maligna hacía como si 
no  pasara  nada;  tapó  sus  orejas  al  llanto  de  su 
corazón  y  su  espíritu  y  se  engaño  a  sí  mismo. 
Empezó a comer las frutas de los árboles como si 
estuviese en un huerto. Pero algunas de las frutas 
eran venenosas y dañinas. Allah  Todo Poderoso 

dice  en un Divino Dicho   
“Yo, Allah, soy tal como Mi siervo me imagina.”

 Entonces, a través de su  necedad y su falta 
de entendimiento este infeliz hombre pensó que lo 
que veía era normal y verídico. Y así es como el 
camino  lo  trató,  lo  trata  y  lo  tratará.  No  podía 
morir,  asi  que  se  salvaría  de  la  muerte,  pero 
tampoco  vivía  ya  que  padecía  un  tormento 
continuo.  Pero  por  ahora,  vamos  a  dejar  a  este 
hombre  nefasto  con  su  sufrimiento  y 
consideraremos la situación del otro hermano.

Esta afortunada e inteligente persona sigue su 
camino pero no sufre ninguna calamidad como su 
hermano.  Ya  que  debido  a  su  buena  moral, 
pensaba  e  imaginaba  cosas  buenas.  Todas  las 
cosas  eran  amistosas  y familiares  para  él.  Y no 

60



sufrió  ninguna  dificultad  o  privación  como  su 
hermano, ya que conocía y obedecía las órdenes. 
Le resultó fácil.  Siguió su camino libremente en 
paz y con seguridad. Entonces llegó a un huerto en 
el cual había flores y frutas muy llamativas, y, que 
como  no  estaban  cuidadas  estaban  sucias  y 
podridas.  Su  hermano  había  entrado  también  en 
uno parecido pero como sólo se preocupó de ver 
sólo las cosas sucias que revolvieron su estómago, 
tuvo  que  dejar  todo  e  irse  sin  ser  capaz  de 
descansar. Pero este hombre actuó de acuerdo a la 
regla: “Mira lo bueno de las cosas,” y no le prestó 
atención  a  las  cosas  malas.  Se  benefició  de  lo 
bueno  y  tuvo  un  descanso  placentero  y  pudo 
seguir su camino. 

Más tarde, como el primer hermano entró en 
un  gran  desierto  y  repentinamente,  escuchó  el 
rugido de  un león que le estaba atacando. Estaba 
asustado pero no tanto como su hermano. Ya que, 
a  través  de  sus  buenos  pensamientos  y  actitud 
positiva, pensó: “Este desierto tiene un soberano y 
es  posible  que  este  león  sea  un  siervo bajo  sus 
órdenes”,  y  encontró  consolación.  Pero  aún  así 
huyó hasta que encontró un pozo vacío de sesenta 
metros de profundidad. Se arrojó dentro. Como su 
hermano, su manó chocó con el árbol a la mitad 

61



del  camino y permaneció  suspendido en el  aire. 
Miró y vio los dos animales royendo las dos raíces 
del árbol. Miró arriba y vio al león y hacia abajo 
vio  al  dragón.  Así  como  su  hermano  vio una 
situación muy extraña,  estaba  aterrorizado como 
él, pero su terror era mil veces menor que el de su 
hermano.  Porque su  buena  moral  le  había  dado 
buenos pensamientos y estos le mostraron el lado 
bueno de todas las cosas. 

Entonces, pensó así: “Estos hechos extraños 
tiene relacion entre si. Incluso parece que actúan 
de  acuerdo  a  un  orden.  Entonces,  estos  asuntos 
contienen un misterio. Sí, ellos están bajo la orden 
de un soberano oculto. Por lo tanto, no estoy solo, 
el  soberano  oculto  me  está  viendo,  me  está 
probando. Me está llevando hacia algún lugar con 
algún  propósito  e  invitándome  allí.  Una  gran 
inquietud  surgió  de  ese  miedo  placentero  y  de 
estos  agradables  pensamientos  y  se  preguntó: 
¿Quién es él que me está probando, quiere darse a 
conocer  y me está llevando con algún propósito 
por este raro camino?”.

Entonces,  el  amor  hacia  el  poseedor  del 
misterio surgió del deseo de conocerle, y de este 
amor surgió el deseo de resolver el misterio. Y de 
este deseo surgió la necesidad de adquirir buenas 

62



cualidades con las cuales gratificar y dar placer al 
propietario del misterio. 

Entonces el miró al árbol y vio que era una 
higuera, pero contenía frutas de miles de árboles. 
Entonces  todo  su  miedo  desapareció  porque 
entendió que seguro la higuera era un listado, una 
exhibición. El soberano oculto debe haber añadido 
ejemplos de la frutas en el huerto a este árbol a 
través  de  un  milagro  y  con  un  misterio.  Debe 
haber  adornado  al  árbol  de  forma  que  muestre 
ejemplos  de cada una de las  comidas  que él  ha 
preparado para sus huéspedes. De lo contrario no 
habría  otra  forma  que  un  solo  árbol  pudiese 
producir miles frutas de árboles diferentes. 

Entonces  comenzó  a  suplicar  para  que 
estuviese  inspirado  por  la  clave  del  misterio. 
Gritó: 

“¡Oh soberano de este lugar! He caído en  
tu fortuna,  y  me refugio en ti,  soy tu siervo  y  
quiero complacerte, y te estoy buscando.” 

Después que hizo esta súplica, las paredes del 
pozo repentinamente se partieron y una puerta se 
abrió  en  un  maravilloso,  placentero  y  tranquilo 
huerto.  La  boca  del  dragón se  transformó  en  la 
entrada y éste y el león tomaron la forma de dos 

63



sirvientes; y le invitaron a entrar. El león incluso 
llegó a ser un caballo dócil a su disposición.

¡Oh  mi  alma  perezosa!  ¡Oh  amigo 
imaginario!  ¡Ven! Déjanos comparar  la  posición 
de  estos  dos  hermanos  para  que  podamos  ver 
cómo lo  bueno trae  lo  bueno y  lo  malo  trae  lo 
malo. Déjanos averiguarlo.

Por  un  lado,  el  viajero  infeliz  del  camino 
izquierdo  está  todo  el  tiempo  temblando  con 
miedo  esperando  entrar  en  la  boca  del  dragón, 
mientras que el afortunado es invitado a un huerto 
perfumado,  espléndido  y  lleno  de  frutos.  El 
corazón  del  desafortunado  se  le  acelera  por  un 
terrible terror y un penoso miedo. Mientras que el 
afortunado  mira  y  observando  los  extraños 
acontecimientos como una lección deliciosa,  con 
un miedo placentero y un conocimiento adorable. 
También el miserable está sufriendo tormentos en 
desolación, desesperación y soledad, en cambio el 
afortunado tiene placer en la esperanza,  deseo y 
familiaridad. Además, el desafortunado se ve a sí 
mismo como un prisionero sujeto a los ataques de 
bestias salvajes, mientras que el afortunado es un 
honorable  huésped  que  disfruta  amistosamente 
con los extraños siervos  del generoso anfitrión del 
cual él es huésped. Además el infeliz apresura sus 

64



tormentos  complaciéndose  con  las  frutas  las 
cuales  son  aparentemente  deliciosas  pero  en 
realidad  venenosas.  Ya  que  las  frutas  son 
muestras, hay permiso de probarlas para buscarlas 
en  los  diferentes  árboles  de  donde  provienen  y 
llegar acostumbrarse a ellas, pero no hay permiso 
para  devorarlas  como  un  animal.  Para  el 
afortunado  que las  prueba  y  entiende  el  asunto; 
pospone  comérselas  y  obtiene  placer  con  la 
espera.  Además,  el  desafortunado  se  está 
engañando  a  sí  mismo.  A  través  de  la  falta  de 
discernimiento, está haciendo de una verdad y de 
una situación tan clara y brillante como la luz del 
día  en  un  miedo  oscuro  y  opresivo,  dentro  una 
ilusión  infernal.  No  merece  piedad  ni  tampoco 
tiene derecho a quejarse a nadie.

Por ejemplo,  si  una persona que está en un 
banquete  placentero  en  un  hermoso  jardín  en 
verano,  se  encuentra  entre  sus  amigos  y  se 
emborracha con bebidas prohibidas y malas, y se 
imagina  a  sí  mismo  con  hambre  y  desnudo  en 
mitad  del  invierno  entre  animales  salvajes  y 
comienza a gritar y a llorar, no merece piedad. Se 
está torturando y está insultando a sus amigos al 
imaginarlos  como  bestias.  El  hermano 
desafortunado  es  así.  Pero  el  afortunado  ve  la 

65



verdad.  Y  la  verdad  es  buena.  Percibiendo  la 
belleza  de  la  verdad  el  hermano  afortunado  es 
respetuoso con el dueño de la verdad. Por lo tanto 
merece su misericordia.

El  significado  del  decreto  Coránico:  “Lo 
bueno que te ocurre viene de Allah y lo malo de  
ti  mismo”(Corán 4:79) está  claro.  Si  haces  una 
comparación  con  otras  cuestiones  diferentes 
dentro  del  mismo  tema,  entenderás  que  el  alma 
maligna del primer hermano ha preparado un tipo 
de  infierno  para  él,  mientras  que  la  buena 
intención, la buena acción, el buen carácter, y los 
buenos  pensamientos  del  otro  le  han  permitido 
recibir  gran  felicidad,  prosperidad  y  una  virtud 
brillante.

¡Oh alma  mía!  ¡Y tú  que  estás  escuchando 
esta historia junto con mi alma! Si no quieres ser  
el  hermano  desafortunado  y  quieres  ser  el  
afortunado,  escucha  el  Corán,  obedece  sus  
aleyas,  sujétate  a  ellas,  y  actúa  de  acuerdo  a  
ellas.

Si  has  entendido  las  verdades  de  esta 
comparación,  serás  capaz  de  hacerlas 
corresponder con las verdades de la religión, del 
mundo, del hombre y de la creencia en Allah. Yo 

66



diré las importantes,  y entonces tú deducirás los 
detalles.

Entonces,  ¡Mira! De los dos hermanos,  uno 
es un espíritu creyente y un corazón honrado. El 
otro  es  un  espíritu  no  creyente  y  un  corazón  
depravado. Y de los dos caminos, el de la derecha 
es  el  camino  del  Corán y  la  creencia  en  Allah, 
mientras que el de la izquierda es el camino de la 
rebeldía y la negación. El huerto del camino  es la 
vida  transitoria  del  hombre  en  sociedad  y 
civilización  en  las  cuales  están  juntas  las  cosas 
buenas y malas, limpias y sucias. 

La persona sensata es la que actúa de acuerdo 

a  la  regla:   “Toma lo  
que es placentero y claro, deja lo que es triste y  
turbio” y sigue su camino con tranquilidad en el 
corazón. En cuanto al desierto es la tierra en este 
mundo, y el león es la muerte en la hora señalada. 
El pozo es el cuerpo del hombre durante esta vida, 
mientras  que  los  sesenta  metros  de  profundidad 
indican un promedio de vida de sesenta años. El 
árbol  es el  periodo de vida y la  sustancia  de la 
vida. Los dos animales, uno blanco y uno negro, 
son el día y la noche. El dragón es el camino al 

67



Reino Intermedio y pabellón del Más Allá,  cuya 
boca es la tumba, pero para el creyente, esta boca 
es  una  puerta  transformando  la  prisión  en  un 
jardín. Insectos venenosos, son las calamidades de 
este  mundo.  Para  el  creyente  son  como 
precauciones  y  favores  Divinos  del  Más 
Misericordioso  que le  previenen apartándolo  del 
sueño del distraído. Las frutas en el árbol son las 
generosidades  de  este  mundo,  las  cuales  el 
Absolutamente  Generoso  ha  hecho  en  forma  de 
ejemplos de las generosidades del Más Allá. Son 
muestras que invitan a acostumbrarse a las frutas 
del Paraíso. El árbol que produce diferentes frutas 
a pesar de ser un solo árbol es una señal del poder 
del Eterno Señor, con el sello del Divino Dominio 
y Soberanía. 

Porque  “hacer  todo  de  una  sola  cosa”,  es, 
hacer todas las plantas y frutas de la misma tierra, 
y crear todos los animales de un mismo liquido, y 
crear  todos  los  miembros  y  órganos  de  los 
animales de una simple comida. Junto con “hacer 
de  todo  una  cosa”  es,  como  hacer  arte  creando 
tejidos  de simple  piel  y  hacer  para  cada  animal 
una carne diferente y además una gran variedad de 
comidas  que  estos  animales  comen  en  un 
inimitable sello y peculiar estampa del Soberano 

68



Eterno  Quien  es  el  Único,  Eterno  Hacedor.  Por 
supuesto, para hacer de una cosa todo y de todo 
una  cosa  es  una  señal,  una  marca  peculiar  del 
Creador Eterno y del Todopoderoso.

En  cuanto  al  enigma,  es  el  misterio  de  la 
sabiduría  de  la  creación,  el  cual  es  resuelto  a 
través del misterio de la creencia. Y la llave es 

“Oh Allah, No hay más dios que Allah, y, no 
hay más dios que Él, el Eterno, el Subsistente 
por Si Mismo.”

 Y  la  boca  del  dragón  transformada  en  la 
puerta del jardín es una señal que, para la gente 
descarriada  y  rebelde  la  tumba  es  una  puerta 
conectada con la desolación y el triste olvido. La 
tumba  es  como  un  calabozo  estrecho  como  el 
estómago de un dragón. En cambio, para la gente 
del  Corán y para los  creyentes  es  la  puerta  que 
abre la prisión de este mundo hacia el campo de la 
inmortalidad  y  las  arenas  donde  cada  uno  es 
puesto a prueba hacia los jardines del Paraíso, y de 
las  privaciones  de  la  vida  mundana  hacia  la 
Misericordia  del  Clementísimo.  El  león  que  se 

69



convierte en un siervo amistoso y un dócil caballo 
es un signo de eso: 

A  pesar  de  que  para  la  gente  disoluta  la 
muerte es amarga, una eterna partida de aquellos 
amados y la expulsión del engañoso paraíso que es 
este mundo y la entrada en desolación y soledad al 
calabozo de la tumba, para los encaminados y la 
gente  del  Corán,  es  unirse  con todos  sus  viejos 
amigos y queridos que acaban de partir al próximo 
mundo.  Es  tiempo  para  recibir  el  pago ofrecido 
por  la  generosidad  del  Más  Misericordioso  y 
Clemente por los servicios rendidos a Él,  y una 
descarga de la privación de las tareas de la vida,  y 
un  descanso  del  ejercicio  e  instrucción  de  la 
adoración y examen.

En resumen:  Quienquiera que haga de esta 
corta vida su objetivo y su propósito, estará en el 
Infierno aunque parezca que está en el Paraíso. Y 
quienquiera que crea seriamente en la vida eterna 
recibirá  la  felicidad  de  ambos  mundos.  Sin 
embargo la dificultad y la tristeza de este mundo 
serán para él, por ver esto como una sala de espera 
para  el  Paraíso,  lo  soportará  y  dará  gracias 
pacientemente... 

70



¡Oh Allah! Escógenos de entre la gente feliz,  
segura,  del  Corán  y  la  creencia.  Amén.  ¡Oh 
Allah!  Concede  paz  y  bendiciones  a  nuestro  
Maestro  Muhammad  y  a  su  Familia  y  
Compañeros, tanto las letras que componen sus  
palabras, representadas con el permiso del Más  
Misericordioso  en  los  reflejos  de  las  ondas  del  
aire, en el recitar de cada una de las palabras por  
todos los que recitan el Corán desde su primera  
revelación  hasta  el  final  de  los  tiempos,  y  ten  
misericordia de nosotros y nuestros parientes,  y  

71



ten misericordia de todos los hombres y mujeres  
creyentes tan numerosos como aquellas palabras.  
A  través  de  Tu  Misericordia,  Oh  el  Más  
Misericordioso  de  todos.  Amén.  Todas  las  
alabanzas  sean  a  Allah,  el  Señor  de  Todos  los  
Mundos.

*   *   *

72



NOVENA PALABRA

En Nombre de Allah, el Misericordioso, el  
Clemente.

“Así  pues,  ¡Glorificado  sea  Allah!  Cuando  
entráis en la tarde y cuando amanecéis.  Suyas  
son las alabanzas en los cielos y en la tierra. Y  
(glorificado  sea)  al  caer  la  tarde  y  cuando  
entráis en el mediodía.”(Corán 30:17-18)

¡Hermano!  Me  preguntas  acerca  de  la 
sabiduría en los momentos específicos de las cinco 
oraciones diarias. Voy a mostrarte sólo uno de los 
muchos  ejemplos  de  la  sabiduría  durante  esos 
momentos.

73



Por supuesto como cada uno de los horarios 
de la  oración marcan el comienzo de un ciclo 
importante, así también es un reflejo de la 
distribución Divina del poder y de las universales 
generosidades Divinas dentro de esta distribución.

Entonces,  más  glorificación  y  alabanza  al 
Todopoderoso  de  Gloria  que  ha  ordenado  estos 
horarios,y  más  plegarias  y  agradecimientos  por 
todas las innumerables generosidades acumuladas 
entre  cada  horario,  son  el  significado  de  las 
oraciones.  Para  entender  un  poco  este  sutil  y 
profundo significado, deberías escuchar junto a mi 
alma los siguientes cinco puntos: 

PRIMER PUNTO
El  significado  de  las  oraciones  es  el 

ofrecimiento  de  glorificación,  alabanza  y 
agradecimiento  a  Allah  Todopoderoso.  Es  decir, 
pronunciando Glorificado sea Allah por la palabra 
y la acción ante la gloria y la eminencia de Allah, 
es santificarle y adorarle. Y declarar que Allah es  
Supremo a través de la palabra y el acto ante Su 
perfección absoluta, es exaltarle y magnificarle. Y 
diciendo Todas las alabanzas sean para Allah con 
el  corazón,  la  lengua  y  el  cuerpo,  es  ofrecer 
agradecimiento ante Su absoluta belleza. Es decir,  
glorificación, exaltación, y alabanza son como las 

74



semillas de las  oraciones. Por eso estas tres cosas 
están presentes en cada parte de las  oraciones, en 
todas  las  acciones  y  palabras.  Estas  palabras 
benditas son repetidas treinta y tres veces después 
de  las   oraciones,  para  enfatizar  y  reiterar  el 
significado de las   oraciones. Estos tres términos 
confirman  el  verdadero  significado  de  las 
oraciones.

SEGUNDO PUNTO
El  significado  de  la  adoración  es  que,  el 

siervo  ve  sus  propios  errores,  su  impotencia  y 
pobreza, y en el Tribunal Divino demuestra amor 
y  admiración  ante  la  perfección  Dominante,  la 
Divina  misericordia  y  el  poder  del  Eterno 
Hacedor.  Es  decir,  así  como  la  soberanía  de 
Divina  requiere  que  el  siervo  vea  sus  fallos  a 
través  de  la  búsqueda  del  perdón  y  de  sus 
glorificaciones  y  al  declarar  “Glorificado  sea 
Allah” proclama que Su Señor es puro, sagrado y 
está  libre  de  todo  defecto,  y  es  exaltado  por 
encima  y  lejos  de  las  falsas  ideas  de  la  gente 
descarriada. 

El perfecto poder de la Misericordia Divina 
requiere  que  el  siervo  a  través  de  entender  su 
propia debilidad y la impotencia de otras criaturas, 
proclame “Allah es Supremo”  con admiración y 

75



maravillado ante la majestuosidad de las obras del 
poder  del  Eterno  Creador,  y  que  alabe  con 
profunda  humildad  buscando  refugio  en  Él  y 
depositando su confianza en Él.  

Y el infinito tesoro de la misericordia Divina 
requiere  que  el  siervo dé  a  conocer  sus  propias 
necesidades y la necesidad y pobreza de todas las 
criaturas a través del ruego y la súplica, mientras 
que  proclama las  generosidades  y  regalos  de  su 
Señor a través del agradecimiento y aclamación y 
pronunciando  “Todas  las  alabanzas  sean  a  
Allah”. 

Es  decir,  las  palabras  y las  acciones  de las 
oraciones  comprenden  estos  significados,  y  han 
sido puestas del lado de la Divinidad.

TERCER PUNTO
Como el hombre es un pequeño ejemplo de 

este gran mundo y la Sura Al Fatiha es un ejemplo 
brillante  del  magnífico  Corán,  entonces  también 
las  oraciones son muestras completas y luminosas 
de  todas  las  oraciones  adoraciónes  y  un  mapa 
sagrado  señalando  todas  las  variedades  de  la 
oracion adoración que realizan todas las criaturas. 

CUARTO PUNTO
Los  engranajes  del  reloj  que  marcan  los 

segundos,  los minutos,  las horas,  y el  día de un 

76



reloj que cuenta la duración de una semana, son 
ejemplos  de  que  cada  una  sigue  al  otro,  así 
también la alternancia del día a la noche, que son 
como los segundos de este mundo -  en el  gran 
reloj de Allah Todopoderoso –. Los años que son 
como minutos, y las etapas de la vida del hombre 
que  son  las  horas,  y  las  épocas  de  la  vida  del 
mundo  que  cuentan  los  días  uno  tras  otro,  son 
ejemplos  el  uno  del  otro,  son  como  el  otro,  y 
recuerdan al otro. Por ejemplo: 

El tiempo del Fajr, por la mañana temprano: 
el tiempo hasta la salida del sol que nos recuerda 
el inicio de la primavera y la salida del hombre del 
útero materno,  y el  primer  día  de los seis  de la 
creación de los cielos y la tierra. Recuerda que los 
actos Divinos están siempre presentes.

El  tiempo  de  Zhur justo  pasando  el  
mediodía: se parece al  inicio del pleno verano, de 
la  plena  juventud,  del  tiempo  del  hombre  en  el 
mundo, y trae a la memoria las manifestaciones de 
la  misericordia  y  las  abundantes  generosidades 
divinas. 

El tiempo de Asr, hacia la tarde. Se parece al 
otoño y  a  la  vejez.  El  tiempo  del  Profeta  de  la 
última época, (la paz y las bendiciones sean sobre 
él),  conocida  como  la  era  de  la  Felicidad  y 

77



recuerda los actos y los favores Divinos del Más 
Misericordioso.  

El  tiempo  de  Magrib,  la  puesta  del  sol: 
Recordando la partida de muchas criaturas, el fin 
del otoño, la muerte del hombre, y la destrucción 
del mundo y el comienzo de la Resurrección, este 
tiempo  nos  hace  reflexionar  sobre  las 
manifestaciones  de  la  Gloria  Divina  y  su 
Grandiosidad.  Despierta  a  los  hombres  de  sus 
sueños negligentes.

El tiempo de Isha, al anochecer: En cuanto a 
este  tiempo,  trae  a  la  memoria  el  mundo  de  la 
oscuridad que pone un velo negro sobre todos los 
objetos  que  están  visibles  durante  de  día  y  al 
invierno que  esconde la  superficie  muerta  de  la 
tierra  con  su  mortaja  blanca.  También  nos 
recuerda las obras que han dejado los hombres que 
fallecieron y pasaron bajo el velo del olvido y este 
mundo, que es lugar donde todos somos puestos a 
prueba, tendrá fin y proclamará las alucinantes y 
poderosas  disposiciones  del  Todo  Glorioso  y 
Fascinante Hacedor.

En cuanto a  la noche,  nos hace recordar el 
invierno, la tumba y el Reino Intermedio, hace que 
el  hombre  reflexione  y  vea  qué  necesaria  es  la 
misericordia de Allah para el espíritu humano. 

78



El rezo Tahajjud, informa qué importante es 
la luz para la noche de la tumba y la oscuridad del 
Reino Intermedio; le advierte de esto al creyente y 
le  recuerda  las  generosidades  infinitas  del 
Verdadero Otorgador,  proclamando que el  único 
que merece todas las alabanzas y agradecimientos.

Y la segunda mañana recuerda la mañana de 
la Resurrección. Sin embargo la mañana de esta 
noche es razonable, necesaria y cierta. La Mañana 
de  la  Resurrección  y  la  primavera  del  Reino 
Intermedio son ciertamente similares y están en el 
mismo nivel.

Esto  es,  así  como  cada  uno  de  los  cinco 
horarios marca el inicio de un ciclo importante y 
recuerdan los otros grandes ciclos, a través de la 
increíble  distribución   del  Poder  del  Eterno 
Aclamado,  se  recuerdan  los  milagros  del  poder 
Divino  y  los  regalos  de  la  Divina  misericordia 
para cada año, cada era y cada época.  Es decir, 
rezar   es  una  tarea  innata,  es  la  base  de  la 
adoración  y  un  deber  incuestionable,  es  lo  más 
adecuado y apropiado para todos los momentos.

QUINTO PUNTO
Por naturaleza el ser humano es  débil, todo 

le toca, causándole tristeza y pena. Además de ser 
impotente debe enfrentar numerosas calamidades 

79



y enemigos. También es sumamente pobre y sus 
necesidades  son  en  efecto  muchas.  También  es 
perezoso e incapaz y las responsabilidades de su 
vida son muy pesadas. Su humanidad lo ha unido 
al resto del universo, pero sufre continuamente la 
decadencia y la desaparición de las cosas que él 
ama y que le son familiares. También la razón le 
muestra  objetivos  exaltados  y  frutos  duraderos,  
pero  su  mano  es  corta,  su  vida  breve,  su poder 
limitado y su paciencia es escasa. 

 Así,  se  puede  entender  claramente  cuán 
esencial  es  para  el  espíritu  en este  estado en  el 
tiempo de  Fayr , temprano por la mañana, poder 
recurrir  y  presentar  una petición  al  Tribunal  del 
Todopoderoso  de  Gloria,  Clementísimo  y  Todo 
Hermoso a través de rezos y súplicas, para buscar 
éxito y ayuda de él. Es muy importante porque es 
el punto de soporte que le ayudará a enfrentar las 
cosas  que  surgirán  ese  día  y  a  sobrellevar  las 
tareas que le serán encargadas.

El tiempo de Zuhr, justo pasando el mediodía 
es  el  momento  de  la  cumbre  del  día  y  es  el 
principio de su declinación, es el tiempo cuando 
las  labores  diarias  se  acercan  a  su  realización, 
tiempo para un corto descanso de la presión del 
trabajo, cuando el alma necesita una pausa de la 

80



insensibilidad  y  el  cansancio  provocado  por  el 
esfuerzo  del  trabajo.  Un  tiempo  para  que  la 
Generosidad  Divina  se  manifieste.  Cualquiera 
puede  entender  entonces  qué  bonito,  bueno, 
necesario y apropiado es para el alma del humano 
realizar la   oración del mediodía.  Significa estar 
relegado  de  la  presión,  alejarse  del  descuido  y 
dejar las cosas absurdas, transitorias y juntar las 
manos para agradecer y alabar en el juzgado  del 
Verdadero  Otorgador  de  Generosidad,  el  Eterno 
Omnipresente por todos Sus regalos. Buscar ayuda 
en Él y a través de la inclinación mostrar toda la 
impotencia ante su Gloria y Grandeza y proclamar 
la admiración,  amor  y humildad que uno siente. 
Aquel que no reconoce esto, no es un ser humano 
pleno.

En cuanto al tiempo de  Asr por la tarde, se 
asemeja  a  la  melancólica  estación  del  otoño,  al 
sombrío estado de la vejez y triste período en el 
tiempo final. También es cuando los asuntos del 
día llegan a sus conclusiones, el momento en que 
las  generosidades  Divinas  que  se  han  recibido 
durante el día como salud, bienestar, y beneficios 
se han acumulado para formar un todo. El tiempo 
que  muestra  al  poderoso  sol  que  comienza  a 
ponerse; es el  que anuncia que el  hombre es un 

81



huésped-oficial  y  que  todo  es  transitorio  e 
inconstante.

Ahora, el alma del hombre desea la eternidad 
y  fue  creada  para  la  eternidad.  Adora  la 
benevolencia y se entristece por la separación. Es 
por esto que si es un humano con sabiduría, puede 
entender qué tarea más exaltada, qué servicio más 
apropiado, qué camino más adecuado para pagar 
una  deuda  innata,  en  verdad,  qué  felicidad  más 
agradable es realizar el  rezo de la tarde. Porque 
ofrecer súplicas en el Tribunal Eterno del Infinito 
Omnisciente,  el  Subsistente  Por  Sí  Mismo 
Eternamente significa tener refugio en la gracia de 
la infinita  Misericordia  a través de las gracias  y 
alabanzas  por  las  innumerables  generosidades. 
Rezar en la presencia de su grandeza a través de 
las inclinaciones delante su Poder y postrarse en 
absoluta  humildad delante  de lo interminable  de 
Su  Divinidad,  permitirán  encontrar  la  verdadera 
consolación y tranquilidad del alma.

El tiempo de Magrib en la puesta de sol hace 
recordar  la  desaparición  y la  triste  despedida de 
las  delicadas  y  lindas  criaturas  del  verano  y  el 
otoño  al  comienzo  del  invierno.  También,  se 
asemeja a cuando el hombre muere y deja todo lo 
que ama en la triste despedida y entra en la tumba. 

82



Nos  recuerda  la  muerte  de  este  mundo  entre 
angustiosas  convulsiones  que  harán  emigrará  a 
todos sus habitantes a otros mundos y la lámpara 
de  este  lugar  de  donde somos  puestos  a  prueba 
será  apagada.  Es  el  tiempo  en  que  se  dará  un 
severo  aviso  a  aquellos  que  adoran  a  las  cosas 
transitorias y efímeras.

Así, en ese tiempo, para el   rezo de Magrib, 
el  espíritu del hombre,  que por naturaleza es un 
reflejo deseoso del Eternamente Bello, se vuelve 
hacia el trono de poder absoluto del Imperecedero 
Eterno, el Único Señor Quien realiza estas obras 
poderosas,  gira  y  transforma  estos  enormes 
mundos. Declara  ‘Allah es Supremo’  y se aleja 
de todo lo transitorio. Junta sus manos al servicio 
de su Señor y entrando en la presencia del Eterno 
Señor dice:  ‘Todas las alabanzas sean a Allah’ 
alaba  y  enaltece  Su  intachable  perfección,  Su 
incomparable belleza, Su misericordia infinita. Y 
a través de declarar:  

 “Solo  a  Ti  te 
adoramos, sólo en Ti buscamos ayuda,”(Corán 
1:5) proclama su adoración y busca la ayuda de Su 
Dominio sin asistencia, Su Divinidad sin par, Su 
Soberanía  no compartida.  Después,  se  inclina  y 

83



declara junto con todo el universo su debilidad e 
impotencia,  su  pobreza  y  bajeza  delante  de  la 
infinita  majestad,  el  poder  sin  límites  y  poder 
absoluto  del  Señor  Eterno,  dice: 

“Toda  la  Gloria  a  mi  
Poderoso Señor” y glorifica a su Sublime Señor. 
El  hombre  proclama  su  amor  y  adoración 
maravillosa con humildad, se postra delante de la 
Belleza imperecedera de Su Esencia, Sus sagrados 
atributos,  Su  constante  infinita  perfección, 
abandonando todas las demás cosas fuera de Él. 
Encuentra al Eterno Clementísimo y dice,

“Toda  la  Gloria  a  mi  
Exaltado Señor,” declara que su Altísimo Señor 
no  decaerá  nunca  y  lo  alaba  porque  no  tiene 
ninguna falta.

Después, atestigua en la Unidad de Allah y en 
la misión del profeta Muhammad (Sobre él sean la 
paz y las bendiciones). Se sienta y ofrece benditos 
saludos y bendiciones a todas las criaturas como 
un  regalo  al  Imperecedero,  al  Señor  Todo 
Glorioso.  Y,  a  través  de  saludar  al  más  noble 
Mensajero, renueva su fidelidad a Él y  proclama 

84



obediencia  a  Sus  mandatos.  Para  renovar  e 
iluminar  su  fe,  observa  el  orden  sabio  en  este 
palacio  del  universo  y  atestigua  la  Unidad  del 
Todo  Glorioso  Hacedor.  Da  testimonio  de la 
Misión de Muhammad (Sobre él sean la paz y las 
bendiciones)  quien es el heraldo de la soberanía y 
Dominio de Allah, el mensajero de aquellas cosas 
que Le complacen  y el interprete de los signos y 
aleyas del libro del Universo. Esto es realizar el 
rezo  del  Magrib.  Entonces,  ¿cómo  puede  uno 
considerarse ser pleno si no entiende lo bueno y 
puro que es  hacer el rezo en la puesta del sol, qué 
alabado y complaciente  es el  acto de adoración, 
qué  asunto  más  serio  y  qué  conversación 
interminable  y  cuánta  felicidad  permanente 
permite sentir en esta morada transitoria?

En la hora de ‘Isha en la caída de la tarde, los 
últimos  indicios  del  día  desaparecen  en  el 
horizonte  y  el  mundo  de  la  noche  envuelve  al 
universo.  Como  El  Todopoderoso  y   Glorioso,  

 “El cambiador de la Noche y  
del  Día”, vuelve  la  página  blanca  del  día  a  la 
página oscura de la noche a través de poderosas 
propuestas  Divinas.  Esto  hace  recordar  las 

85



actividades  Divinas  de  Omnisciente  de  la 

Perfección,  “El  Subyugador 
del  Sol  y  de  la  Luna” volviendo  la  página  del 
verano con sus adornos verdes en la fría y blanca 
página del invierno. Y, con obras restantes de los 
difuntos que han sido borradas de este mundo con 
el paso de tiempo, recuerda a los actos Divinos del 
Creador de la Vida y la Muerte en su paso a otro 
mundo  completamente  diferente.  Es  un  tiempo 
que  trae  a  la  memoria  las  disposiciones  de El  
Creador  del  Cielo  y  la  Tierra y  las 
manifestaciones de Su Sabiduría en la destrucción 
completa  de  este  estrecho,  breve  y  despreciable 
mundo, las agonías terribles de su fallecimiento y 
un  despliegue  del  amplio,  eterno  y  majestuoso 
Mundo del Más Allá. 

El  Único  verdadero  Señor   que  merece 
Adoración sólo puede ser el Dueño del universo, 
su  Verdadero  Hacedor,  El  Que  con  facilidad 
convierte  la  noche  en  el  día,  el  invierno  en  la 
primavera y este mundo en el Más Allá como las 
páginas de un libro; Aquel que escribe y las borra 
y las transforma. 

86



Al anochecer, el espíritu del hombre, que es 
infinitamente impotente, débil, pobre y necesitado, 
y sumergido en la infinita oscuridad del futuro, y 
sacudido  por  innumerables  eventos,  realiza  el 
rezo  de  Isha,  el  cual  tiene  un  significado 
relacionado  con   lo  que  dijo 

Abraham:  “No amo lo que se  
desvanece”(Corán  6:76). A través  de  los  rezos 
busca refugio en el Tribunal del Único digno de 
Adoración, El Amado. En este mundo transitorio, 
es esta vida efímera con un futuro oscuro,  suplica 
recibir  unos  segundos  de  vida  inmortal  y  los 
favores  del  Todo  Misericordioso  y  Clemente 
Misericordioso para ver la luz de Su camino,  el 
cual esparcirá la luz en su mundo e iluminará su 
futuro  y  aliviará  las  heridas  que  resultan  de  la 
marcha y la decadencia de todos los amigos y las 
criaturas de la creación.

Temporalmente  el  hombre  se  olvida  el 
mundo  oculto,  desahoga  sus  infortunios  en  el 
Tribunal  de Piedad con su llanto  del  corazón,  y 
por si acaso, antes de dormir – el sueño se parece 
a la muerte- realiza su último deber de adoración. 
Y a fin de cerrar favorablemente el registro diario 

87



de sus acciones,   reza;  es decir,  se prepara para 
entrar  en  la  presencia  del  Eterno  Amado  y 
Adorado en lugar de adorar a todos los mortales 
que él ama, prefiere al Todopoderoso y Generoso. 
Prefiere ser salvado del mal de los seres dañinos 
ante los cuales él tiembla por su Señor Protector y 
Clemente,  en  lugar  de  todas  las  criaturas 
impotentes a las que podría pedirles.

 Comienza con Sura  Al Fatiha,  es  decir,  en 
vez  ser  obligado  a  pecar  y  elogiar  a  criaturas 
ansiosas, para que ellas no sean satisfechas, alaba 
y ofrece alabanza al Señor de Todos los Mundos, 
Quién es Absolutamente Perfecto, Completamente 
Autosuficiente, el Más Clemente y Generoso. 

Entonces  progresa  en  la  dirección: 

 Sólo a Ti te adoramos. Es decir 
a pesar de su pequeñez, insignificancia y soledad, 
a través de la unión del hombre con el Dueño del 
Día del Juicio, Que es el Eterno Soberano, llega a 
un rango donde es un huésped complacido en el 
universo  y  un  oficial  importante.  Declarando: 

 “Sólo  a  Ti  Te  
adoramos,  sólo  en  Ti  buscamos  ayuda”, el  se 
presenta a Allah en nombre de todas las  criaturas 

88



de la  adoración  y  pide  la  ayuda  de  la  poderosa 
congregación  y  la  enorme  comunidad  del 
universo. Entonces diciendo:

 “Dirígenos  por  el  
Camino Recto”, pide ser dirigido por el Camino 
Recto, el cual conduce es el camino luminoso que 
conduce a la felicidad eterna.

Y  ahora,  piensa  que  la  fuerza  del  Todo 
Glorioso,  quien hace que las plantas y animales, 
los soles escondidos y las estrellas sean soldados 
subyugados a su mando, sean lámparas y siervos 
en  esta  pensión  del  mundo.  Al  pronunciar: 

 Allah es el más Grande, se inclina (en 
el rezo). 

Entonces  piensa  en  la  gran  postración  de 
todas las criaturas. Es decir, cuando, con la orden 
de: 

¡Se!  Y  es(Corán  2:117), todas  las 
variedades de criaturas existentes cada año y cada 
siglo  – e  incluso  la  Tierra,  y  el  universo  –  son 
como  un  ejército  bien  ordenado  o  un  soldado 
obediente  que  es  librado  de  su  carga,  es  decir 
cuando  cada  uno  es  enviado  al  Mundo  de  lo 

89



Invisible, por la postración de su fallecimiento y 

muerte,  declara:     “Allah  es  el  más 
Grande”, y se inclina en postración. Como ellos 
son elevados en vida, en partes o separados, en la 
primavera en un despertar y la ráfaga de trompeta 

vivificante que ordena: ¡Sé! Y es. Se 
elevan y son preparados para servir a su Señor, el 
hombre  insignificante  también,  siguiéndoles, 

declara:  ¡Allah es el más Grande! En 
la presencia del Todo Misericordioso y Perfecto, 
Clemente y Bello los asombrados lo aman y con 
un  eterno  matiz  de  humildad  y  dignificada 
humillación voluntaria se postran. Es decir, hace 
una especie de Ascensión. 

Seguramente  habrás  entendido  cuán 
agradable, fino, placentero y elevado es realizar el 
rezo ‘Isha. Es un deber, un servicio y un acto de 
adoración muy razonable,  apropiado y un asunto 
muy serio.

Así, desde que cada uno de estos cinco ciclos 
son una marca de un ciclo poderoso, un signo de 
la actividad tremenda del Dominante y una señal 
de las  generosidades Divinas, los rezos prescritos, 

90



que son una  deuda y  una  obligación,  deben  ser 
específicamente realizados en esos horarios

. 

Gloria a Ti! No tenemos más conocimiento que  
el que Tú nos has enseñado. Tú eres, en 
verdad,el Conocedor perfecto, el Sabio.

(Corán 2:32)

¡Oh Allah! Grandes bendiciones y paz al que  
Tú enviaste como un maestro a Tus siervos para  
instruirlos en Tu conocimiento y en Tuadoración.  
Para hacer conocido los tesoros de Tus Nombres  
e interpretar los signos del Libro del universo y  

91



como un reflejo de su adoración de la belleza de  
Tu  Dominación,  y  a  toda  su  Familia  y  
Compañeros. Tten Misericordia de nosotros y de  
todos los hombres y mujeres creyentes. Amén. A  
través  de  Tu  Misericordia,  ¡Oh  el  Más  
Misericordioso de los Misericordiosos!

Said Nursi 

*   *   *

92



Conclusión

En nombre de Allah, el Misericordioso, el  
Compasivo.

[Una  palmada  para  el  descuidado  y  una 
lección de advertencia]

¡Oh  alma  mía  desgraciada  hundida  en  la 
negligencia que cree que esta vida es dulce,  has 
olvidado el Más Allá y buscas sólo este mundo! 
¿Sabes a qué te  pareces? ¡A un avestruz! Ve al 
cazador, pero no puede volar, mete la cabeza en la 
arena para que no lo vea  el cazador.  Su cuerpo 
enorme está  fuera y el  cazador  lo  ve.  Tiene los 
ojos  cerrados en la arena y no lo ve. 

¡Oh mi maligna alma, considera la siguiente 
comparación y obsérvala! Restringir la vista a este 
mundo transforma a un gran placer  en un dolor 
inmenso. 

93



Por ejemplo, hay dos hombres en este pueblo, 
es decir en Barla. El noventa y nueve por ciento de 
sus  amigos  se  ha  ido  a  Estambul,  donde  viven 
bien. Sólo uno ha permanecido aquí y también se 
irá. Por eso, ese hombre quiere Estambul, piensa 
en ello;  quiere ir junto a sus amigos.  Cuando le 
dicen  de  ir  para  ese  lugar,  se  ilusiona  y  se  va 
felizmente. 

En cuanto al  segundo hombre,  el noventa y 
nueve por ciento de sus amigos se ha marchado de 
aquí. Pero unos se han arruinado y otros se han 
establecido en lugares donde no puede ver nada ni 
nadie lo ve a él.  Imagina que se han marchado y 
han  caído  en  la  miseria  completa.  Este  hombre 
desgraciado se hace amigo de una sola persona en 
reemplazo de aquellos que perdió para encontrar 
el consuelo. Así, intenta olvidar el dolor penoso de 
la separación.

¡Oh,  alma  maligna!  Antes  de todo,  El  Más 
Querido de Allah y todos tus amigos,  están más 
allá de la tumba. Y uno o los dos que permanecen 
aquí  también  se  marcharán.  Así  que  no  tengas 
miedo de la muerte, ansía la tumba, y no apartes tu 
cabeza. Valientemente mira la tumba, y escucha lo 
que pide. Ríete en la cara de la muerte como un 

94



hombre  y  ve  lo  que  quiere.  Ten precaución,  no 
estés descuidado y parécete al segundo hombre. 

¡Oh, alma mía!  No digas,  “los tiempos  han 
cambiado,  esta  época  es  diferente,  todos  están 
sumergidos  en  este  mundo  y  adoran  esta  vida. 
Todos están borrachos de lucha por el sustento”. 
Ya que la muerte no cambia. La separación no se 
transforma en permanencia y no se hace diferente. 
La  impotencia  del  hombre  y  la  pobreza  no 
cambian, sino que aumentan. El viaje del hombre 
no se acorta, se hace más rápido.

Y no digas,  “Soy como cualquier  otro”. Ya 
que sólo te ofrecen amistad hasta  la tumba y el 
consuelo de estar  junto a todos los demás en el 
desastre, no tiene ningún significado más allá de la 
tumba. 

Y no supongas que eres libre e independiente. 
Ya que si miras esta pensión del mundo con el ojo 
de la sabiduría, verás que nada en absoluto carece 
de  orden  ni  de  objetivo.  ¿Cómo  puedes 
permanecer  fuera  del  orden  y  no  tener  ningún 
objetivo?  Los  acontecimientos  en  el  universo 
como  los  terremotos  no  son  juegos  de  la 
posibilidad. Por ejemplo, mientras que ves que las 
camisas  están  sumamente  bien  ordenadas  y 
sutilmente  bordadas,  unas  sobre  otras  y  unas 

95



dentro de otras, de la misma forma  está el vestido 
de la tierra de las especies de animales y plantas, 
que  son  embellecidas  y  adornadas  de  arriba  a 
abajo  con  objetivos  y  casos  de  la  sabiduría,  y 
también sabes que la tierra gira y es girada como 
una  calesita  en  orden  perfecto  dentro  de  los 
objetivos  más  exaltados.  ¿Cómo  es  entonces, 
como  un  ateo  confeso,  que  supone  los 
acontecimientos corrompidos por la muerte de la 
tierra, como el terremoto, el cual se parece a una 
sacudida  de  la  tierra  sobre  sí  misma,  a  ciertas 
formas  de  descuido  de  que  desaprueba  la 
humanidad y sobre todo de los creyentes, sin tener 
objetivo  y  sin  ser  resultado  de  la  posibilidad? 
¿Cómo es que ellos muestran las pérdidas penosas 
de  todos  aquellos  golpeados  por  no  tener 
recompensa y no haber ido sin motivo ni haberlos 
echado  en  una  desesperación  temible?  Cometen 
un gran error y perpetran una gran opresión. 

En efecto, tales acontecimientos ocurren por 
la orden del Omnisciente y Compasivo, a fin de 
transformar la propiedad pasajera de los creyentes 
similar a una a limosna y hacerla permanente. Son 
la expiación para los pecados que provienen de la 
ingratitud a las generosidades. 

96



Como un día  vendrá  cuando esta  tierra  sea 
juzgada y verá los actos del hombre,  que son el 
adorno de su cara, corruptos por la atribución de 
los compañeros y sin ser la causa de las gracias y 
los encontrará horribles. A la orden del Creador, 
les limpiará la cara y lo dejará limpios con un gran 
terremoto. A la orden de Allah, tirarán al infierno 
a aquellos que atribuyen compañeros a Allah y a 
aquellos  que  ofrecen  gracias  les  dirán:  “¡Ven y 
entra en el Paraíso!”.

*   *   *

97


	 LA PRIMERA PALABRA
	LA SEGUNDA PALABRA
	           LA TERCERA PALABRA
	LA SEXTA PALABRA

