
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 



 
 
 
 
 

Título del original del turco: MEKTUBAT  
Traducido al español por  
Lic. Lorena Lara 
Editado por Monica Liliana Stambuli 

SözlerNeşriyat ve Sanayi A.Ş. 
Copyright. Este libro no podrá ser    
reproducido,  ni total ni parcialmente,  
sin el previo permiso escrito del editor. 
Todos los derechos reservados. 
Impreso en Buenos Aires - 2014 
Sozler Publicaciones 
www.sozler.com.tr 
Para más información sobre la colección Risale-i Nur  
www.laluzdelafe.org 
info@laluzdelafe.org 
desde Argentina :    (011) 15 5710-3304 
desde el exterior : (+54911)  5710-3304 



 
De La Colección Risale-i Nur 

 

 
CARTAS 

 
 
 

Bediüzzaman 
Said Nursi 

 
 
 
 



 
 
 
 
 



 

 
 
 

 بِسمِ اللّٰه الرحمٰنِ الرحيمِ
ينعتسن بِه و 

Carta Uno 
هدمبِح حÒِبسلاَّ يا Ìءيش ننْ ماو هانحبس همبِاس 

[Ésta consiste de breves respuestas a cuatro preguntas] 
PRIMERA PREGUNTA 
¿Hadhrat Jidr está vivo? Si está vivo, ¿por qué algunos eruditos 

religiosos importantes no lo reconocen? 
La Respuesta: Él está vivo, pero hay cinco niveles de vida. Él está en el 

segundo. Es por esto que algunos eruditos religiosos han dudado de ello. 
 El Primer Nivel de Vida es la de nuestra vida, que es muy restringida 
con muchas limitaciones.  
 El Segundo Nivel de Vida es la de las vidas de Jidr y de Ilyas (que Allah 
les de paz) que es libre en cierta forma. Es decir, pueden estar presentes en 
varios lugares al mismo tiempo. No están permanentemente restringidos por los 
requerimientos de la humanidad como nosotros. Pueden comer y beber como 
nosotros cuando así lo desean, pero no están obligados como lo estamos 
nosotros. Los evliyas son quienes descubren y atestiguan las realidades de la 
creación y los informes de sus aventureros como Jidr, son unánimes y aclaran y 
demuestran este nivel de vida. Incluso hay un nivel de evliyas que se llama ‘el 
nivel de Jidr’. Un evliya que alcanza este nivel recibe instrucción de Jidr y se 
encuentra con él. Pero a veces quien está en ese nivel erróneamente cree que es 
Jidr en persona. 
 El Tercer Nivel de Vida es la de Idris y Jesús (que Allah les de paz) que, 
al haberles quitado los requerimientos de la humanidad, se elevan a un nivel 
angelical y adquieren una delicadeza luminosa. Simplemente Idris y Jesús están 
presentes en los cielos con sus cuerpos terrenales, que tienen la sutileza de los 
cuerpos del Mundo de Similitudes y la luminosidad de los cuerpos estelares. El 
Hadiz cuyo significado es: “Al final de los tiempos, Jesús (p.) vendrá y actuará 
según la Sharía de Muhammad (PyB)”, indica que al final de los tiempos la 
religión cristiana se purificará y se  despojará de supersticiones frente a la 
corriente de incredulidad y ateísmo nacida de la filosofía naturalista y se 



6                                                                                                                             CARTAS 
transformará al Islam. En este punto, la personalidad colectiva de la cristiandad 
matará a la temible personalidad colectiva de la irreligión con la espada de la 
Revelación; así también, representando a la personalidad colectiva de la 
cristiandad, Jesús (p.) matará al Dayyal, que representa a la personalidad 
colectiva de la irreligión, es decir, matará al pensamiento ateo. 
 El Cuarto Nivel de Vida es la de los mártires. Según el Corán, los 
mártires están en un nivel de vida superior al de los otros muertos en sus 
tumbas. Ya que los mártires sacrificaron sus vidas mundanales en el camino de 
la verdad, por Su perfecta munificencia, Allah Todopoderoso les otorga en el 
Reino Intermedio una vida parecida a la vida mundanal, pero sin penas ni 
dificultades. No saben que están muertos, piensan que se han ido a un mundo 
mejor. Disfrutan de una felicidad perfecta y no sufren los dolores de la 
separación que acompaña la muerte. Por cierto, los espíritus de los muertos son 
inmortales, pero ellos saben que están muertos. La felicidad y el placer que 
experimentan en el Mundo Intermedio no son iguales al de los mártires. Como 
si dos personas en sus sueños entraran a un palacio bello parecido al Paraíso; 
una sabe que está soñando y el placer y la felicidad que recibe son deficientes. 
Piensa: “Si me despierto, todo este placer desaparecerá”. Mientras que la otra 
persona no sabe que está soñando y experimenta verdadera felicidad y placer.  
 El modo en que los mártires y los otros muertos se beneficias de la vida 
en el Reino Intermedio es así diferente. Se ha establecido con innumerables 
incidentes y narraciones y, es cierto que los mártires manifiestan la vida de esa 
manera y creen que están vivos. Por cierto, este nivel de vida ha sido iluminado 
y demostrado en reiteradas ocasiones por muchos eventos como cuando 
Hamza (que Allah esté complacido con él) – el señor de los mártires – protegió 
a quienes habían recurrido a él y realizando y haciendo realizar los asuntos de 
este mundo. Yo mismo, incluso, tenía un sobrino y alumno llamado Ubeyd. Lo 
mataron a mi lado y en mi lugar; se convirtió en mártir. Luego, cuando fui 
prisionero de guerra en un lugar que quedaba a tres meses de distancia, en un 
sueño verdadero entré en su tumba, que tenía forma de morada bajo la tierra, a 
pesar de que yo no sabía dónde estaba enterrado. Lo vi viviendo el nivel de 
vida de los mártires. Evidentemente creía que yo estaba muerto y dijo que 
había llorado mucho por mí. Creyó que él estaba vivo, pero que al haberse 
retirado de la invasión rusa, se había construido un buen hogar bajo el suelo. 
Así, a través de algunas indicaciones similares, este sueño corto me brindó una 
convicción tan certera como haber atestiguado la verdad mencionada 
anteriormente.  
 El Quinto Nivel de Vida es la de la vida de los espíritus de los muertos 
en sus tumbas. Sí, la muerte es un cambio de residencia, la liberación del 
espíritu, un cese de tareas; no es aniquilación, inexistencia ni es ir a la nada. 
Hay muchas evidencias como los eventos innumerables de los espíritus de los 
evliyas que asumen formas y aparecen ante quienes descubren las realidades, 
también de los otros muertos que se relacionan con nosotros mientras estamos 
despiertos o durmiendo y que nos dicen cosas que se ajustan a la realidad. 
Evidencias como estas iluminan y demuestran este nivel de vida. De hecho, la 



CARTA UNO                                                                                                                    7 
Palabra Veintinueve sobre la inmortalidad del espíritu humano demuestra este 
nivel de vida con pruebas incontrovertibles.  

SEGUNDA PREGUNTA 
 Aleyas como la siguiente en el Sabio Corán, el Criterio de Verdad y 

Falsedad,  ًلامع نساَح كُماَي كُملُوبييوٰةَ لالْحو توالْم لَقى خاَلَّذ da 

a entender que “la muerte es creada como la vida; también es una bendición”. 
Mientras que la muerte es aparentemente disolución, inexistencia, deterioro, la 
extinción de la vida, el aniquilador de los placeres; ¿cómo puede ser creada y 
ser una bendición? 
 La Respuesta: Como se estableció al final de la respuesta de la Primera 
Pregunta, la muerte es un cese de las tareas de la vida; es un descanso, un 
cambio de residencia, un cambio de existencia; es una invitación a una vida 
eterna, un comienzo, la introducción a una vida inmortal. Tal como la vida llega 
al mundo a través de un acto de creación y de un decreto, así también la 
partida del mundo es a través de una creación y un decreto, a través de una 
sabiduría y con un propósito. Porque la muerte de la vida de una planta, el 
nivel más simple de vida, muestra que es una obra de arte más ordenada de la 
vida. Porque a pesar de que la muerte de los frutos, las semillas y los granos 
parecen ocurrir a través del deterioro y la disolución, su muerte es de hecho un 
amasado que comprende una reacción química extremadamente bien 
ordenada y de elementos combinados equilibradamente y una formación sabia 
de partículas; esta muerte oculta, ordenada y sabia aparece a lo largo de la vida 
y de los nuevos brotes. Es decir, la muerte de la semilla es el comienzo de la 
vida del brote; por cierto, ya que es como la vida misma, esta muerte es tan 
creada y bien ordenada como la vida.  
 Además, la muerte de los frutos y animales en el estómago humano es 
el comienzo de su elevación al nivel de vida humana; en consecuencia se puede 
decir “esa muerte es más ordenada y creada que su propia vida”.  
 Entonces, si la muerte de la vida de la planta, el nivel más bajo de vida, 
es así creada, sabia y ordenadamente, así también debe ser la muerte que cae 
sobre la vida humana, el nivel más elevado de vida. Y como una semilla 
sembrada en el suelo se convierte en un árbol en el mundo del aire, así también 
el ser humano que yace en la tierra seguramente producirá los brotes de una 
vida eterna en el Reino Intermedio.  
 En cuanto a los aspectos de la muerte que son bendiciones, 
señalaremos cuatro de ellos.  
 El Primero: Es una gran bendición porque es ser liberados de las tareas 
y obligaciones de la vida, que se vuelven una carga y es una puerta a través de 
la cual nos reunimos con noventa y nueve de cien de nuestros amigos que ya 
están en el Reino Intermedio.  
 El Segundo: Es una liberación de la prisión estrecha, fastidiosa, 
turbulenta y agitado de este mundo y, manifestando una vida inmortal 
expansiva, feliz y libre de angustia, es entrar a la esfera de la misericordia del 
Eternamente Amado. 



8                                                                                                                             CARTAS 
 El Tercero: Hay numerosos factores como la ancianidad que hacen las 
condiciones de vida ardua y muestran la muerte como una bendición mucho 
más superior que la vida. Por ejemplo, si junto con todos los padres ancianos 
que provocan mucha angustia estuvieran ahora frente a ustedes los abuelos de 
vuestros abuelos en sus estados lamentables, comprenderían qué calamidad es 
la vida y qué bendición es la muerte. También, por ejemplo, se comprende qué 
difíciles son las vidas en las condiciones del invierno de los bellos insectos 
voladores, los amantes de las flores bellas, y qué misericordia es su muerte.  
 El Cuarto: Tal como el sueño es una comodidad, una misericordia, un 
descanso, particularmente para quienes están afligidos por el desastre, y los 
heridos y los enfermos, así también lo es la muerte, el hermano mayor del 
sueño, una bendición pura y una misericordia para quienes están golpeados 
por el desastres y sufren de amarguras que los conduce al suicidio. Sin 
embargo, como se demuestra fehacientemente en muchas de las Palabras, para 
los extraviados, la muerte es tormento dentro tormento y aflicción dentro 
aflicción, pero está fuera de discusión aquí. 

TERCERA PREGUNTA 
¿Dónde está el Infierno?  La Respuesta:  

لاَّ اللّٰها بيالْغ لَمع٭ لاَ ي اللّٰه دنع لْما الْعمنقُلْ ا Según algunas 

narraciones, el Infierno está debajo de la tierra. Como hemos explicado en otras 
partes, en su órbita anual, el globo terráqueo traza un círculo alrededor de un 
área que en el futuro será el lugar de la Gran Reunión y el Juicio Final. Significa 
que el Infierno está debajo del área de su órbita. Es invisible e imperceptible 
porque consiste de fuego oculto y sin luz. En la vasta distancia recorrida por la 
tierra hay muchas criaturas que son invisibles porque no tienen luz. Como la 
luna pierde su existencia cuando su luz se retira, así también nosotros somos 
incapaces de ver los numerosos globos sin luz y las criaturas que están delante 
de nuestros ojos.  
 Hay dos Infiernos, el Menor y el Mayor. En el futuro, el Menor se 
transformará en el Mayor y es como su semilla; en el futuro se volverá uno de 
sus asentamientos. El Infierno Menor está debajo de la tierra, es decir, en el 
centro de la tierra. Es el interior y el centro del globo terráqueo. Se sabe en 
geología que cavando hacia abajo, el calor de la mayor parte aumenta un 
grado cada treinta y tres metros. Eso significa que debido a que la mitad del 
diámetro de la tierra es alrededor de seis mil kilómetros, el fuego en el centro 
está a una temperatura cercana a doscientos mil grados, es decir, doscientas 
veces más caliente que el fuego mundanal; esto concuerda con lo relatado en 
los Hadices. Este Infierno Menor realiza muchas de las funciones del Infierno 
Mayor en este mundo y en el Reino Intermedio y esto está indicado en los 
Hadices. Tal como en el mundo del Más Allá la tierra verterá a sus habitantes en 
la arena de la resurrección dentro de su órbita anual, así también con la orden 
Divina le entregará el Infierno Menor dentro de ella al Infierno Mayor. 
 Algunos de los imámes mutazilíes dijeron que “el Infierno será creado 
después”, pero esto es un error y una tontería; y surge porque el Infierno no se 



CARTA UNO                                                                                                                    9 
ha abierto por completo en el presente y se desarrolló en una forma 
enteramente apropiada para sus habitantes. Para ver con los ojos mundanales 
las moradas del mundo del Más Allá dentro del velo de lo Oculto y para 
demostrarlos, el universo tiene que encogerse al tamaño de dos provincias, o 
bien nuestros ojos tienen que agrandarse hasta alcanzar el tamaño de las 

estrellas para que podamos ver y especificar sus lugares.اللّٰه دنع لْمالْعوlas 

moradas del Más Allá no son visibles para nuestros ojos mundanales, pero 
como lo indican ciertas narraciones, el Infierno del Más Allá está conectado con 
nuestro mundo. En un Hadiz se habla del calor intenso del verano: 

منهحِ جفَي نم Es decir, el Infierno Mayor no es visible para los ojos diminutos 

y poco iluminados de las mentes de este mundo. Sin embargo, podemos ver 
con la luz del Nombre Divino de Omnisciente, como sigue: 
 El Infierno Mayor debajo de la órbita anual de la tierra es como si 
hiciera al Infierno Menor del centro de la tierra su diputado y lo hiciera realizar 
algunas de sus funciones. Las posesiones del Todopoderoso y Glorioso son 
verdaderamente extensivas; sea donde sea que la sabiduría Divina señale, el 
Infierno Mayor se ubica allí. Sí, un Todopoderoso de Gloria, un Omnisciente de 

Perfección Que es el dueño de la orden de ُكُونفَي كُنha atado la luna a la 

tierra ante nuestros ojos  con perfecta sabiduría y orden, con un vasto poder y 
perfecto orden ató la tierra al sol y ha hecho que el sol viaje junto con sus 
planetas con una velocidad cercana a la de la rotación anual de la tierra, y con 
la majestuosidad de Su soberanía, según una posibilidad, la hizo viajar hacia el 
sol de los soles, y como una flota engalanada con luces eléctricas ha hecho que 
las estrellas luminosas den testimonio de la soberanía de Su divinidad. Con eso, 
Él mostró la soberanía de Su divinidad y la majestuosidad de Su poder. No está 
lejos de la perfecta sabiduría, el poder tremendo y la soberanía de la divinidad 
de uno así Glorioso para hacer el Infierno Mayor como el hervidero de una 
fábrica de luz eléctrica y con ello prende fuego a las estrellas de los cielos que 
miran al Más Allá y les da calor y poder. Es decir, les da luz a las estrellas del 
Paraíso, el mundo de luz, y les envía fuego y calor desde el Infierno y, al mismo 
tiempo, hace parte de ese Infierno un asentamiento y una prisión para quienes 
serán torturados. Además, Él es un Creador Omnisciente Que oculta un árbol 
tan grande como una montaña en una semilla del tamaño de una uña. 
Seguramente no está lejos entonces del poder y de la sabiduría de un Glorioso 
semejante ocultar al Infierno Mayor en la semilla del Infierno Menor en el 
corazón del globo terráqueo. 
 En Breve: El Paraíso y el Infierno son los dos frutos de una rama del 
árbol de la creación que se estiran hacia la eternidad. El lugar del fruto está en 
la punta de la rama. Y son los dos resultados la cadena del universo; y los 
lugares de los resultados son los dos lados de la cadena. Lo bajo y pesado está 
en su lado inferior, lo luminoso y elevado, en su lado superior. También son los 
dos depósitos de este aluvión de eventos y el producto inmaterial de la tierra. Y 



10                                                                                                                             CARTAS 
el lugar de un depósito es acorde a la variedad de la producción, lo malo 
debajo, lo bueno por encima. También son los dos pozos de este aluvión de 
seres que fluyen en olas hacia la eternidad. En cuanto a la ubicación del pozo, 
está donde el aluvión termina y se reúne. Es decir, lo obsceno y sucio debajo, lo 
bueno y puro por encima. También son los dos lugares de manifestación, uno 
de beneficencia y misericordia, el otro de ira y horror. Los lugares de 
manifestación pueden estar en cualquier parte; el Misericordioso de Belleza, el 
Convincente de Gloria, establece Sus lugares de manifestación donde Él desea.  
 En cuanto a la existencia del Paraíso y el Infierno, se ha demostrado 
fehacientemente en las Palabras Diez, Veintiocho y Veintinueve. Aquí, sólo 
decimos esto: la existencia del fruto es tan definitiva y cierta como la de la rama; 
del resultado, como de la cadena; del depósito, como de la producción; del 
pozo, como del río; y del lugar de manifestación, tan definitiva y cierta como la 
existencia de la misericordia y de la ira.  

CUARTA PREGUNTA 
 Así como el amor metafórico por los amados puede transformarse en 
verdadero amor, ¿puede también el amor metafórico que la mayoría de la 
gente tiene por este mundo transformarse en verdadero amor? 
 La Respuesta: Sí, si el amor metafórico por la faz transitoria del mundo 
ve la fealdad del deterioro y la fugacidad sobre esa faz y se aleja de ella. Si 
busca un amado inmortal y tiene éxito al ver las otras dos fases más bellas del 
mundo, la del espejo de los Nombres Divinos y la del almácigo para el Más Allá, 
su ilícito amor metafórico entonces comienza a transformarse en verdadero 
amor. Pero con la única condición de que no se confunda con el mundo 
exterior, con su propio mundo efímero e inestable que está atado a su vida. Si 
como los extraviados y negligentes, él se olvida de sí mismo, se hunde en el 
mundo exterior y, creyendo que el mundo general es su mundo privado se 
enamora de él, caerá en el pantano de la naturaleza y se ahogará a no ser que, 
extraordinariamente, una mano de favor lo salve. Considera la siguiente 
comparación que iluminará esta verdad.  
 Por ejemplo, si sobre las cuatro paredes de esta habitación 
delicadamente decorada hay cuatro espejos de cuerpo entero que pertenecieran 
a cuatro de nosotros, entonces habría cinco habitaciones. Una sería la real y 
general y cuatro serían similitudes y personales. Cada uno de nosotros sería 
capaz de cambiar el diseño, la forma y el color de su habitación personal por 
medio de su espejo. Si lo pintáramos de rojo, parecería rojo; si lo pintáramos de 
verde, parecería verde. Del mismo modo, podríamos darle numerosos estados 
al ajustar el espejo; podríamos hacerlo feo o lindo, darle diferentes formas. Pero 
no podríamos fácilmente ajustar y cambiar la habitación externa y general. 
Mientras que en realidad la habitación general y personal es la misma, en la 
práctica son diferentes. Podrías destruir tu propia habitación con un dedo, pero 
no podrías mover una piedra de la otra.  
 Así, el mundo es una casa decorada. La vida de cada uno de nosotros 
es un espejo de cuerpo entero. Cada uno de nosotros tiene un mundo de este 
mundo, pero su soporte, centro y puerta es nuestra vida. Por cierto, ese mundo 
personal nuestro es una página, y nuestra vida es una pluma; muchas cosas que 



CARTA UNO                                                                                                                    11 
se escriben con ella pasan a la página de nuestras acciones. Si hemos amado 
nuestro mundo, más tarde hemos visto que debido a que está construido sobre 
nuestra vida, es efímero, transitorio e inestable como nuestra vida. Hemos 
percibido y comprendido esto. Nuestro amor por él se vuelve hacia los bellos 
bordados de los Nombres Divinos de los cuales nuestro mundo personal es el 
espejo y al los que representa. De eso, después se vuelve hacia las 
manifestaciones de los Nombres Divinos. Además, si somos concientes de que 
ese mundo personal nuestro es un almácigo temporario del Más Allá y del 
Paraíso, y si dirigimos nuestros sentimientos por él como el deseo intenso, el 
amor y la codicia, hacia los beneficios del Más Allá, que son sus resultados, 
frutos y brotes, entonces ese amor metafórico se transforma en verdadero amor. 
De lo contrario, manifestando el significado de la aleya: 

 si una persona se نسوا اللّه فَاَنسيهم اَنفُسهم اُولئك هم الْفَاسقُونَ

olvida a sí misma, no piensa en la naturaleza efímera de la vida, cree que su 
mundo personal e inestable es constante como el mundo general y cree que no 
muere, se fija en el mundo y lo abraza con emociones intensas, entonces poco a 
poco se ahoga en él. Ese amor es tormento y tribulaciones eternas para él. 
Porque, tal como la compasión por los huérfanos, una delicadeza sin esperanza 
del corazón nace de ese amor. Se compadece por todos los seres vivos. Por 
cierto, siente compasión y separación por todos los bellos seres que sufren 
deterioro y el dolor de la separación, pero no será capaz de hacer nada, sufre 
en absoluta desesperación.  
 Sin embargo, la primera persona, que está a salvo de la negligencia, 
encuentra un antídoto elevado para el dolor de esa compasión intensa. Porque 
en la muerte y en el deterioro de todos los seres vivos por los que se 
compadece, ve los espejos de sus espíritus, en los cuales se describen las 
manifestaciones de los Nombres perdurables de Un Eterno como inmortales; su 
compasión se transforma en felicidad. También ve detrás de todas las bellas 
criaturas que están sujetas a la muerte y la fugacidad, una decoración, un 
embellecimiento, un arte, un otorgamiento y una iluminación que son 
permanentes y que hacen percibir una belleza gloriosa, una amabilidad 
sagrada. Ve la muerte y la fugacidad como una renovación con el propósito de 
aumentar la belleza, refrescar el placer y exhibir el arte, y esto aumenta su 
placer, su fervor y su asombro.  

 اَلْباقى هو الْباقى
Said Nursi



 

Carta Dos 
هدمبِح حÒِبسلاَّ يا Ìءيش ننْ ماو هانحبس همبِاس 

[Parte de la carta escrita en respuesta a un regalo de su estudiante 
reconocido mencionado anteriormente.] 

 Tercero: ¡Me enviaste un regalo y quieres romper una de mis reglas 
extremadamente importantes! No digo: “No acepto regalos de tu parte del 
mismo modo que no los acepto de Abdülmecid ni de Abdurrahman, mi 
hermano y sobrino”, porque tú estás más avanzado que ellos y eres más 
cercano en espíritu, incluso si rechazara los regalos de todos, sólo una vez, el 
tuyo no será rechazado. Pero en relación a esto, te diré la razón de mi regla. Es 
así:  
 El Viejo Said nunca aceptó favores. Él prefería la muerte a verse 
obligado a la gente. Nunca rompió esa regla a pesar de sufrir grandes 
contratiempos y dificultades. Esta característica, que quedó como legado del 
Viejo Said para este desdichado hermano tuyo, no es ascetismo ni 
autosuficiencia artificial, sino que se basa en cuatro o cinco razones serias.  
 La Primera: Los extraviados acusan a los eruditos religiosos de hacer de 
su aprendizaje un medio de vida. Los atacan injustamente diciendo: “Hacen del 
conocimiento y de la religión un medio de vida para sí mismos”. Es necesario 
demostrar esto como falso por medio de la acción. 
 La Segunda: Somos responsables de seguir a los profetas al diseminar 
la verdad. En el Sabio Corán, quienes diseminan la verdad diciendo: 

ٰلَى اللّهلاَّ عا رِىنْ اَج٭ ا ٰلَى اللّهلاَّ عا رِىنْ اَجا 
mostraron independencia de la gente. La oración en la Sura Ya. Sin.: 

 اتبِعوا من لاَ يسئَلُكُم اَجرا وهم مهتدونَ
es muy significativa en cuanto a este asunto nuestro. 
 La Tercera: Como se explicó en la Palabra Uno, se debería dar en 
nombre de Allah y tomar en nombre de Allah. Mientras que la mayoría, ya sea 
el que da, es negligente y da en su propio nombre e implícitamente pone al otro 
en una obligación, o bien el que recibe es negligente ofrece agradecimiento y 
alabanzas que le corresponden al Verdadero Proveedor a las causas aparentes y 
cae un error. 
 La Cuarta: La confianza en Allah, la satisfacción y la frugalidad son un 
tesoro y una riqueza tan grande que no pueden intercambiarse por nada. No 
quiero aceptar cosas de la gente y cerrar esa tesorería y ese depósito inagotable. 
Ofrezco cientos de miles de agradecimientos al Glorioso Proveedor que desde 
mi infancia Él no me ha obligado a estar bajo obligaciones ni a ser humillado. 



CARTA UNO                                                                                                                    13 
Confiando en Su munificencia, busco Su misericordia para también poder pasar 
el resto de mi vida según esta regla. 
 La Quinta: Como resultado de muchos signos y experiencias de uno o 
dos años atrás he formado la firme convicción de que no se me permite recibir 
los bienes de la gente y, en particular, los regalos de los ricos y de los oficiales. 
Algunos me enferman… más bien, Allah hace que me enfermen y no me 
permite comerlos. A veces se convierten en una forma dañina. Esto significa 
que es en efecto una orden no recibir los bienes de los otros y es una 
prohibición recibirlos. Además, tengo una necesidad de soledad que no puedo 
recibir a todos todo el tiempo. Aceptar los regalos de la gente requiere 
considerar sus sentimientos y aceptarlos en ocasiones en que no lo deseo. Y eso 
no me gusta. Encuentro más agradable comer un pequeño pedazo de pan seco 
y vestir ropa remendada en cien lugares y salvarme de la artificialidad y la 
adulación. No me agrada comer un postre de la mejor calidad ni vestir ropa 
delicada en manos de los otros y verme obligado a considerar sus sentimientos. 
 La Sexta: La razón más importante para la autosuficiencia es lo que 
dice Ibn Hayar, el erudito más confiable de nuestra escuela de jurisprudencia: 
“Si no eres recto está prohibido aceptar algo que está intencionado para los 
rectos”.  
 Así, debido a la codicia y la ambición, la gente de esta época vende los 
regalos más pequeños a un precio muy elevado. Creen que un desdichado 
pecador como yo es recto o que es un evliya y le dan un pan. Si, Allah no lo 
permita, me considerara recto, es un signo de orgullo y señala ausencia de 
rectitud. Si no me considero recto, no está permitido aceptar esos bienes. 
Además, recibir limosnas y regalos a cambio de acciones dirigidas hacia el Más 
Allá significa consumir los frutos eternos del Más Allá en forma transitoria en 
este mundo. 

 اَلْباقى هو الْباقى
Said Nursi



 

Carta Tres 
هدمبِح حÒِبسلاَّ يا Ìءيش ننْ ماو   هانحبس همبِاس 

[Parte de una carta enviada a uno de sus alumnos reconocidos.] 
 Quinto: Me escribiste en una de tus cartas que querías compartir mis 
sentimientos aquí, entonces escucha uno de mil de ellos.  
 Una noche, a una altura de un edificio de cien pisos en la casa de árbol 
en la cima de un cedro, miré el bello rostro de los cielos engalanados con 
estrellas y vi en el juramento del Sabio Corán de: 
 

 una elevada luz de milagro y un فَلاَ اُقْسمِ بِالْخنسِ Óالْجوارِ الْكُنسِ

brillante secreto de elocuencia. Esta aleya, que se refiere a los planetas que 
están ocultos y esparcidos por afuera, muestra a la mirada de los observadores 
un bordado de arte muy elevado y un tapiz instructivo. Estos planetas surgen de 
la esfera del sol, su comandante y, al entrar a la esfera de las estrellas fijas, 
muestran bordados frescos e instancias de arte en los cielos. A veces vienen 
hombro con hombro con otra estrella como ellas mismas y muestran una 
situación bella. Y a veces entran entre las estrellas pequeñas y asumen la 
posición de un comandante. Especialmente en esta época después de la puesta 
del sol, Venus en el horizonte y antes del amanecer temprano, una  de sus 
compañeras muestra una gracia verdadera y una escena agradable. Más tarde, 
después de cumplir con sus tareas como inspectores y actuando como 
lanzaderas en el tapiz artístico, regresan y entran en la esfera resplandeciente del 
sol y se ocultan. Ahora demuestran tan brillantemente como el sol la 
majestuosidad de la divinidad y la brillante soberanía Divina de Quien gira 
nuestra tierra y los planetas descriptos en la aleya mencionada anteriormente 
con perfecto orden en el espacio, cada uno como un barco o aeroplano. Ve qué 
soberanía majestuosa que tiene bajo su dominio barcos y aeroplanos mil veces 
más grandes en tamaño que la tierra y que viajan ocho horas de distancia en un 
segundo. 
 Puedes comprender de esto, entonces, qué felicidad tan elevada, qué 
gran honor, es conectarse con semejante Monarca a través de la adoración y la 
fe y se su huésped. 
 Luego observé la luna y vi una luz brillante de milagro en la aleya: 

 Por cierto, la والْقَمر قَدرناه منازِلَ حتى عاد كَالْعرجون الْقَديمِ

determinación, rotación, regulación e iluminación de la luna y su 
posicionamiento con respecto a la tierra y el sol con un cálculo extremadamente 
preciso es tan maravilloso, tan increíble, que para el Todopoderoso Quien lo 
ordena y determina así, nada en absoluto puede ser difícil. Instruye a todos los 



CARTA TRES                                                                                                                    15 

seres concientes que lo contemplan, transmitiéndoles la idea de “Quien hace 
esto así seguramente puede hacer todo”. Y sigue al sol de tal manera que no se 
desvía de su camino ni siquiera por un segundo ni se atrasa una iota en sus 
deberes. Hace que aquellos que lo observan cuidadosamente 

exclamen:ُقُولالْع هعنى صف ريحت نانَ محبس En especial cuando a fines 

de mayo a veces viene junto con las Pléyades en forma de una delicada luna 
creciente, mostrando la forma de rama blanca y curva de una palmera datilera 
y las Pléyades que parecen como un racimo de uvas, le hace creer a la 
imaginación en la existencia de un enorme árbol luminoso detrás del velo de los 
cielos verdes. Como si la asignada punta de una de las ramas del árbol hubiera 
perforado el velo y metido su cabeza junto con su racimo de uvas y se hubiese 
convertido en las Pléyades. Como si la luna creciente y las otras estrellas se 
hubieran convertido en frutos de ese árbol oculto. Entonces ve la sutileza y la 

elocuencia de la metáfora de:ِيمالْقَد ونجركَالْع .   

 Luego se me ocurrió esta aleya: 

 هو الَّذى جعلَ لَكُم اْلاَرض ذَلُولاً فَامشوا فى مناكبِها

que sugiere que la tierra es un barco o monte subyugado. De esto, me vi en lo 
alto de un enorme barco que viajaba a alta velocidad a través del espacio. 
Recité la aleya: 

قْرِنِينم ا لَها كُنما هذَا ولَن رخى سانَ الَّذحبس 
que es Sunna recitar cuando se utilizan medios de transporte como caballos o 
barcos. 
 Vi que con este movimiento el globo terráqueo había asumido la 
posición de un proyector mostrando imágenes como en el cine; hizo mover a 
todos los cielos y comenzó a movilizar a todas las estrellas como un ejército 
magnificente. Muestra escenas tan delicadas y elevadas que intoxican y llenan 
de asombro a quienes razonan. “¡Glorificado sea Allah!”, exclamé; que obras 
tan numerosas, vastas, extrañas, maravillosas y elevadas se realizan a tan bajo 
costo. Dos puntos sutiles en relación a la fe se me ocurrieron de esto: 
 El Primero: Unos días atrás un huésped me hizo una pregunta; su base, 
que mostraba duda, era esta: el Paraíso y el Infierno están a una gran distancia 
entre sí. Por la gracia Divina, la gente del Paraíso pasará volando por la 
resurrección como un rayo o como Buraq y entrará al Paraíso. Pero la gente del 
Infierno, ¿cómo irán, con sus cuerpos pesados y cargados con las cargas 
pesadas y grandes de sus pecados? ¿Por qué medio viajarán? 
 Lo que se me ocurrió fue esto: como si, por ejemplo, todas las naciones 
estuvieran invitadas a un congreso general en Estados Unidos y cada una se 
embarcara en un enorme bote y fuera allí; de la misma manera, el globo 
terráqueo, que viaja una larga distancia de veinticinco mil años en un año en el 



16                                                                                                                             CARTAS 
vasto océano del universo, cargará a su gente, viajará al campo de la 
resurrección y los hará desembarcar. Además, el Infierno del centro de la tierra, 
que está indicado por el hecho de que la temperatura de la tierra aumenta un 
grado cada treinta y tres metros, arrojará su fuego, cuya temperatura de 
doscientos mil grados centígrados es similar a la de la descripta en el Hadiz y, 
según los Hadices, llevará a cabo algunas de las tareas del Infierno Mayor en 
este mundo y en el Reino Intermedio, al Infierno Mayor, luego por orden 
Divina, la tierra se transformará en algo mejor y eterno y se convertirá en una 
de las moradas del Más Allá. 
 El Segundo Punto que viene a mi mente: es la costumbre del Hacedor 
Todopoderoso, el Creador Omnisciente, el Único de Unidad, para demostrar la 
perfección de Su poder y la belleza de Su sabiduría y las pruebas de Su Unidad, 
de realizar muchas obras con muy poco y tener grandes deberes llevadas a 
cabo por cosas pequeñas. Como he dicho en algunas de las Palabras, si todas 
las cosas se les atribuyen a un solo ser, las cosas se vuelven tan fáciles como 
necesarias. Mientras que si las cosas se atribuyen a numerosos creadores y 
numerosas causas, surgen tantas dificultades como para hacerlo imposible. 
Porque un solo individuo como un oficial o un maestro constructor fácilmente 
les da una sola situación a numerosos soldados o a numerosas piedras con un 
solo acto, un solo movimiento y obtiene un resultado. Pero si, para obtener esa 
situación y resultado, fueran referidas a los soldados del ejército o a las piedras 
del domo, que no tienen soporte, sólo podrían alcanzarse con actos 
verdaderamente numerosos, con muchísimas dificultades y con una gran 
confusión. 
 Y entonces, si los actos como los giros y las rotaciones, la circulación y 
las revoluciones, y el paseo que esparce glorificación y las excursiones de las 
cuatro estaciones y el día y la noche en el universo están asignadas a la unidad, 
entonces al obligar a un solo globo con una sola orden, un Solo Ser puede 
obtener aquellas situaciones elevadas y resultados exaltados, como mostrando 
las maravillas de arte en la alternación de las estaciones y las maravillas de la 
sabiduría en las revoluciones del día y la noche, y las gafas elegantes en los 
movimientos aparentes de las estrellas, del sol y de la luna. Porque el ejército de 
todos los seres es Suyo. Si Él lo desea, puede asignar a un soldado como la 
tierra como comandante de todas las estrellas, hacer del sol poderoso una 
lámpara que provee calor y luz para su gente, y las cuatro estaciones, que son 
tablas con los bordados de Su poder, como lanzaderas, y la noche y el día, que 
son páginas para los escritos de Su sabiduría, Él puede convertirlos en agujas. 
Al mostrarle a cada día la luna de distintas formas, Él la convierte en un 
calendario para calcular el tiempo. Y tal como Él hace de las estrellas linternas 
adornadas, elegantes y brillantes en manos de los ángeles, bailando en éxtasis, 
así también Él demuestra muchas instancias de su sabiduría en relación a la 
tierra. Si estas situaciones no se buscan de Un Ser Cuyos comando, orden, ley y 
regla se dirigen a todos los seres, entonces todos los soles y todas las estrellas 
deberían cortar una distancia infinita cada día con movimiento real y velocidad 
infinita.  



CARTA TRES                                                                                                                    17 

 Es por esta infinita facilidad en la unidad y la infinita dificultad en la 
multiplicidad que las personas de negocios y de la industria le dan una unidad a 
la multiplicidad para que sea facilidad; es decir, forman compañías.  
 En Breve: Hay infinitas dificultades en el camino del extravío e infinita 
facilidad en el camino de la unidad y guía.  

 اَلْباقى هو الْباقى
Said Nursi



 

Carta Cuatro 
هدمبِح حÒِبسلاَّ يا Ìءيش ننْ ماو هانحبس همبِاس 

 انِكُموخلَى اع و كُملَيع هكَاترب و هتمحر و ٰاللّه لاَمس
 لاَسيما...الخره

¡Mis Queridos Hermanos! 
 Ahora estoy en un pico alto sobre Şam Dagi (la Montaña de Pino), en la 
cima de un pino en una casa de árbol. En confinamiento solitario alejado de las 
personas, me he acostumbrado a este aislamiento. Cuando deseo una 
conversación con personas, los imagino a ustedes aquí conmigo y les hablo y 
encuentro consuelo. Si no hay nada que lo prohíba, me gustaría quedarme aquí 
un mes o dos. Cuando regrese a Barla, buscaré el medio de conversación 
verbal con ustedes que tanto anhelo, si así lo desean. Por ahora estoy 
escribiendo dos o tres cosas que me vienen a la mente en este pino. 
 La Primera: Es algo confidencial, pero no te oculto ningún secreto a ti. 
Es como sigue: 
 Algunas de las personas de realidad manifiestan el Nombre Divino de 
Amado y, a través de la manifestación al grado máximo miran hacia el 
Necesariamente Existente por las ventanas de los seres. De la misma manera, 
pero sólo cuando él se emplea al servicio del Corán y es el heraldo de sus 
tesorerías infinitas, este hermano vuestro que es nada, pero nada, le dan un 
estado por medio del cual manifiesta los Divinos Nombres de Compasivo y 
Omnisciente. Todas Las Palabras (La Colección de Risale-i Nur) son 
manifestaciones de ese privilegio. Si Allah lo permite, las Palabras [Risale-i Nur] 

manifiestan el significado de la aleya: اريخ ىاُوت ةَ فَقَدكْمالْح تؤي نمو
 كَثيرا
 La Segunda: Este dicho en relación a la Orden Naqshbandí de pronto 
se me ocurrió: “En el camino Naqshbandí, uno debe abandonar cuatro cosas: el 
mundo, el Más Allá, la existencias y abandonarse a sí mismo”. Esto hizo surgir 
el siguiente pensamiento: 
 “En el camino de la impotencia se necesitan cuatro cosas: absoluta 
pobreza, absoluta impotencia, absoluto agradecimiento y absoluto fervor, 
amigo mío”.  
 Entonces el poema rico y colorido que habían escrito: “Miren la página 
multicolor del libro del universo, etc,” me vino a la mente. Miré las estrellas 
sobre la faz de los cielos a través de él. Me dije a mí mismo, si sólo hubiese sido 



CARTA CUATRO                                                                                                              19 
un poeta y lo hubiese completado. Y a pesar de que no tengo la habilidad de 
escribir poesía o versos, de todos modos comencé, pero no pude hacer versos o 
poesía. Sin embargo como se me ocurrió, yo lo escribí así. Tú, mi heredero, si 
quieres, puedes transformarlo en poesía y ponerlo en verso. Lo que de pronto 
vino a mi mente fue esto: 

Escucha a las estrellas, ¡escucha su discurso armonioso! 
Ve qué sabiduría había estampado sobre el decreto de su luz. 
Al unísono habían comenzado a hablar, dicen con la lengua de la 
verdad, 
Dirigiéndose a la majestuosidad del Todopoderoso, la soberanía del 
Glorioso: 
Cada una de nosotras somos luz esparciendo las pruebas de la 
existencia de nuestro Creador, 
Somos testimonio de Su unidad y también de Su poder, 
Somos milagros sutiles  
Que iluminan el rostro de los cielos para que los ángeles puedan 
contemplarlo. 
Somos los miles de ojos atentos de los cielos 
Que observan la Tierra, que estudian el Paraíso.1 
Somos las miles de frutas exquisitas 
Que la mano de la sabiduría del Glorioso y Bello le ha asegurado 
A la porción celestial del árbol de la creación,  
A todas las ramas de la Vía Láctea. 
Para los habitantes de los cielos,  
Cada una de nosotras es una mezquita viajera, una casa que gira, un 
hogar majestuoso, 
Cada una es una lámpara que ilumina, un barco poderoso, una 
maravilla del arte creativo 
Creado por el Poderoso de Perfección, el Omnisciente y Glorioso;  
Una rareza de Su sabiduría, una maravilla de Su creación, un mundo 
de luz. 
Les demostramos a los seres humanos cien mil pruebas,  
Los hacemos oír con nuestras cien mil lenguas; 
Pero sus ojos detestables, negadores, ciegos, no ven nuestros rostros, 
No oyen nuestras palabras. 
Y somos signos que dicen la verdad: 
Nuestra marca es una, nuestro sello es uno,  
Somos dominadas por nuestro Sustentador;  
Lo glorificamos a través de nuestro sometimiento; 
Recitamos Sus Nombres;  

                                                             
1Es decir, ya que los innumerables milagros de poder se exhiben sobre la faz de la tierra, que es un almácigo 
para el Paraíso, los ángeles del mundo de los cielos contemplan esos milagros, esas maravillas. Y al igual que 
los ángeles, las estrellas, como los ojos de los cuerpos celestes, contemplan a las criaturas delicadamente 
diseñadas sobre la tierra y al hacerlo, miran al mundo del Paraíso. Al mismo tiempo miran tanto a la Tierra 
como al Paraíso; observan aquellas maravillas efímeras de una forma perdurable en el Paraíso. Es decir, en los 
cielos, hay perspectivas de ambos mundos. 



20                                                                                                                             CARTAS 
Cada una de nosotras con éxtasis,  
Un miembro del círculo poderoso de la Vía Láctea. 

  
 

 اَلْباقى هو الْباقى
Said Nursi



 

Carta Cinco 
هدمبِح حÒِبسلاَّ يا Ìءيش ننْ ماو هانحبس همبِاس 

 En sus Cartas (Maktubat), el Imám Rabbani (que Allah esté complacido 
con él), el héroe y el sol de la Orden Naqshbandí, dijo: “Prefiero que se 
descubra un solo asunto de las verdades de la fe a miles de iluminaciones, 
éxtasis y keramets”.  
 También dijo: “El punto final de todos los caminos sufíes es la 
clarificación y el descubrimiento de las verdades de la fe”.  
 También dijo: “La cercanía de Allah es de tres tipos: una es la ‘cercanía 
menor’, que es el nivel de los reconocidos evliyas. Las otras son la ‘cercanía 
media’ y la ‘gran cercanía’. La ‘gran cercanía’ se abre por medio del legado de 
la profecía y es un camino directo hacia la realidad sin entrar al reino 
intermedio del sufismo”.  
 También dijo: “Los viajes espirituales del camino Naqshi tiene dos 
alas”. Es decir, “Al tener una creencia fuerte en las verdades de la fe y al 
cumplir con las obligaciones religiosas. Si hay algún defecto en estas dos alas, el 
camino no se puede atravesar”. En cuyo caso, el camino Naqahi consiste de 
tres ‘velos’: 
 El Primero y más importante es el servicio directo de las verdades de la 
fe; el Imám Rabbani viajó por este camino en sus últimos años.  
 El Segundo es el servicio de las obligaciones religiosas y de la Sunna 
Gloriosa bajo el velo del camino sufí.  
 El Tercero es trabajar para eliminar las enfermedades del corazón por 
medio del Sufismo y viajar con los pies del corazón. De éstos, el primero es 
equivalente a lo obligatorio, el segundo, a lo cercano a lo obligatorio y el 
tercero, la Sunna. 
 Ya que la realidad del asunto es así, mi conjetura es que si personas 
como el Sheik 'Abd al-Qadir Gilani (que Allah esté complacido con él), Shah 
Naqshband (que Allah esté complacido con él) y el Imám Rabbani (que Allah 
esté complacido con él) estuvieran vivas en esta época, dedicarían todos sus 
esfuerzos a fortalecer las verdades de la fe y los principios del Islam porque son 
los medios para la felicidad eterna. Si hay deficiencia en ellos, resulta en miseria 
eterna. Una persona sin fe no puede entrar al Paraíso, pero muchos han ido al 
Paraíso sin sufismo. El ser humano no puede vivir sin pan, pero puede vivir sin 
fruta. El sufismo es la fruta, las verdades del Islam son sustento esencial. En la 
antigüedad, a través de un viaje espiritual de cuarenta días hasta cuarenta años, 
una persona podría elevarse hasta algunas verdades de la fe. Pero ahora, si a 
través de la misericordia de Allah Todopoderoso hay un camino para elevarse 
hasta esas verdades en cuarenta minutos, seguramente no es sensato 
permanecer indiferentes a ello.  



22                                                                                                                             CARTAS 
 Así, quienes han estudiado meticulosamente las treinta y tres Palabras 
afirman que han abierto un camino Coránico semejante. Ya que la verdad es 
así, opino que las Palabras escritas sobre los misterios del Corán son una 
medicina y un bálsamo muy apropiados que salva de las heridas de esta época 
y es una luz muy beneficiosa para la totalidad del Islam que ha sido sujeto de 
los asaltos de la oscuridad y es una guía muy recta para quienes vagan 
perplejos por los valles del extravío. 
 Saben que si el extravío surge de la ignorancia, es fácil de disipar. 
Mientras que si procede de la ciencia y del aprendizaje, es difícil de eliminar. En 
la antigüedad, éstos últimos eran uno en mil y de éstos, sólo uno de mil podía 
entrar al camino mediante la guía porque esa gente gusta de sí misma y no 
saben, pero creen que saben. Creo que Allah Todopoderoso ha concedido las 
Palabras en esta época, que son destellos del milagroso Corán, como antídoto 
para este extravío ateo. 

 اَلْباقى هو الْباقى
Said Nursi



 

Carta Seis 
هدمبِح حÒِبسلاَّ يا Ìءيش ننْ ماو هانحبس همبِاس 

 انلَوالْم امادا مانِكُموخلَى اعا وكُملَيع هكَاتربو هتمحرو ٰاللّه لاَمس
انقَدلَ الْفَرقْبتاسو انرالْقَم ارادمو انرصالْع اقَبعتو 

¡Mis hermanos trabajadores, amigos fervientes y medios de consuelo en 
esta tierra de exilio conocida como el mundo! 
 Ya que Allah Todopoderoso los ha hecho accionistas de los significados 
que Él ha impartido en mi mente, seguramente también es vuestro derecho 
compartir mis sentimientos. Para no entristecerlos demasiado, omitiré la parte 
excesivamente dolorosa de mi soledad en el exilio y les relataré una parte, 
como sigue: 
 Estos últimos dos o tres meses he estado muy solo. En ocasiones, una 
vez cada dos o tres semanas tengo un invitado conmigo; el resto del tiempo 
estoy solo. Y hace casi veinte días, no ha habido ninguno de ellos trabajando en 
las montañas cerca de mí; todos se han dispersado…  
 Una noche en estas montañas extrañas, en silencio y solo entre los 
suspiros acongojados de los árboles, me vi a mí mismo en cinco exilios de 
diferentes matices. 
 El primero: debido a la ancianidad, estaba solo y era un extraño alejado 
de la gran mayoría de mis amigos, relaciones y quienes son cercanos a mí; sentí 
un exilio triste por haberme abandonado y por haber partido hacia el Reino 
Intermedio. Luego otra esfera de exilio se abrió dentro de este: sentí un triste 
sentido de separación y exilio en la mayoría de los seres con los cuales estaba 
apegado, como la última primavera, habiéndome abandonado y habiendo 
partido. Y otra esfera de exilio se abrió dentro de éste, que era el que me había 
alejado de mi tierra natal y de mis relaciones y estaba solo. Sentí un sentido de 
separación y exilio que surgió de esto también. Luego, a través de eso, la 
soledad de la noche y de las montañas me hicieron sentir otro exilio lamentable. 
Y luego vi mi espíritu en un exilio tanto abrumador, que se habían preparado 
para viajar hacia la eternidad tanto de este exilio y de la casa de huéspedes 
transitoria de este mundo. De repente me dije, Allah Mío, ¿cómo pueden 
soportarse estos exilios y capas de oscuridad? Mi corazón exclamó:  
 ¡Señor mío! Soy un extraño, no tengo a nadie, soy débil, no tengo 
poder, soy impotente, soy anciano;  
 No tengo voluntad; busco recurso, busco perdón, busco ayuda de Tu 
Corte, ¡Oh, Allah! 
  



24                                                                                                                             CARTAS 
 De repente la luz de la fe, la refulgencia del Corán y la gracia del Más 
Misericordioso vino en mi ayuda. Transformaron aquellos cinco exilios oscuros 
en cinco esferas luminosas y familiares. Mi lengua dijo: 

 حسبنااللّهٰ ونِعم الْوكيلُ

 Mientras mi corazón recitaba la aleya: اللّٰه بِىسا فَقُلْ حلَّوونْ تفَا 
 mi mente también se لاَاله الاَّهوعلَيه توكَّلْت وهورب الْعرشِ الْعظيمِ

dirigía a mi alma, exclamando con angustia y terror diciendo: 
 ¡No te quejes por las dificultades, oh, desdichado, ven, confía en Allah! 
 Porque debes saber que quejarse agrava la dificultad y es un gran error.  
 Encuentra a Quien Envía la dificultad, y debes saber que es un regalo 
dentro de un regalo, un placer.  
 ¡Entonces deja de quejarte y ofrece las gracias; como el ruiseñor, sonríe 
a través de tus lágrimas! 
 Si no Lo encuentras, debes saber que el mundo es todo dolor dentro de 
dolor, fugacidad y pérdida. 
 Entonces ¿por qué lamentarse por una pequeña dificultad mientras 
sobre ti hay todo un mundo de aflicción? ¡Ven, confía en Allah! 
 ¡Confía en Allah! Ríete en la cara de la dificultad; ella también se reirá. 
 Mientras se ríe, disminuirá; cambiará y se transformará. 
  
 Y como Mevlana Yalal al-Din, uno de mis maestros, le dijo a su alma, 
yo también dije: 

اُو گُفْت اَلَست و تو گُفْتى بلَى شكْرِ بلَى چِيست كَشيدنْ بلاَ ٭ 
 سرÒِ بلاَ چِيست كه يعنِى منم حلْقَه زن درگَه فَقْر و فَنا

 Entonces, después mi alma declaró: “Sí, sí, a través de la impotencia y 
de confiar en Allah, de la pobreza y de buscar refugio en Él, la puerta de la luz 
se abre y las capas de oscuridad se dispersan. ¡Alabado sea Allah por la luz de 
la fe y el Islam!” Vi que elevada verdad expresan los siguientes versos del 
famoso Hikam Ata'iyya: 

هدجو نم اذَا فَقَدم٭ وهفَقَد نم دجاذَا وم 

 Es decir, quien Lo encuentra, encuentra todo, mientras que quien no Lo 
encuentra, no puede encontrar nada. Si encuentra algo, sólo le traerá 

problemas. Y comprendí el significado del Hadiz: ِاءبرلْغى لطُوب . Y ofrecí las 

gracias.  
 Y entonces, hermanos míos, por cierto estos exilios oscuros se 
iluminaron a través de la luz de la fe, pero aún así me afectaron al punto tal que 



CARTA SEIS                                                                                                                      25 
me provocó el siguiente pensamiento: “Ya que soy un extraño y estoy en exilio 
e iré al exilio, me pregunto si mis deberes en esta casa de huéspedes han 
terminado. ¿Debería delegarles a las Palabras y a ustedes y, por completo, 
cortar todos mis lazos?” Por esta razón les pregunto si las Palabras que he 
escrito son suficientes o les falta algo. Es decir, ¿ha terminado mi deber para 
que con comodidad de corazón pueda arrojarme a un exilio lleno de luz, 
verdadero y agradable, olvidarme del mundo y, como dijo Mevlana Yalal al-
Din: 

 دانِى سماعِ چِه بود بِى خود شدنْ زِهستى
 اَندر فَناىِ مطْلَق ذَوقِ بقَا چشيدنْ

 Preguntando: “¿puedo buscar un exilio elevado?”, los he molestado con 
estas preguntas. 
 
 

 اَلْباقى هو الْباقى
Said Nursi



 

Carta Siete 
هدمبِح حÒِبسلاَّ يا Ìءيش ننْ ماو هانحبس همبِاس 
 اَلسلاَم علَيكُم و رحمةُ اللّهٰ و بركَاته اَبدا دائما

¡Mis Queridos Hermanos! 
 Supongo que ustedes le dijeron a Samli Hafiz que me pregunte dos 
cosas: 

LA PRIMERA 
 “Como los embusteros de la antigüedad, los extraviados de la época 
moderna hacen del casamiento del Mensajero de Allah (PyB) con Zaynab un 
pretexto para la crítica considerándolo como si hubiese sido para satisfacer las 
lujurias del alma”.  
 La Respuesta: ¡No, cien mil veces no, que Allah no lo permita! ¡Dudas 
tan viles no se pueden dirigir a alguien tan elevado! Sí, era tan elevado que 
desde los quince años hasta los cuarenta, cuando la sangre es fogosa y 
exuberante y las pasiones del alma maligna están en llamas, él estuvo satisfecho 
y se contentó con una sola mujer mayor, Jadiya la Grande (que Allah esté 
complacida con ella) con absoluta castidad y pureza, tal como concuerdan 
amigos y enemigos por igual. Que luego haya tenido varias esposas después de 
los cuarenta años, es decir, cuando el calor del cuerpo disminuye y las pasiones 
se calman, es una evidencia que demuestra fehaciente y evidentemente a 
quienes incluso son un poco justos que esos matrimonios no fueron para 
satisfacer los apetitos carnales, sino que fueron por otras razones importantes e 
instancias de sabiduría. 
 Una de esas instancias de sabiduría es esta: como sus palabras, las 
acciones, los estados, la conducta y las obras del Mensajero de Allah (PyB) son 
las fuentes de la religión y de la Sharía y el recurso de los mandamientos. 
Mientras que los Compañeros transmitieron las cosas externas y públicas, los 
transmisores y narradores de los asuntos privados de la religión y de los 
mandamientos de la Sharía que se manifestaron de su conducta privada en la 
esfera personal fueron sus esposas puras; ellas cumplieron esta función de 
hecho. Tal vez la mitad de los misterios y las leyes de la religión vinieron de 
ellas. Es decir, muchas esposas puras de distintos temperamentos se requerían 
para realizar este deber necesario. 
 Ahora, consideremos su casamiento con Zaynab. En relación a la aleya: 

ينÒِبِيالن ماتخ و ٰولَ اللّهسر نلكو كُمالرِج نم دااَحاَب دمحاكَانَ مم 
que es uno de los ejemplos dados en el Rayo Tres de la Primera Luz de la 
Palabra Veinticinco, se escribe que con sus muchos aspectos, una sola aleya 



CARTA SIETE                                                                                                                    27 
afirma los significados apropiados para que todas las clases de seres humanos 
los comprendan. 
 La parte del entendimiento de una clase de la aleya mencionada es 
esta: según una narración sólida basada en su propia admisión, Zayd, el siervo 
del Noble Mensajero (PyB) a quien él se dirigía como “hijo mío”, se divorció de 
su esposa orgullosa porque él no se sentía igual a ella. Es decir, con su 
percepción, Zayd se dio cuenta de que Zaynab había sido creada con un 
carácter elevado diferente al suyo y que estaba en su naturaleza ser la esposa de 
un profeta. Ya que él se consideraba desigual por naturaleza y esto provocaba 
incompatibilidad espiritual, se divorció de ella. Por orden de Allah, Su 
Mensajero (PyB) la desposó. Es decir, como lo indica la aleya: 

 mostrando que fue un contrato celestial, este casamiento fue fueraزوجناكَها

de lo común, por encima de las relaciones externas y puramente bajo las 
órdenes del Decreto Divino. Así, el Más Noble Mensajero (PyB) se sometió a la 
orden del Decreto Divino y estuvo obligado a hacerlo; no fue a instancias de un 
deseo carnal.  La aleya: 

هِمائيعاجِ اَدوى اَزف جرح نِينمؤلَى الْمكُونَ علاَي كَىل comprende un 

mandamiento importante de la Sharía, una instancia general de sabiduría, y un 
beneficio abarcativo y general que pertenece a su orden del Decreto Divino; 
indica que los adultos que llaman a los jóvenes “hijo mío” no está prohibido, 
como sí lo es con ‘zihar’, es decir, un hombre que le diga a su esposa “tú eres 
como mi madre”, para que cambiaran las ordenanzas con respecto a ello. 
También, que los grandes miren a sus seguidores y que los Mensajeros Divinos 
miren a sus comunidades y se dirijan a ellas de modo paternal es debido a las 
funciones de liderazgo y profecía; no es en relación a sus personalidades 
humanas para que sea inapropiado que ellos tomen esposas de ellas.  
 La parte de entendimiento de otra clase de esta aleya es esta: un gran 
gobernante mira a sus súbditos con compasión paternal. Si es un rey espiritual 
que sostiene un gobierno tanto externo como interno, ya que su compasión es 
cien veces más grande que la de un padre, sus súbditos lo admiran como a su 
padre, como si fueran sus verdaderos hijos. La mirada de un padre no se 
transforma fácilmente en la de un marido ni la mirada de una niña en la de una 
esposa. Entonces, ya que según esto es inapropiado a la vista pública que un 
profeta tome por esposa a las hijas de los creyentes, con el propósito de repeler 
tal duda, el Corán dice: “En cuanto a la misericordia Divina, el Profeta tiene 
compasión por ustedes, él los trata de modo paternal y en nombre de la misión 
profética ustedes son como sus hijos. Pero con respecto a su personalidad 
humana, él no es vuestro padre, entonces no será inapropiado para él tomar 
como esposa a alguien de entre ustedes. Y si él los llama “Hijo”, en relación a 
las órdenes de la Sharía, ¡no pueden ser sus hijos!” 

 اَلْباقى هو الْباقى
Said Nursi



 

Carta Ocho 
هدمبِح حÒِبسلاَّ يا Ìءيش ننْ ماو همبِاس 

 Hay numerosas instancias de sabiduría enِيمحمنِ الرحالرque están 

incluidos enِيمحمٰنِ الرحالر ٰمِ اللّهبِسy al comienzo de todas las cosas 

buenas. Posponiendo la explicación de éstos para otro momento, ahora les 
contaré un sentimiento mío: 

 Hermano mío, veo   ِيمحمنِ الرحالرcomo una luz tan vasta que 

abarca a todo el universo y satisface todas las necesidades eternas de todos los 
espíritus y es tan luminosa y poderosa que resguarda a una persona de todos 
sus múltiples enemigos. El medio más importante que he encontrado para 
alcanzar estos Nombres, estas dos luces vastas, son la pobreza y el 
agradecimiento, la impotencia y la compasión. Es decir, adorar y reconocer 
nuestras necesidades. Lo que viene a mi mente en relación a esto y, lo que digo 
contrariamente a los eruditos religiosos e incluso al Imám Rabbani, uno de mis 
maestros, es esto: la emoción intensa y brillante que el Profeta Jacobo (p.) sintió 
por José (p.) no fue amor ni pasión sino compasión. Porque la compasión es 
mucho más filosa, más brillante y elevada, más pura y más merecedora del 
rango de profecía que el amor y la pasión. Si el amor y la pasión por los 
metafóricos objetos y seres de amor son intensos, no son apropiados para el 
rango elevado de profecía. Esto significa que los sentimientos de Jacobo, que el 
Sabio Corán describe con una elocuencia brillante y que fueron el medio para 
alcanzar el Nombre de Compasivo, fueron un alto nivel de compasión. En 
cuanto al amor pasional, los medios de alcanzar el Nombre de Amado, se 
relaciona con el asunto del amor de Zulaija por José (p.). Es decir, sin importar 
qué tanto más elevadas el Corán de Milagrosa Exposición muestre a las 
emociones de Jacobo con respecto a las de Zulaija, en ese nivel la compasión 
se ve más elevada que el amor pasional. Mi maestro, el Imám Rabbani, no 
consideró el amor metafórico como apropiado para el rango de profecía y en 
consecuencia dijo: “Las virtudes de José eran virtudes propias del Más Allá, 
entonces el amor por él no fue de un tipo metafórico para que no fuera 
defectuoso”. Pero yo digo: “¡Maestro! Esa es una interpretación artificial, la 
verdad del asunto debe ser esta: eso no fue amor, sino un nivel de compasión 
cien veces más brillante, más extensivo y más elevado que el amor”. Sí, en 
todas sus variedades, la compasión es sutil y pura. Mientras que muchas 
variedades de amor y pasión no pueden recibir condescendencia.  



CARTA OCHO                                                                                                                   29 
 Además, la compasión es extremadamente amplia. A través de la 
compasión que él siente por su hijo, la compasión de una persona abarca a 
todos los jóvenes e incluso a todos los seres vivos y actúa como una especie de 
espejo de lo abarcativo del Nombre de Compasivo. Mientras que el amor 
pasional restringe su mirada hacia su amado y sacrifica todo por ello. O bien 
para elevar y alabar a su amado, denigra a los demás y en efecto los insulta y 
abusa su honor. Por ejemplo, alguien dijo: “El sol vio la belleza de mi amada y 
sintió vergüenza. Para que no lo vean se cubrió con el velo de la nube”. 
¡Estimado señor enamorado! ¿Qué derecho tiene usted de imputarle vergüenza 
al sol, que es una página de la luz de ocho de los Nombres Más Grandes? 
 Además, la compasión es sincera, no quiere nada a cambio; es pura y 
no busca nada a cambio. La compasión abnegada y desinteresada de los 
animales por sus cachorros, incluso en el nivel más común, es la evidencia de 
esto. El amor pasional, sin embargo, desea remuneración y busca algo a 
cambio. Los llantos del amor pasional son un tipo de remuneración 
demandante y deseada.  
 Así, la compasión de Jacobo (p.), la luz más brillante de la Sura Yusuf – 
la Sura más brillante del Corán – señala a los Nombres de Misericordioso y 
Compasivo. Nos informa que el camino de la compasión es el camino de la 
misericordia. Y como un bálsamo para el dolor de la compasión, hace que la 

persona pronuncie:ينماحالر محاَر وهظًا وافح ريخ ٰفَاللّه 
 اَلْباقى هو الْباقى

Said Nursi



 

Carta Nueve 
هدمبِح حÒِبسلاَّ يا Ìءيش ننْ ماو هانحبس همبِاس 

[Nuevamente una parte de una carta que él le envió al mismo alumno sincero.] 
 Segundo: Tu éxito, esfuerzo y entusiasmo por esparcir las luces del 
Corán son una concesión Divina, una maravilla del Corán, un favor de Allah. 
Lo felicito. Ya que hemos llegado al tema de la maravilla, la concesión y el 
favor, le diré una diferencia entre una maravilla y una concesión. Es así: 
 Mientras que no haya necesidad, revelar un keramet es dañino. En 
tanto que dar a conocer una concesión es dar a conocer una bendición Divina. 
Si alguien que es honrado con un keramet, a sabiendas, manifiesta un asunto 
extraordinario y su alma maligna es persistente, entonces por confiar en sí 
mismo o en su alma y en lo que ha descubierto y, al caer en orgullo, puede ser 
que Allah Todopoderoso le otorgue éxito para persistir en su extravío. Si sin 
saberlo muestra un acto maravilloso; por ejemplo, una persona tiene una 
pregunta que no pronunció e involuntariamente da una respuesta apropiada, y 
después comprende, esto aumenta su confianza, no en sí mismo, sino en su 
Sustentador. Dice: “Tengo un Preservador que me está alimentando mejor que 
yo mismo”. Y esto aumenta su confianza en Allah. Esto es un tipo de keramet 
inofensivo; no está acusado de haberlo develado, pero no debería 
intencionalmente mostrarlo por orgullo. Porque ya que aparentemente el poder 
del ser humano para actuar tiene alguna conexión con ello, puede relacionarlo 
a sí mismo. En cuanto a la concesión, es más sano que el segundo tipo de 
keramet, el tipo sano y en mi opinión, el más elevado. Mostrarlo es dar a 
conocer una bendición. El poder de actuar no tiene conexión con ello y el alma 
maligna no lo atribuye a sí misma.  
 Y entonces, hermano mío, las bendiciones Divinas relacionadas a ti, a 
mí y, en particular, en nuestro servicio del Corán, que por mucho tiempo he 
visto y he escrito sobre ello, son una concesión y darlos a conocer es dar a 
conocer una bendición Divina. Por esta razón te menciono el éxito de ambos en 
nuestro servicio para dar a conocer la bendición Divina. Siempre supe que 
motivaría tu propensión a ofrecer agradecimiento, no orgullo.  
 Tercero: Observo que la persona más afortunada es esta vida mundanal 
es quien ve el mundo como una casa de huéspedes militar, se somete y actúa 
en consecuencia. Al verlo en este camino, puede elevarse rápidamente al rango 
de ganar la complacencia de Allah, el rango más elevado. Esa persona no dará 
el precio de un diamante perdurable por algo que vale un pedazo de vidrio que 
se romperá. Pasará su vida con rectitud y placer. Sí, los asuntos relacionados a 
este mundo son como pequeños pedazos de vidrio condenados a romperse, 
mientras que los asuntos perdurables del Más Allá tienen el valor de diamantes 
impecables. La curiosidad intensa, el amor ferviente, la codicia terrible, los 



CARTA NUEVE                                                                                                                 31 
deseos necios y otras emociones intensas de la naturaleza humana fueron 
dados para ganarse los asuntos del Más Allá. Dirigir esas emociones 
intensamente hacia los asuntos mundanales transitorios significa dar el precio 
de los diamantes eternos por pedazos de vidrio que se harán añicos. Un punto 
se me ha ocurrido en conexión a esto y te lo diré. Es así: 
 El amor pasional es un tipo de amor ardiente. Cuando se dirige hacia 
objetos transitorios, le provoca tormento y dolor al dueño, o bien, ya que el 
amado metafórico no vale el precio de semejante amor ferviente, hace que el 
amante busque un amado eterno. Entonces el amor metafórico se transforma 
en verdadero amor.  
 Así, hay en el ser humano miles de emociones, cada una de las cuales 
tiene dos niveles como el amor, uno metafórico, el otro, verdadero. Por 
ejemplo, la emoción de la ansiedad por el futuro está presente en todos. 
Cuando una persona es intensamente ansiosa sobre el futuro, ve que no tiene 
nada que garantice que llegará al futuro por el que está tan intensamente 
ansiosa. También, con respecto al sustento, hay un compromiso por él y el 
futuro es breve y no vale tan intensa preocupación. Entonces se aleja del futuro 
y se dirige hacia el verdadero futuro más allá de la tumba, que es duradero y 
que para los negligentes no hay compromiso alguno. 
 El ser humano también muestra una ambición intensa por las 
posesiones y la posición, entonces ve que la propiedad transitoria que se ha 
puesto temporariamente bajo su supervisión, y la fama y la posición calamitosa, 
que son peligrosas y conducen a la hipocresía, no valen semejante ambición. Se 
aleja de ellas hacia rangos y niveles espirituales en la cercanía de Allah, que 
constituye un verdadero rango, y hacia las provisiones del Más Allá y las buenas 
obras, que son la verdadera propiedad. La ambición metafórica, que es de una 
mala calidad, se transforma en verdadera ambición, una cualidad elevada.  
 Y, por ejemplo, con una obstinación intensa, el ser humano gasta sus 
emociones en cosas triviales, efímeras y transitorias. Entonces ve que persigue 
durante un año algo que no vale ni siquiera un minuto de obstinación. 
También, en nombre de la obstinación, persiste en algo dañino. Entonces ve 
que esta emoción poderosa no se le dio para esas cosas y que es contraria a la 
sabiduría y la verdad gastarla en ellas. Entonces utiliza su obstinación intensa, 
no en esos asuntos transitorios innecesarios, sino en las verdades elevadas y 
eternas de la fe, en los fundamentos del Islam, en el servicio y en los deberes 
pertenecientes al Más Allá. La obstinación metafórica, una cualidad infame, se 
transforma en verdadera obstinación; es decir, firmeza ardiente y constancia en 
lo que es correcto, una cualidad delicada y buena.  
 Así, como lo muestran estos tres ejemplos, si el ser humano usa las 
facultades dadas a él en nombre del alma maligna y de este mundo y, se 
comporta descuidadamente como si fuera a permanecer  en el mundo para 
siempre, se vuelven el medio de la moralidad vil, el desperdicio y la inutilidad. 
Pero si gasta las menores de ellas en los asuntos de este mundo y las más 
intensas en deberes espirituales y tareas pertenecientes al Más Allá, se vuelven 
la fuente de morales loables y el medio de la felicidad en este mundo y en el 
próximo conforme a la sabiduría y la realidad. 



32                                                                                                                             CARTAS 
 Supongo que una razón por la que los consejos y reprimendas que se 
dan en esta época no hayan sido efectivos es que quienes no tienen moralidad 
los dan, dicen: “¡No sean ambiciosos! ¡No muestren codicia! ¡No odien! ¡No 
sean obstinados! ¡No amen al mundo!” Es decir, proponen algo que es 
aparentemente imposible para quienes está dirigido como lo es cambiar sus 
naturalezas innatas. Si sólo dijeran: “Giran estas emociones hacia cosas 
beneficiosas, cambien su dirección, su canal”, sus consejos serían efectivos y a 
la vez estarían proponiendo algo dentro de los límites de sus voluntades.  
 Cuarto: Las diferencias entre el ‘Islam’ y la ‘fe’ con frecuencia han sido 
temas de discusión entre los eruditos islámicos. Un grupo ha dicho que son lo 
mismo, mientras que otro ha dicho que no son lo mismo, pero que no pueden 
estar uno sin el otro. Han expresado varias ideas similares a esta. Yo mismo he 
comprendido la siguiente diferencia:  
 El Islam es una preferencia, mientras que la fe es una convicción. Para 
ponerlo de otra manera, el Islam es tomar la parte de la verdad, es sumisión y 
obediencia hacia ella y la fe es la aceptación y la aprobación de la verdad. Hace 
mucho tiempo vi a cierta gente irreligiosa que apoyaba fervientemente los 
mandamientos del Corán. Es decir, esas personas, al tomar parte de la verdad, 
en un sentido eran musulmanas y se llamaban ‘musulmanes irreligiosos’. 
Entonces vi a ciertos creyentes que no mostraron ningún apoyo por los 
mandamientos del Corán, no tomaron parte de ellos y reflejaron el término de 
‘creyentes no musulmanes’. 
 ¿Puede la fe sin el Islam ser el medio para la salvación? 
 La Respuesta: Tal como el Islam sin la fe no pueden ser el medio para 
la salvación, tampoco la fe sin el Islam puede ser el medio para la salvación. 
Todas las alabanzas y bendiciones son de Allah, a través de la gracia del 
milagroso Corán, las comparaciones de Risale-i Nur han demostrado los frutos 
y resultados de la religión del Islam y las verdades Coránicas de tal modo que 
incluso si alguien sin religión los comprende, no es posible que sea un apoyo 
para ellos. Y han mostrado las evidencias y pruebas de la fe y el Islam de una 
manera tan poderosa que si incluso una persona no musulmana las comprende, 
está segura de asentirlas. A pesar de no ser musulmán, creería. Sí, las Palabras 
muestran los frutos de la fe y del Islam tan dulces y deliciosos como los frutos 
del árbol de Tuba del Paraíso y muestran sus resultados tan agradables y 
placenteros como los placeres de la felicidad en este mundo y en el próximo. En 
consecuencia inducen en quienes los ven y los conocen un sentimiento de 
infinita parcialidad, apoyo y entrega. Y han demostrado pruebas de la fe y del 
Islam tan poderosas como las cadenas de seres y tan numerosas como las 
partículas de modo que brindan una infinita convicción y fuerza de la fe. 
Inclusive en ciertas ocasiones, atestiguando la fe en lasinvocaciones de Shah 
Naqshaband y diciendo: 

 علَى ذلك نحيى وعلَيه نموت وعلَيه نبعثُ غَدا

sentí un infinito sentimiento de parcialidad. Si me dieran todo el mundo, no 
podría sacrificar una sola verdad de la fe. Me causa extrema angustia imaginar 



CARTA NUEVE                                                                                                                 33 
lo opuesto a una verdad de la fe ni siquiera por un minuto. Incluso si me dieran 
todo el mundo, mi alma se sometería sin dudarlo ante la existencia de una sola 
verdad de la fe. Cuando digo: 

 و آمنا بِما اَرسلْت من رسولٍ و آمنابِما اَنزلْت من كتابٍ و صدقْنا
siento una fuerza de fe infinita. Creo que lo opuesto de cada una de las 
verdades de la fe es racionalmente imposible y considero que los extraviados 
son infinitamente tontos y locos.  
 Les envío muchos saludos a tus padres y les ofrezco mis respetos. 
Entonces que recen por mí. Son como mi madre y mi padre, ya que tú eres mi 
hermano. Y le envío saludos a la gente de tu pueblo, en especial a todos 
aquellos que saben sobre las Palabras por medio de ti.  

 اَلْباقى هو الْباقى
Said Nursi



 

Carta Diez 
هدمبِح حÒِبسلاَّ يا Ìءيش ننْ ماو همبِاس 

[Ésta consiste de las respuestas a dos preguntas.] 
 La Primera se relaciona al pie de página de la larga oración que 
describe las transformaciones de las partículas en el Segundo Objetivo de la 
Palabra Treinta. 
 ‘El Libro Claro’ y el ‘Registro Claro’ se mencionan en muchas partes del 
Sabio Corán. Algunos comentadores Coránicos dijeron que son lo mismo, 
mientras que otros dijeron que son diferentes. Sus explicaciones en cuanto a lo 
que son en realidad difieren, pero en resumen dijeron que son títulos del 
conocimiento Divino. Sin embargo, a través de la refulgencia del Corán, he 
formado esta opinión: El Registro Claro es un título para una variedad de 
conocimiento y orden Divino que mira hacia el Mundo de lo Oculto más que 
hacia el Mundo Manifiesto. Es decir, mira hacia el pasado y el futuro más que el 
presente. Es decir, mira hacia el origen, la progenie, las raíces y semillas de las 
cosas más que su existencia externa. Es un cuaderno del Decreto Divino. La 
existencia de este cuaderno se ha demostrado tanto en la Palabra Veintiséis 
como en un pie de página de la Palabra Diez. 
 Sí, el Registro Claro es un título para un aspecto del conocimiento 
Divino y la orden Divina. Porque debido a que los orígenes, las raíces y las 
fuentes de las cosas resultan en sus existencias con perfecto orden y extremo 
arte, muestran que están ordenados según un cuaderno de los principios del 
conocimiento Divino. Y ya que los resultados, la progenie y las semillas de las 
cosas comprenden los programas y los índices de los seres que vendrán en el 
futuro, seguramente infieren que son colecciones en miniatura de las órdenes 
Divinas. Por ejemplo, se puede decir que una semilla se parece a los programas 
e índices que establecerán en orden todas las partes del árbol y es como una 
personificación en miniatura de aquellas órdenes creativas que especifican el 
índice y el programa. 
 En Breve: El Registro Claro es como un programa o índice del árbol de 
la creación, cuyas ramas se han esparcido a lo largo del pasado, el futuro y el 
Mundo de lo Oculto. El Registro Claro con este significado es un cuaderno del 
Decreto Divino y una colección de sus principios. Las partículas son enviadas a 
sus tareas y movimientos en los cuerpos de las cosas a través del dictado y el 
decreto de aquellos principios. 
 En cuanto al Libro Claro, mira hacia el Mundo Manifiesto más que 
hacia el Mundo de lo Oculto. Es decir, mira hacia el presente más que hacia el 
pasado y el futuro. Es un título, un cuaderno, un libro, de la voluntad y del 
poder Divino más que del conocimiento y de la orden. Si el Registro Claro es 



CARTA DIEZ                                                                                                                    35 
un cuaderno del Decreto Divino, el Libro Claro es el cuaderno del poder 
Divino. 
 Es decir, el arte perfecto y el orden de los seres, las esencias, los 
atributos y las cualidades de todas las cosas muestran que están vestidos con la 
existencia a través de los principios de un poder perfecto y de las leyes de una 
voluntad penetrante. Sus formas son determinadas y específicas, a cada una se 
le dan proporciones definidas y una forma particular. Esto significa que el poder 
y la voluntad tienen una colección universal y general, un gran libro mayor, 
según el cual las existencias particulares y las formas de las cosas son cortadas, 
cosidas y vestidas. La existencia de este libro mayor, como el Registro Claro, se 
ha demostrado en los asuntos relacionados al Decreto Divino y a la voluntad 
del ser humano. Ve la tontería de los extraviados, negligentes y filósofos, 
porque han percibido la Tabla Preservada del Poder Creativo y la 
manifestación, reflexión y similitud de las cosas de ese libro perspicaz de 
Sabiduría y Voluntad Divina, pero, que Allah no lo permita, llamándolo 
“Naturaleza”, lo enceguecieron. Así, a través del dictado del Registro Claro, es 
decir, a través de la orden del Decreto Divino y según sus principios, el poder 
Divino escribe y crea las cadenas de seres, cada uno de los cuales es una obra, 
en la página del tiempo conocida como ‘la Tabla de Apariciones y Disolución’ y 
provoca el movimiento de las partículas… 
 Esto significa que el movimiento de las partículas es una vibración, un 
movimiento, que surge de esa escritura y copia, en el pasaje de los seres del 
Mundo de lo Oculto al Mundo Manifiesto, del Conocimiento al Poder. En 
cuanto a la Tabla de Aparición y Disolución, es un cuaderno en constante 
cambio, una pizarra para escribir y borrar, en la esfera de la contingencia de la 
Suprema Tabla Preservada – que es fija y constante – es decir, en los seres que 
constantemente manifiestan la vida y la muerte, la existencia y la aniquilación; 
es la realidad del tiempo. Sí, tal como todo tiene una realidad, así también la 
tiene el tiempo; la realidad de lo que llamamos ‘tiempo’, un río poderoso que 
fluye a través del universo, es como la página y la tinta de la escritura de Poder 

en la Tabla de Aparición y Disolución.لاَّ اللّٰها بيالْغ لَمعلاَ ي 
 La Segunda Pregunta: ¿Dónde será la Gran Reunión? 

La Respuesta: اللّٰه دنع لْمالْعو Las instancias elevadas de sabiduría que el 

Creador Omnisciente muestra en todas las cosas, e incluso que Él le adjunte 
vastas instancias de sabiduría a una sola cosa insignificante sugiere 
fehacientemente que el globo terráqueo no gira en círculo grande sin un 
objetivo o sentido, sino que gira alrededor de algo importante; describe y dibuja 
la circunferencia de la arena vasta. Viaja alrededor de un lugar enorme de 
exhibición y le delega su producción inmaterial a él; porque en el futuro la 
producción se mostrará allí, delante de las miradas de los seres humanos. Es 
decir, llenará el círculo, cuya circunferencia es de una distancia de 
aproximadamente veinticinco mil años; Siria será como una semilla, según una 
narración; la arena de la Gran Reunión se expandirá desde esa región. Toda la 



36                                                                                                                             CARTAS 
producción inmaterial de la tierra por ahora se envía a los cuadernos y tablas de 
la arena que está debajo del velo de lo Oculto y en el futuro cuando la arena se 
abra, la tierra también arrojará a los habitantes allí. Su producción inmaterial 
también se transportará al Reino Manifiesto del Reino de lo Oculto. Sí, como un 
campo fértil, una primavera, o una medida, la tierra ha producido cosechas 
suficientes para llenar esa vasta arena, y los seres que la ocuparán han fluido de 
la tierra y las obras de arte que la llenarán han partido de ella. Es decir, el globo 
terráqueo es una semilla y la arena de la Gran Reunión, junto con todo lo que 
tiene adentro es un árbol, un brote y un depósito. Por cierto, tal como un punto 
de luz se vuelve una línea o un círculo luminoso al moverse rápidamente, la 
tierra también, mediante su movimiento rápido y con un propósito es el medio 
para describir un círculo de existencia y, junto con ese círculo de existencia y su 
producción, para la formación de la arena de la Gran Reunión. 

اللّٰه دنع لْما الْعمنقُلْ ا 
 اَلْباقى هو الْباقى

Said Nursi



 

Carta Once 
هدمبِح حÒِبسلاَّ يا Ìءيش ننْ ماو هانحبس همبِاس 

[Esta carta conforma un remedio significativo y señala cuatro pequeñas 
gemas de la tesorería de cuatro aleyas.] 

¡Mi Querido Hermano! 
El Sabio Corán le enseñó a mi alma estos cuatros asuntos diferentes varias 
veces. Los estoy escribiendo ahora para mis hermanos que desean también 
recibir instrucción o una parte de ellos. Con respecto al tema, cada uno se ha 
mostrado como una muestra, una pequeña joya de las tesorerías de las 
verdades de cuatro aleyas diferentes. Cada uno de los cuatro temas tiene una 
forma y un beneficio diferente.  

PRIMER TEMA: يفًاعكَانَ ض طَانيالش دنَّ كَيا 
¡Oh, alma mía que se desespera con dudas y escrúpulos! La asociación 

de ideas y las imaginaciones y suposiciones que ocurren son un tipo de 
expresión o descripción involuntaria. Si surge del bien y de la luminosidad, las 
cualidades de esa descripción y realidad pasan en cierta medida a su forma e 
imagen. Como la luz del sol y el calor pasan a su imagen en un espejo. Si la 
descripción es de algo malo y denso, las cualidades y el decreto del original no 
pueden pasar a su forma ni esparcirse a su imagen. Por ejemplo, la forma 
reflejada en un espejo de algo sucio y corrupto no es sucia ni corrupta. 
Tampoco puede morder la imagen de una serpiente.  
 Como consecuencia, imaginar la incredulidad no es incredulidad e 
imaginar el abuso no es abuso. Particularmente si es involuntario y es una 
suposición hipotética que se le ocurre a uno no es para nada dañino. Además, 
según la escuela sunita (Ahl al-Sunna wa'l-Jama'a) que es camino correcto, el 
mal o la suciedad de algo según la Sharía es porque está prohibido por Allah. 
Ya que estas cosas son asociaciones involuntarias de ideas, a las imaginaciones 
que se le ocurren a uno sin su consentimiento, no las afectan las prohibiciones. 
Sin importar qué tan horrible y sucia sea la forma que tomen, no son horribles 
ni sucias.  

SEGUNDO TEMA:Este fue un fruto del pino, del cedro y del álamo 
negro de Tepelice en las montañas de Barla, que, debido a que se ha incluido 
en las Palabras, no se ha repetido aquí. 

TERCER TEMA: Los dos temas que siguen son parte de los ejemplos 
dados en la Palabra Veinticinco que muestra la impotencia de la civilización 
actual antes del milagroso Corán. Son dos ejemplos de miles que demuestran 
qué injusta es la ley de la civilización actual que se opone al Corán: 

 Tal como el decreto Coránico de: ِنيثَياْلاُن Òظثْلُ حلذَّكَرِ مفَل  es pura 

justicia, así también es pura compasión. Sí, es justicia porque la abrumadora 



38                                                                                                                             CARTAS 
mayoría de los hombres toman una esposa y asume la responsabilidad de 
proveer para ella. En cuanto a las mujeres, toman un esposo y cargan su medio 
de vida sobre él y esto compensa por la deficiencia de lo que han heredado. Es 
también misericordia, porque una joven débil necesita mucho de la bondad y 
compasión de su padre y de sus hermanos. El Corán decreta que ella reciba 
bondad de su padre sin preocuparse. Su padre no la considera con ansias 
pensando que ella es “una hija dañina a quien la mitad de su riqueza pasará en 
manos de un extraño”. La ansiedad y la ira no se mezclan con su bondad. Ella 
también recibe la bondad y la protección de su hermano libre de rivalidad y 
celos. Él no la considera “como un rival que destruirá a la mitad de la familia ni 
le dará una parte importante de nuestra propiedad a alguien más”. No habrá 
resentimientos ni hostilidad mezclados con su sentimiento de compasión y 
protección hacia ella. Así, la joven, que es delicada y débil por naturaleza, es 
aparentemente privada de una pequeña parte, pero en lugar de ella gana una 
riqueza inagotable en forma de compasión y bondad de quienes son cercanos a 
ella. También, darle más de lo que le corresponde con la idea de ser más 
misericordioso con ella que la Misericordia Divina, no es bondad sino un gran 
error. Por cierto, la codicia salvaje de esta época, que recuerda la terrible tiranía 
de enterrar a las bebas recién nacidas en la Época de la Ignorancia debido a los 
celos salvajes, posiblemente puede abrir el camino hacia la maldad despiadada. 
Como ésta, todas las reglas Coránicas confirman el decreto de: 

يناَلملْعةً لمحلاَّ را اكلْنسا اَرمو. 

CUARTO TEMA: سدالس هÒاُمفَل 
Esta civilización baja ha provocado una injusticia al darles a sus hijas 

más de lo que les corresponde y perpetúa una injusticia aún mayor al no darle a 
la madre lo que es su derecho. Sí, la compasión de las madres es una 
manifestación muy dulce, sutil y amorosa de la misericordia divina, y entre las 
verdades del universo, es una que merece respeto y reverencia. Una madre es 
una amiga tan generosa, compasiva y abnegada que conducida por su 
compasión sacrificará todo su mundo, su vida y su confort por su hijo. Una 
gallina tímida, incluso, el nivel más simple y básico de la maternidad, se arrojará 
ante un perro y atacará a un león para proteger a sus polluelos por medio de 
una manifestación diminuta de esa compasión. 
 Y así, privar a una madre, que es la portadora de una verdad tan 
honorable y elevada, de la propiedad de su hijo es una injusticia terrible, una 
falta de respeto salvaje, un insulto absolutamente erróneo, una ingratitud por las 
bendiciones, que hace que el Trono Divino de la Misericordia tiemble y agregue 
veneno a una cura muy brillante y beneficiosa para la vida social del ser 
humano. Si esos monstruos humanos que afirman amar a la humanidad no 
pueden entender esto, por cierto los verdaderos humanos pueden. Ellos saben 

que la orden del Sabio Corán de:  سدالس هÒاُمفَل es pura verdad y pura 

justicia.



 

Carta Doce 
هدمبِح حÒِبسلاَّ يا Ìءيش ننْ ماو هانحبس همبِاس 

كُمفَقَائلَى رع و كُملَيع لاَماَلس 
¡Mis Queridos Hermanos! 
Me hicieron una pregunta esa noche y no respondí, porque no está 

permitido discutir sobre los asuntos de la fe. Vuestra discusión de ellos fue en 
forma de disputa. Por ahora estoy escribiendo respuestas muy breves para 
vuestras tres preguntas que fueron la base de vuestra disputa. Encontrarán los 
detalles en las Palabras, cuyos nombres ha escrito el farmacéutico. Solamente 
no se me ocurrió mencionar la Palabra Veintiséis, sobre el Decreto Divino y la 
facultad de voluntad del ser humano; miren eso también, pero no lo lean como 
un periódico. La razón por la que refiero al farmacéutico a estudiar esas 
Palabras es esta: las dudas sobre los asuntos de ese tipo surgen de la debilidad 
de la fe en los pilares de la fe. Esas Palabras demuestran todos los pilares de la 
fe completamente.  

PRIMERA PREGUNTA 
 ¿Qué sabiduría surge de que Adán (p.) haya sido expulsado del Paraíso 
y de que algunos de la humanidad, los hijos de Adán, sean enviados al 
Infierno? 

La Respuesta: La sabiduría de ello se relaciona con las tareas a cargo; 
Adán fue enviado a cargo de una tarea tan importante que descubrir el 
progreso espiritual de toda la humanidad y desarrollar las habilidades de toda la 
humanidad y la naturaleza esencial del ser humano como un espejo abarcativo 
de todos los Nombres Divinos, son el resultado de esa tarea. Si Adán hubiera 
permanecido en el Paraíso, su rango hubiera sido fijo como el de los ángeles; 
las habilidades del ser humano no se hubieran desarrollado. De todos modos, 
los ángeles, cuyos rangos no cambian, son numerosos y el ser humano no 
necesita realizar ese tipo de adoración. Por cierto, ya que la sabiduría Divina 
requirió un reino de aceptación de la religión por voluntad propia según las 
habilidades del ser humano, que atravesaría infinitos niveles, Adán fue 
expulsado del Paraíso por su reconocido pecado, siendo el pecado el requisito 
de la naturaleza del ser humano contrariamente al de los ángeles. Es decir, tal 
como que Adán fuera expulsado del Paraíso fue pura sabiduría y pura 
misericordia, así también es justo y correcto que los incrédulos sean enviados al 
Infierno.  
 Como se menciona en la Tercera Indicación de la Palabra Diez, el 
incrédulo sólo cometió un pecado en una vida corta, pero dentro del pecado 
hubo infinitos errores. Porque la incredulidad es un insulto a todo el universo; 
niega el valor de todos los seres, niega el testimonio de la Unidad Divina de 



40                                                                                                                             CARTAS 
todas las criaturas y desprecia los Nombres Divinos, cuyas manifestaciones se 
ven en los espejos de los seres. En consecuencia, para vengar los derechos de 
los seres sobre los incrédulos, el monarca de los seres, el Convincente de Gloria, 
arroja a los incrédulos al Infierno eterno y esto es puro derecho y justicia porque 
un crimen infinito exige un castigo infinito. 

SEGUNDA PREGUNTA 
 ¿Por qué se crearon los demonios? Allah Todopoderoso creó a Satanás 
y a los demonios; ¿cuál es la sabiduría en ello? ¿No son malas la creación de los 
demonios y la creación del mal? 
 La Respuesta: Allah no lo permita, la creación de los demonios no es 
mala, hacer el mal más bien es malo. Porque la creación y la existencia miran 
hacia todas las consecuencias, mientras que hacer el mal mira hacia un 
resultado en particular, ya que es una relación en particular. Por ejemplo, hay 
miles de consecuencias de la caída de lluvia y todas son buenas. Si a través de 
la mala elección, algunas personas reciben daño de la lluvia, no pueden decir 
que la creación de la lluvia no es una misericordia, no pueden afirmar que la 
creación de la lluvia es mala. Porque es debido a su mala elección o a su acto 
equivocado que es mala para ellos. También hay numerosos beneficios en la 
creación del fuego y todos son buenos. Pero si algunos reciben daño del fuego 
por su mal uso y su mala elección, no puede decir que la creación del fuego es 
mala; porque no fue solamente creado para quemarlos a ellos. Más bien, ponen 
sus manos en el fuego por su mala elección, que cocina su comida y hacen que 
ese siervo sea enemigo para sí mismos.  
 En Breve: El mal menor es aceptable para un bien mayor. Si un mal 
que conducirá a un bien mayor se abandona para que el mal menor no suceda, 
un mal mayor entonces se habrá perpetrado. Por ejemplo, hay por cierto 
algunos daños y males menores materiales y físicos al enviar soldados a pelear 
la yihad, pero en la yihad hay un bien mayor por medio de la cual el Islam se 
salva de ser conquistado por infieles. Si la yihad se abandona debido a esos 
males menores, entonces el mal mayor vendrá después de que el bien mayor se 
haya ido. Y eso está absolutamente mal. También, por ejemplo, amputar un 
dedo que está infectado con gangrena y debe ser amputado es bueno y 
correcto, a pesar de que aparentemente es un mal porque si no se amputara, la 
mano será amputada y eso sería un mal mayor.  
 Así, la creación y la existencia de males, daños, tribulaciones, demonios 
y cosas dañinas no está mal y feo, ya que son creados por muchos resultados 
importantes. Por ejemplo, porque los demonios no molestan a los ángeles, los 
ángeles no pueden progresar; sus niveles son fijos y no cambian. También, los 
niveles de los animales son fijos y deficientes. Sin embargo, en el mundo de la 
humanidad los niveles de progreso y declive son infinitos. Hay una distancia 
extremadamente larga por la que progresar, desde la de Nimrod y del Faraón 
hasta los evliyas veraces y profetas.  
 Así, a través de la creación de los demonios y el misterio de la 
aceptación de la religión por voluntad propia y el envío de los profetas y la 
arena de pruebas y examen, de esfuerzo y competición, se ha abierto para que 
los espíritus bajos como el carbón puedan diferenciarse y separarse de los 



CARTA DOCE                                                                                                                  41 
espíritus elevados como diamantes. Si no hubiera habido esfuerzo y 
competición, las habilidades en la mina de la humanidad que son como 
diamantes y carbón hubieran quedado iguales. El espíritu de Abu Bakr el Veraz 
en lo más alto de lo alto hubiera quedado al mismo nivel de Abu Yahl en lo 
más bajo de lo bajo. Esto significa que debido a que la creación de los 
demonios y los males mira hacia los resultados grandes y universales, la 
creación de ellos no es una maldad ni está mal. Los demonios y las instancias 
de mal que surgen de los abusos y de las causas particulares conocidas como 
inclinación o elección pertenecen a la ‘adquisición’ y elección del ser humano, 
no a la creación Divina.  
 Si preguntan: La mayoría de la humanidad se convierte en incrédulos 
debido a la existencia de Satanás y abrazan la incredulidad y sufren daño, a 
pesar del envío de profetas. Si, según la regla: “la mayoría tiene la palabra”, la 
mayoría sufre males como resultado, entonces la creación del mal es mala e 
incluso se puede decir que el envío de profetas no es una misericordia. ¿No es 
así? 
 La Respuesta: La cantidad no tiene importancia en relación a la calidad. 
La verdadera mayoría mira hacia la calidad. Por ejemplo, si hay cien semillas 
de una palmera datilera y no se ponen debajo de la tierra y se riegan para que 
sufran una reacción química y manifiesten una lucha por la vida, son sólo cien 
semillas que no valen nada. Pero si se las riega y están sujetas a la lucha por la 
vida y luego ochenta de las cien se pudren debido a una falla al hacerlo, pero 
veinte se convierten en árboles cargados de frutos, ¿puedes decir que “regarlas 
estuvo mal porque la mayoría se pudrió”? Por supuesto, no puedes decir eso, 
porque esas veinte se han convertido en veinte mil. Quien pierde ochenta y 
gana veinte mil no sufre daño y no puede ser malo. 
 Y, por ejemplo, un pavo real pone cien huevos y valen creo que valen 
mucho mas. Si la gallina se sienta sobre los cien huevos y ochenta se arruinan y 
veinte se incuban como pavos reales, ¿se puede decir que hay una gran pérdida 
y el asunto estuvo mal; que estuvo mal poner a la gallina clueca sobre los 
huevos y ocurrió un mal? No, no es así, es más bien un bien. Porque la especie 
del pavo real y la familia de huevos perdió ochenta huevos que valen, pero 
ganó veinte pavos reales que valen veinte.  
 Así, a través del envío de profetas y el misterio de la aceptación de la 
religión por voluntad propia y al esforzarse y pelear con los demonios, a cambio 
de los cientos de miles de profetas y millones de evliyas y miles de millones de 
eruditos purificados que han ganado, que son como los soles, las lunas y las 
estrellas del mundo de la humanidad, los seres humanos han perdido a los 
incrédulos y embusteros, que son numerosos con respecto a la cantidad, 
insignificantes con respecto a la calidad y son como bestias dañinas.  

TERCERA PREGUNTA 
 Allah Todopoderoso envía calamidades e ocasiona tribulaciones; ¿no es 
esto tiránico para los inocentes en particular e incluso para los animales? 
 La Respuesta: Allah no lo permita, la soberanía es Suya. Él sostiene el 
dominio sobre Sus posesiones como Él desea. Además, un artesano habilidoso 
te hace un modelo a cambio de un salario y te viste en una vestimenta 



42                                                                                                                             CARTAS 
enjoyada que él ha diseñado muy artísticamente. Entonces para mostrar su arte 
y habilidad, lo acorta y lo alarga, lo mide y lo recorta, y te hace sentar y parar. 
¿Puedes decirle?: “Has arruinado la vestimenta que me hizo bello. Me has 
causado problemas haciéndome sentar y parar”? Por supuesto, no puedes decir 
eso. Si lo dijeras, estarías loco. 
 De la misma manera, el Creador Glorioso te ha vestido con un ser 
trabajado artísticamente enjoyado con facultades como los ojos, los oídos y la 
lengua. Para mostrar los bordados de varios de Sus Nombres, Él hace que te 
enfermes, Él te ocasiona tribulaciones, Él hace que sientas hambre, Él te sacia, 
Él hace que sientas sed; Él hace que gires en estados como estos. Para 
fortalecer la esencia de la vida y mostrar las manifestaciones de Sus Nombres, 
Él hace que viajes en numerosas condiciones así. Si dices: “¿Por qué me 
ocasionas estas calamidades a mí?”, como se indica en la comparación, cien 
instancias de sabiduría te silenciará. En todo caso, la calma, el reposo, la 
inactividad, la monotonía y la detención de la acción son formas de inexistencia 
y daño. La acción y el cambio son existencia y bien. La vida encuentra su 
perfección a través de la acción, progresa por medio de las tribulaciones. La 
vida manifiesta varias acciones a través de la manifestación de los Nombres 
Divinos, se purifica, encuentra fuerza, se descubre y se expande, se vuelve una 
pluma móvil que escribe su propio destino; realiza su deber y adquiere el 
derecho de recibir recompensa en el Más Allá.  
 Así, las respuestas a las tres preguntas en vuestra disputa son 
brevemente estas. Las explicaciones se encuentran en las treinta y tres Palabra.  

¡Mi Querido Hermano! Léeles esta carta al farmacéutico y a quienes 
oyeron la discusión que consideres apropiado. Y envíale mis saludos a mi 
nuevo alumno, el farmacéutico, y dile lo siguiente: 
 “No está permitido discutir los asuntos sutiles de la fe como los 
mencionados anteriormente en una reunión social de forma de disputa 
desequilibrada. Como un concurso descontrolado, mientras que es una 
panacea, se convierte en veneno. Es dañino tanto para quienes hablan como 
para quienes escuchan. Está permitido discutir esos asuntos moderada y 
justamente como un intercambio de ideas”. Y dile: “Si te surgen dudas sobre 
asuntos de este tipo a tu corazón y no puedes encontrar la respuesta en las 
Palabras, entonces escríbeme en privado…”. Y dile al farmacéutico: “El 
siguiente significado se me ocurrió en relación al sueño que tuvo sobre su 
difunto padre: ya que su difunto padre fue un doctor tal vez fue beneficial para 
algunos de los cercanos a Allah o algunos puros y sagrados y en el momento de 
su muerte, los espíritus de aquellas personas benditas que se beneficiaron con él 
fueron vistos por el más cercano a él, su hijo, en forma de pájaros; se me 
ocurrió que vinieron a encontrarse con él con un tipo de bienvenida que sería la 
intercesión de su espíritu”. Les envío saludos a todos los amigos que estuvieron 
juntos aquí esa noche y rezo por ellos. 

 اَلْباقى هو الْباقى
Said Nursi



 

Carta Trece 
هدمبِح حÒِبسلاَّ يا Ìءيش ننْ ماو همبِاس 

 Óالسلاَم علَى منِ اتبع الْهدى والْملاَم علَى منِ اتبع الْهوى
¡Mis Queridos Hermanos! 

 Frecuentemente preguntan sobre mi situación, cómo estoy, por 
qué no he aplicado para mis papeles de liberación y en relación a mi 
indiferencia hacia la política y el estado del mundo. Ya que han repetido 
estas preguntas en numerosas ocasiones y también me preguntan 
espiritualmente, me veo obligado a responderles no como el Nuevo Said 
sino en el idioma del Viejo Said.  

Vuestra Primera Pregunta: ¿Está cómodo? ¿Cómo está usted? 
 La Respuesta: Ofrezco cien mil agradecimientos al Más Misericordioso 
de los Misericordiosos porque Él ha transformado los múltiples males que ‘los 
mundanales’ perpetran en mi contra en varias formas de misericordia. Es así:  
 Habiendo renunciado a la política y habiéndome retirado del mundo, 
estaba viviendo en una cueva de montaña y pensando en el Más Allá cuando 
‘los mundanales’ injustamente me arrancaron de allí y me enviaron al exilio. El 
Compasivo y Sabio Creador convirtió el exilio en misericordia; Él transformó la 
soledad de la montaña, que era insegura y me exponía a factores que dañarían 
mi sinceridad, en una retirada a las montañas seguras y sinceras de Barla. 
Mientras fui un prisionero de guerra en Rusia, tuve la intención de retirarme a 
una cueva hacia el final de mi vida y ofrecí súplicas para ese propósito. El Más 
Misericordioso de los Misericordiosos hizo de Barla la cueva y me otorgó los 
beneficios de la cueva, pero Él no me hizo cargar las dificultades de una cueva 
sobre mi ser débil. En Barla solamente hubo dos o tres personas que 
sospechaban y debido a sus temores infundados me hicieron sufrir tormentos. 
Fue como si aquellos amigos estuvieran pensando en mi comodidad, pero 
debido a sus sospechas, les causaron daño tanto a mi corazón como al servicio 
del Corán. 
 Además, a pesar de que ‘los mundanales’ le dieron el documento en 
cuestión a todos los exiliados, y liberaron a los criminales de la prisión y les 
ofrecieron una amnistía, injustamente no me la dieron a mí. Para emplearme en 
el servicio del Corán y hacerme escribir en gran escala las luces del Corán 
llamadas las Palabras, mi Sustentador Compasivo me dejó de manera 
imperturbable en este exilio y lo transformó en una gran instancia de 
compasión. 
 Además, a pesar de que ‘los mundanales’ dejaron a todos los líderes 
influyentes y poderosos, a los sheiks que podían interferir en su mundo en los 
pueblos, en las ciudades y les permitieron encontrarse con sus parientes y con 
todos, injustamente me aislaron y me enviaron a un pueblo. Con una o dos 



44                                                                                                                             CARTAS 
excepciones, no me dieron permiso para que alguno de mis parientes y 
compatriotas me visitara. Mi Creador Compasivo transformó el aislamiento en 
una misericordia vasta para mí. Aclaró mi mente y fue el medio por el cual 
recibí la refulgencia del Sabio Corán como es, libre de toda malicia y 
animadversión.  
 También, ‘los mundanales’ consideraron excesivas las dos cartas 
triviales que escribí en dos años al comienzo de mi exilio. Y ahora incluso no 
ven favorable que uno o dos visitantes vengan a mí sólo por el Más Allá una vez 
cada diez o veinte años o una vez por mes; y me han acosado por esto. Mi 
Sustentador Compasivo y Creador Omnisciente transformó esa tiranía en 
misericordia, porque Él la transformó en una soledad deseable y en una retirada 
aceptable para mí durante estos Tres Meses, que ganaré una vida espiritual de 
noventa años. Todo el agradecimiento sea para Allah por todas las condiciones, 
mi condición y comodidad es así… 

Vuestra Segunda Pregunta: ¿Por qué no aplica por sus papeles de 
liberación? 

La Respuesta: He sido sentenciado por el Decreto Divino en este 
asunto, no por ‘los mundanales’. Mi aplicación es al Decreto Divino. Cuando 
me de permiso, cuando detenga mi sustento aquí, entonces me iré. La realidad 
de esto es como sigue: hay dos causas de todo lo que me aqueja, una es 
aparente y la otra, real. ‘Los mundanales’ son la causa aparente; ellos me 
trajeron aquí. En cuanto al Decreto Divino, esa fue la verdadera causa; me 
sentenció a este aislamiento. La causa aparente actuó mal, mientras que la 
verdadera causa actuó con justicia. La aparente pensó así: “Este hombre sirve 
al aprendizaje y a la religión excesivamente, puede interferir en nuestro 
mundo”. Por esta posibilidad, me exiliaron y perpetraron una tiranía 
multiplicada por tres aspectos. El Decreto Divino vio que no podía 
verdaderamente servir a la religión ni al aprendizaje con sinceridad, entonces 
me sentenció a este exilio. Transformó su tiranía compuesta en una misericordia 
múltiple. Ya que en mi exilio el Decreto Divino es dominante y es justo, recurro 
a él. Por cierto, la causa aparente, tienen cosas como pretextos; eso significa 
que no tiene sentido aplicar ante ellos. Si tuvieran algún derecho o alguna 
causa poderosa, entonces la aplicación se podría haber hecho ante ellos 
también. 
 A pesar de que he renunciado por completo a su mundo – que sea el 
fin para ellos – y a su política – que rebote sobre ellos – ya que los pretextos y 
las sospechas que inventan por supuesto no tienen fundamentos, no quiero 
empapar sus sospechas con realidad al aplicar ante ellos. Si tuviera un apetito 
para meterme en el mundo de la política, cuyas riendas están en manos de los 
occidentales, no hubiera permanecido así en secreto por ocho años, tal vez en 
ocho horas hubiera salido a luz y mostrado. Mientras que por ocho años no he 
sentido ningún deseo de leer un solo periódico y no he leído ninguno. Durante 
cuatro años he estado aquí bajo vigilancia y no ha habido el más mínimo signo 
de que me haya entrometido en la política. Es decir, el servicio del Sabio Corán 
es superior a toda la política entonces no permite rebajarse a la política mundial 
que consiste mayormente de falsedad.  



CARTA TRECE                                                                                                                 45 
 La segunda razón por la que no aplico es esta: reclamar un derecho 
ante quienes creen que la injusticia es justicia, es un tipo de injusticia para la 
verdad. No quiero perpetrar esa injusticia.  
 Vuestra Tercera Pregunta:¿Por qué es tan indiferente hacia la política 
mundial? Usted no cambia su actitud en nada, ni siquiera frente a tantos 
eventos que ocurren en el mundo; ¿significa esto que usted los considera un 
bien o está asustado y por eso permanece en silencio? 

La Respuesta: El servicio del Sabio Corán me prohibió severamente el 
mundo de la política. Incluso me hizo olvidar de pensar de él. Porque toda la 
historia de mi vida da testimonio que el temor nunca me ha tomado de la mano 
ni me ha prohibido tomar el camino que considero correcto ni puede hacerlo. 
¿Y por qué debería tener miedo? No tengo ninguna conexión con el mundo 
aparte de la hora señalada. No tengo familia e hijos en quienes pensar. No 
tengo posesiones en qué pensar. Tampoco tengo el honor de la nobleza en qué 
pensar. Es no querer preservar la gloria mundanal y el renombre que consiste 
de fama hipócrita, que Allah bendiga a quienes ayudan a destruirlo. Sólo queda 
la hora señalada y ella está en manos del Creador Glorioso. ¿Quién tiene el 
poder de interferir con ella antes del momento de su llegada? De todos modos 
estamos entre quienes prefieren una muerte honorable a una vida en 
degradación. Alguien parecido al Viejo Said dijo las siguientes frases: 

راَوِ الْقَب ينالَمونَ الْعد ردا الصا ٭ لَنننيطَ بسولاَ ت اساُن نحن و 
 Por cierto, el servicio del Corán me prohíbe pensar en la vida 
sociopolítica. Es así: la vida humana es un viaje. Vi en este momento a través 
de la luz del Corán que el camino ha entrado en un pantano. La caravana de la 
humanidad está tropezándose hacia delante en lodo apestoso y sucio. Parte de 
ella está viajando por un camino seguro. Parte de ella ha encontrado algunos 
medios para salvarse tanto como es posible del pantano de lodo. La gran 
mayoría está viajando en la oscuridad en el pantano hediondo, sucio y 
enlodado. El veinte por ciento cree que el lodo sucio es almizcle y ámbar gris 
porque están ebrios y se están embadurnando con él en sus rostros y ojos… se 
tropiezan hasta que se ahogan en él. Sin embargo, el ochenta por ciento 
comprende que es un pantano y se dan cuenta de que es apestoso y sucio, pero 
están perplejos y no pueden ver el camino seguro… Así, hay dos soluciones 
para ellos: 
 La Primera: hacer entrar en razones al veinte por ciento que está ebrio 
con un garrote.  
 La Segunda: señalar el camino seguro a los perplejos mostrándoles una 
luz.  
 Miro y veo que ochenta personas están blandiendo garrotes sobre los 
veinte, mientras la luz no se muestra verdaderamente sobre los ochenta 
incapaces y perplejos. E incluso si se muestra, ya que quienes la muestran 
tienen tanto el garrote como la luz en una mano, no inspiran confianza. La 
persona perpleja se pregunta: “¿Me quiere atraer con la luz y luego golpearme 



46                                                                                                                             CARTAS 
con el garrote?” Y a veces, cuando por algún defecto, el garrote se rompe, la luz 
se va también o se extingue. 
 Y entonces, el pantano es la vida social disoluta de la humanidad, que 
engendra negligencia y extravío. Los ebrios son las personas obtusas que 
disfrutan del extravío y los perplejos son los que detestan el extravío, pero no 
pueden salir, no pueden encontrar el camino: están confundidos. En cuanto a 
los garrotes, son las corrientes políticas. Y la luz, las verdades del Corán. La luz 
no se puede disputar, ni se puede tener enemistad hacia ella. Nadie puede 
detestarla aparte de Satanás el Maldito. Y entonces, para sostener en mi mano 

la luz del Corán, dije: ةاسيÒِالسو طَانيالش نم ٰوذُ بِاللّهاَع, y arrojando el 

garrote de la política, abracé la luz con ambas manos. Vi que en las corrientes 
políticas, hay amantes de aquellas luces tanto en la oposición como en los 
seguidores. Es necesario que ningún bando ni grupo tenga aspersión o se 
retraiga de las luces del Corán que se muestran o de las enseñanzas del Corán, 
que son muy superiores a todas las corrientes políticas y partidarias y, están 
exentas y libres de todas sus consideraciones tendenciosas. A no ser que sean 
demonios en forma humana o animales vestidos como humanos que crean que 
la irreligión y el ateismo son políticas y las apoyen… 
 Todas las alabanzas sean para Allah, porque me retiré de la política, no 
reduje las verdades como diamantes del Corán al valor de pedazos de vidrio 
entre las acusaciones de la propaganda política. Por cierto, los diamantes 
gradualmente aumentan su valor desde el punto de vista de cada grupo de 
manera brillante. 

 ا اللّٰهيندلاَ اَنْ هلَو ىدتهنا لاكُنمهذَاواليندى هالَّذ ٰلّهل دمقَالُواالْحو
Òِقا بِالْحنÒِبلُ رسر تÓاءج لَقَد 

 
 اَلْباقى هو الْباقى

Said Nursi 
* * * 

 

Carta Catorce 
 

[No se escribió.] 
* * *



 

Carta Quince  
هدمبِح حÒِبسلاَّ يا Ìءيش ننْ ماو هانحبس همبِاس 

¡Mi Querido Hermano! 
Su Primera Pregunta: ¿Por qué los Compañeros no descubrieron a los 

embusteros con los ojos de la cercanía de Allah para que resultaran martirizados 
tres de los cuatro Califas Bien Guiados? ¿Por qué se dice que los Compañeros 
menores son más grandes que los evliyas más grandes? 
 La Respuesta: Hay dos Estaciones en este asunto. 
 PRIMERA ESTACIÓN: 

Esta pregunta se resuelve al explicar como sigue un misterio sutil de la 
cercanía a Allah: 

La cercanía a Allah de los Compañeros, conocida como la ‘cercanía 
más grande’, es una cercanía que surgió del legado de la profecía y al pasar 
directamente de lo aparente a la realidad sin viajar por el sendero intermedio, 
mira hacia el descubrimiento de la cercanía Divina. A pesar de que este camino 
de la cercanía de Allah es muy corto, es extremadamente elevado. Sus 
maravillas son pocas, pero sus virtudes son muchas. Los descubrimientos y 
keramets se encuentran infrecuentemente en ello. Además, los keramets de los 
evliyas son mayormente involuntarios; una maravilla surge de ellos 
inesperadamente como una concesión Divina. Y la mayoría de estos 
descubrimientos y keramets ocurren durante su viaje espiritual, cuando 
atraviesan el reino intermedio del camino sufí; manifiestan estos estados 
extraordinarios porque se han retirado a un nivel alejado del común de la 
humanidad. En cuanto a los Compañeros, debido a la reflexión, la atracción y 
el elixir de la compañía de la profecía, no estuvieron obligados a atravesar la 
vasta esfera del viaje espiritual presente en el camino sufí. Pudieron pasar de lo 
aparente a la realidad en un paso, a través de una conversación con el Profeta 
(PyB). Por ejemplo, hay dos formas de alcanzar la Noche del Decreto, si fue 
anoche: 
 Una es viajar y deambular durante un año y así llegar a esa noche. Uno 
tiene que atravesar la distancia de un año para obtener esta proximidad. Esta es 
la forma de quienes toman el camino del viaje espiritual, el que toma la 
mayoría de quienes siguen el camino sufí. 
 La segunda es liberarse y desvestirse de la funda de la corporeidad, que 
está restringida por el tiempo, elevarse en el espíritu y ver la Noche del Decreto, 
que fue anoche, junto con la noche del ‘Id, que es pasado mañana, como si 
estuvieran presentes como hoy. Porque el espíritu no está restringido por el 
tiempo. Cuando las emociones humanas se elevan al nivel del espíritu, el 
tiempo presente se expande. El tiempo que es el pasado y el futuro para otros 
es como si fuera el presente para esa persona.  



48                                                                                                                             CARTAS 
 Y entonces, según esta comparación, para alcanzar la Noche del 
Decreto, uno tiene que elevarse al nivel del espíritu y ver el pasado como si 
fuera el presente. La base de este misterio oscuro es el descubrimiento de la 
cercanía Divina. Por ejemplo, el sol está cerca de nosotros, porque su luz, calor 
e imagen están presentes en nuestro espejo y en nuestra mano. Pero estamos 
lejos de él. Si percibimos su inmediatez desde el punto de vista de luminosidad 
y comprendemos nuestra relación con su imagen en nuestro espejo, que es una 
similitud; si llegamos a conocerla por ese medio y conocemos lo que es su luz, 
calor y totalidad, su inmediatez se descubre ante nosotros y la reconocemos 
como cercana a nosotros y nos conectamos a ella. Si queremos acercarnos a 
ella y llegar a conocerla desde el punto de vista de nuestra distancia de ella, 
estamos obligados a embarcarnos en un viaje extensivo de la mente, para que 
por medio del pensamiento con las leyes de la ciencia, podamos elevarnos a los 
cielos en la mente y concebir al sol allí y a través de una larga investigación 
científica comprendemos su luz y calor y los siete colores en su luz. Sólo 
después de esto podemos alcanzar la proximidad inmaterial que la primera 
persona alcanzó con poco pensamiento a través de su espejo. 
 Así, como esta comparación, la cercanía de la profecía y del legado de 
la profecía mira hacia el misterio del descubrimiento de la inmediatez Divina. La 
otra cercanía procede mayormente en base a la proximidad y está obligada a 
hacer el viaje espiritual en numerosos niveles. 

SEGUNDA ESTACIÓN: 
 Quienes fueron la causa de esos eventos e instigaron el problema no 
consistió de unos pocos judíos de modo que de haberlos descubierto el 
problema se hubiera podido evitar. Porque con numerosos pueblos que 
entraban al Islam, muchas corrientes e ideas que se oponían o eran contrarias 
entre sí habían confundido la situación. En particular ya que el orgullo 
nacionalista de algunos de ellos habían recibido heridas increíbles por los golpes 
de Omar (que Allah esté complacido con él); estaban esperando para vengarse 
por sus caracteres. Porque tanto su vieja religión se había declarado nula y 
vacía como su viejo gobierno y soberanía, la fuente de su orgullo, se había 
barrido. Concientemente o no, emocionalmente estaban a favor de vengarse 
del gobierno islámico. En consecuencia se dijo que algunos embusteros listos 
como los judíos tomaron ventaja de ese estado de la sociedad. Es decir, hubiera 
sido posible evitar aquellos eventos a través de reformar la vida social y varias 
ideas de esa época. No se hubiera podido haber evitado al descubrir a uno o 
dos embusteros.  
 Si se dice: ¿Por qué Omar (que Allah esté complacido con él) no vio a 
su asesino, Firuz, que estaba a su lado con su ojo penetrante de la cercanía de 
Allah, a pesar de que mientras estaba en el púlpito le dijo a uno de sus 
comandantes llamado Sariya que estaba a un mes de distancia: 

 haciendo que Sariya lo oyera y de manera ياسارِيةُ اَلْجبلَ اَلْجبلَ

maravillosa provocara una victoria estratégica mostrando qué penetrante era su 
mirada? 



CARTA QUINCE                                                                                                               49 
 La Respuesta: Respondemos con la respuesta que dio el Profeta Jacob 
(p.).2Es decir, le preguntaron a Jacob: “¿Cómo percibiste el aroma de la camisa 
de José desde Egipto cuando no lo viste cerca en el pozo de Canaan?” Él 
respondió: “Nuestro estado es como un rayo; a veces aparece y a veces 
desaparece. A veces es como si estuviéramos sentados sobre el punto más alto 
y pudiéramos ver hacia todas partes. Y a veces ni siquiera podemos ver el arco 
de nuestro pie”.  
 En Breve: Sin importar cuánto actúe el ser humano con elección, aún 
así, según la aleya:  
 

اللّٰه Óاءشلاَّ اَنْ ينَ ااؤشا تمو la voluntad Divina es fundamental, el Decreto 

Divino es dominante. La voluntad Divina le regresa la voluntad humana. 

Confirma la afirmación de:رصالْب ىمع رالْقَد Óاءذَا جا “Si el Decreto Divino 

habla, el poder humano no puede hablar, la voluntad del ser humano se queda 
en silencio”.  

El Significado De Su Segunda Pregunta: ¿Cuál fue la naturaleza de las 
guerras que comenzaron en la época de Ali (que Allah esté complacido con él)? 
¿De qué manera deberíamos describir a quienes tomaron parte en ellas y 
quienes murieron y quienes fueron asesinados? 
 La Respuesta: La guerra llamada el Evento del Camello entre Ali, Talha, 
Zubayr y Aisha la Veraz (que Allah esté complacido con todos ellos) fue la lucha 
entre la justicia pura y la justicia relativa. Fue como sigue: 

Ali tomó la justicia pura como fundamental y según su juicio de la 
Sharía, hizo iytijad sobre esa base, como fue el caso de la época de los Califas 
Abu Bakr y Omar. Quienes se opusieron a él dijeron que en esa época la pureza 
del Islam permitió la justicia pura, pero ya que con el paso del tiempo varios 
pueblos cuyo Islam era débil habían entrado a la vida social islámica, aplicar 
justicia pura era extremadamente difícil. Por esta razón, ellos hicieron iytijad 
sobre la base de la justicia relativa, conocida como el menor de dos males. La 
disputa de la iytijad entró a la política y condujo a la guerra. Ya que la iytijad 
había sido puramente por Allah y para el beneficio del Islam y la guerra nació 
de la iytijad, podemos decir con seguridad que tanto quienes murieron, como 
los que fueron asesinados obtuvieron el Paraíso y ambos tienen la recompensa. 
Sin importar qué tan precisa fue la iytijad de Ali ni cuánto error hubo en 
quienes se opusieron a él, aún así no merecieron castigo. Porque si alguien que 
hace iytijad encuentra la verdad, gana dos recompensas, pero si no la 
encuentra, aún así gana una recompensa, la recompensa de la iytijad, que es 
una forma de adoración; se le perdona su error. Una persona educada que es 
muy reconocida entre nosotros y que dice la verdad escribió en kurdo: 
                                                             
2 تسانقِ جِهرا بالِ مواَح گُفْتى بيددن شانعكَن اهچ را دى چِرنِيدش ناهوىِ پِيرب شرصزِ م
 دمى پيدا و ديگَر دم نِهانست گَهِى بر طَارمِ اَعلَى نِشينم گَهِى بر پشت پاىِ خود نبِينم



50                                                                                                                             CARTAS 

 ژِى شرÒِصحابانْ مكَه قَالُ وقيلْ لَو راجنتينه قَاتلُ وهم قَتيل
“No cuenten chismes sobre la guerra entre los Compañeros, porque tanto el 
asesino como el asesinado estaban destinados al Paraíso”.  
 La justicia pura y la justicia relativa pueden explicarse así: según el 
significado alusivo de la aleya: 

 اسلَ النا قَتمضِ فَكَاَنى اْلاَرف ادفَس فْسٍ اَورِ نيا بِغفْسلَ نقَت نم
 جميعا

los derechos de un inocente no se puede cancelar en nombre de toda la gente. 
Un solo individuo no puede sacrificarse por el bien de todos. Desde el punto de 
vista de la compasión de Allah Todopoderoso, lo correcto es correcto, no hay 
diferencia entre grande o pequeño. Lo pequeño no puede anular lo grande. Sin 
su consentimiento, la vida y los derechos de un individuo no se pueden 
sacrificar por el bien de la comunidad. Si él consiente en sacrificarlos en nombre 
del patriotismo, eso es un asunto diferente.  
 En cuanto a la justicia relativa, un particular se sacrifica por el bien del 
universal; los derechos de un individuo no se consideran frente a la comunidad. 
Se intenta aplicar una especie de justicia relativa como el menor de dos males. 
Pero si es posible aplicar la justicia pura, la justicia relativa no se puede aplicar. 
Si se aplica, es tiranía. 
 Así, al decir que fue posible aplicar la justicia pura en la época de los 
Califas Abu Bakr y Omar, el Imám Ali (que Allah esté complacido con él) 
construyó el Califato islámico sobre la misma base. Quienes se opusieron a él y 
lo objetaron dijeron que no fue posible aplicarla por las grandes dificultades y 
juzgaron según la Sharía que deberían proceder con justicia relativa. Las otras 
razones relacionadas por la historia no son verdaderas razones, son pretextos.  
 Si preguntas: ¿Cuál fue la razón por la que el Imám Ali no tuvo éxito 
relativo a sus predecesores en relación al Califato islámico a pesar de sus 
capacidades extraordinarias, inteligencia inusual y gran merecimiento? 
 La Respuesta: Esa persona bendecida fue más merecedora de deberes 
importantes más que la política y el gobierno. Si hubiese sido absolutamente 
exitoso en la política y en el gobierno, no podría haber obtenido 
verdaderamente el título significativo de ‘Rey de los Evliyas”. Mientras que 
obtuvo una soberanía espiritual muy superior al califato externo y político y se 
convirtió en una especie de Maestro Universal; de hecho, su soberanía espiritual 
continuará hasta el fin del mundo. 
 En relación a la guerra del Imám Ali con los seguidores de Mu’awiya en 
Siffin, fue una guerra sobre el califato y el gobierno. Es decir, siguiendo los 
mandamientos de la religión, las verdades del Islam y el Más Allá como base, el 
Imám Ali sacrificó algunas de las leyes del gobierno y las demandas 
despiadadas de la política por ellos. Mientras que Mu’awiya y sus seguidores 
dejaron de lado la perfección y eligieron la permisión favorecida para fortalecer 
la vida social islámica con sus políticas de gobierno; se creyeron obligados a 



CARTA QUINCE                                                                                                               51 
hacerlo debido a las demandas de la política y al elegir la permisión, cayeron en 
el error.  
 En cuanto a la lucha de Hasan y Husayn contra los omeyas, que fue 
una guerra entre la religión y el nacionalismo. Es decir, los omeyas plantaron el 
estado islámico sobre el nacionalismo árabe y pusieron los lazos de 
nacionalismo ante los del Islam, en consecuencia provocando daño en dos 
sentidos:  
 El Primer Sentido: Ofendieron a las otras naciones y los asustaron.  
 El Otro: Ya que los principios del racismo y el nacionalismo no siguen la 
justicia y lo correcto, son tiranía. No proceden de la justicia. Porque un 
gobernante de tendencias racistas prefiere a los de su misma raza y no pueden 
actuar con justicia. Según el decreto claro de: 

 دÒِيسو Òٍىشبح دبع نيب قةَ لاَ فَريلاهةَ الْجبِيصالْع تبةُ جيلاَمساْلاÓ
 قُريشىÒٍ اذَا اَسلَما

el Islam ha abrogado el tribalismo de la Ignorancia; los lazos de nacionalismo 
no pueden establecerse en lugar de los lazos de la religión; si se establecen, no 
habrá justicia; el derecho desaparecerá. 
 Así, Husayn tomó los lazos de la religión como base y luchó contra ellos 
como alguien que ejecuta justicia hasta que obtuvo el rango de mártir.  
 Si se dice: Si fue tan correcto y justo, ¿por qué no tuvo éxito? También, 
¿por qué el Decreto Divino y la Misericordia Divina permitieron que encuentren 
un final tan trágico como el que tuvieron? 
 La Respuesta: No fueron los seguidores cercanos a Husayn sino los de 
otras naciones que se habían unido a su comunidad y debido a su orgullo 
nacionalista herido, sus pensamientos de venganza hacia la nación árabe; les 
provocaron daño a los caminos puros y brillantes de Husayn y sus seguidores y 
fueron la causa de su derrota.  
 La sabiduría en su final trágico desde el punto de vista del Decreto 
Divino es esta: Hasan y Husayn, su familia y descendientes estaban destinados 
a una soberanía espiritual. Es extremadamente difícil unir la soberanía 
mundanal y la espiritual. En consecuencia, el Decreto Divino los hizo sentir 
disgusto por el mundo; les mostró el feo rostro del mundo para que cesaran de 
sentir algún apego al mundo con el corazón. Perdieron una soberanía 
temporaria y superficial, pero fueron asignados a una soberanía espiritual 
espléndida y permanente. Se convirtieron en las autoridades de los polos 
espirituales entre los evliyas en lugar de gobernadores comunes y corrientes.  

SuTercera Pregunta:  ¿Cuál fue la sabiduría del trato trágico y cruel 
que recibieron esas personas bendecidas? 
 La Respuesta: Como se explicó anteriormente, hubo tres razones 
básicas para la crueldad despiadada de los oponentes de Husayn durante el 
gobierno omeya: 



52                                                                                                                             CARTAS 
 Una fue el principio despiadado de la política de: “Los individuos se 
pueden sacrificar por el bienestar del gobierno y la preservación del orden 
público”.  
 La Segunda fue la regla cruel del nacionalismo de: “Todo se puede 
sacrificar por el bienestar de la nación”, ya que su gobierno se basaba en el 
racismo y el nacionalismo. 
 La Tercera: La vena tradicional de la rivalidad entre los omeyas y los 
hashimítas se encontró en algunas personas como Yazid quien mostró una 
habilidad despiadada de ser cruel.  
 La Cuarta Razón: Los omeyas, tomando el nacionalismo árabe como la 
base de su gobierno, consideraban a los miembros de otras naciones – quienes 
se encontraban entre los seguidores de Husayn – como esclavos y habían 
herido su orgullo nacional. Entonces, ya que las otras naciones se habían unido 
a la comunidad de Husayn con intenciones mezcladas y para vengarse, ellos se 
enfrentaron excesivamente al fanatismo nacionalista de los omeyas y fueron la 
causa de la tragedia extremadamente cruel y despiadada tan conocida.  
 Las cuatro razones mencionadas anteriormente son aparentes. Cuando 
se considera desde el punto de vista del Decreto Divino, los resultados 
pertinentes al Más Allá y a la soberanía espiritual y el progreso espiritual que la 
tragedia obtuvo para Husayn y sus familiares fueron de un valor tan elevado 
que la angustia que sufrieron debido a ello, se volvió extremadamente fácil y 
barata. Como si un soldado muere después de una hora de tortura y se 
convierte en mártir, alcanza un rango tan elevado que otra persona podría 
alcanzarlo solamente si luchara por diez años. Si al soldado le preguntaran 
después de haber sido martirizado, respondería que ha ganado mucho por muy 
poco.  

El Significado DeSuCuarta Pregunta:  Después de que Jesús (p.) mate 
al Dayyal al final de los tiempos, la mayoría de la gente entrará a la verdadera 
religión. Pero dice en algunos Hadices: “El fin del mundo no ocurrirá mientras 
aún existan sobre la tierra los que digan: ¡Allah! ¡Allah!”. Entonces, ¿cómo 
después de que la mayoría de la gente haya creído, la mayoría se convertirá en 
incrédula? 
 La Respuesta: Quienes cuya fe es débil consideran improbable que lo 
que se narra sea un Hadiz auténtico: “Jesús (p.) vendrá, él actuará según la 
Sharía del Islam y matará al Dayyal”, vaya a suceder. Pero si la realidad de esto 
se explica, no hay razón para considerarlo improbable. Es como sigue: 
 El significado expresado por este Hadiz y los que son sobre Sufyan y el 
Mahdi es esta: al final de los tiempos dos corrientes de irreligión tomarán fuerza. 
 Una de ellas: Bajo el velo de la duplicidad, un temible individuo 
llamado Sufyan negará la misión profética de Muhammad (PyB) y liderando a 
los embusteros intentará destruir la Sharía islámica. Para oponerse a él, un 
individuo luminoso llamado Muhammad Mahdi de la Familia del Profeta 
vendrá a liderar a la gente cercana a Allah y de perfección, quienes están 
unidos a la cadena luminosa de la Familia del Profeta y él matará a la corriente 
de embusteros, que será la personalidad colectiva de Sufyan y la hará pedazos.  



CARTA QUINCE                                                                                                               53 
 La Segunda Corriente: Una corriente tiránica nacida de la filosofía 
naturalista y materialista gradualmente se volverá fuerte y se esparcirá hacia el 
final de los tiempos por medio de la filosofía materialista, alcanzando un nivel 
tal que niega a Allah. Un salvaje que no reconoce al rey ni acepta que los 
oficiales y soldados del ejército son sus soldados les adjudica una especie de 
reinado y soberanía a todos y a todos los soldados. De la misma manera, los 
miembros de esa corriente, quienes niegan a Allah, cada uno le adjudica 
soberanía a sus almas como un pequeño Nimrod. Y el mayor de ellos, el 
Dayyal, que viene a liderarlos, manifiesta increíbles maravillas, un tipo de 
espiritismo y magnetismo; incluso llega más lejos y, creyendo que su gobierno 
superficial y tiránico es un tipo de soberanía, proclama su divinidad. Es claro 
qué payasada tan estúpida es que un hombre insignificante, que puede ser 
derrotado por una mosca y no puede crear ni siquiera el ala de una mosca, 
afirme la divinidad.  
 En ese punto, cuando la corriente parezca ser muy fuerte, la religión de 
la verdadera Cristiandad que comprende la personalidad colectiva de Jesús (p.), 
surgirá. Es decir, descenderá de los cielos de la Misericordia Divina. La 
Cristiandad actual se purificará frente a esa realidad; arrojará las supersticiones 
y distorsiones, se unirá a las verdades del Islam. La Cristiandad en efecto se 
transformará en una especie de Islam. Siguiendo el Corán, la personalidad 
colectiva de la Cristiandad estará en el nivel de seguidor y el Islam en el de 
líder. La verdadera religión se convertirá en una fuerza poderosa como 
resultado de unirse a él. A pesar de haber sido vencidos ante la corriente atea 
mientras estaban separados, la Cristiandad y el Islam tendrán la capacidad de 
derrotarla y erradicarla como resultado de su unión. Entonces, Jesús en persona 
(p.), que está presente con su cuerpo humano en el mundo de los cielos, vendrá 
a liderar la corriente de la verdadera religión  que el Portador de Noticias 
Seguras dio la noticia confiando en la promesa del Poderoso Sobre Todas las 
Cosas. Ya que él ha hablado de ello, es verdad y ya que el Poderosos Sobre 
Todas las Cosas lo ha prometido, definitivamente Él hará que así sea.  
 Por cierto, no está alejado de la sabiduría del Omnisciente de Gloria 
Quien todo el tiempo envía a los ángeles a la tierra desde los cielos, a veces en 
forma humana (como Gabriel que aparece en forma de Dihya) y envía a los 
seres espirituales desde el Mundo Espiritual haciéndolos aparecer en forma 
humana e incluso envía a los espíritus de la mayoría de los evliyas al mundo 
con similitudes de sus cuerpos, no estaría alejado de Su Sabiduría – incluso si 
no estuviera vivo y presente con su cuerpo en los cielos del mundo y hubiera 
muerto verdaderamente y partido al rincón más alejado del Más Allá – vestir a 
Jesús (p.) en su cuerpo y enviarlo al mundo, entonces traer la religión de Jesús 
a una buena conclusión; para un resultado tan trascendente. Por cierto, Él lo 
prometió porque Su sabiduría así lo requiere y ya que Él lo prometió, 
seguramente Él lo enviará.  
 Cuando Jesús (p.) venga, no es necesario que todos sepan que es el 
verdadero Jesús. Sus elegidos y allegados lo reconocerán a través de la luz de la 
fe. No será obvio como para que todos lo reconozcan.  



54                                                                                                                             CARTAS 
 Pregunta: Hay narraciones que dicen: “El Dayyal tiene un paraíso falso 
en el que pone a quienes lo siguen y también tiene un falso infierno en el que 
arroja a quienes no lo siguen. Incluso ha convertido una oreja de su montura en 
un paraíso y la otra, en un infierno… su cuerpo es de tales vastas dimensiones”; 
lo describen así: 
 La Respuesta: La apariencia del Dayyal es la de un ser humano, pero es 
arrogante y como un Faraón y se ha olvidado de Allah, entonces es un 
demonio tonto y un hombre intrigante que llama divinidad a su gobierno 
superficial y tiránico. Pero su enorme corriente de ateísmo, su personalidad 
colectiva es verdaderamente vasta. Las descripciones increíbles del Dayyal en 
los Hadices aluden a eso. En un momento, el comandante en jefe del ejército 
japonés se describió con un pie en el Océano Pacífico y el otro a una distancia 
de diez días del Puerto Arthur. La personalidad colectiva del ejército del 
comandante en jefe pequeño se mostró al describirlo de esa manera. 
 El paraíso falso del Dayyal se refiere a los entrenamientos ilícitos y las 
fantasías atrayentes de la civilización. Su montura es un medio de transporte 
como el tren; en un extremo del tren hay una caja de fuego que a veces esparce 
fuego sobre quienes no lo siguen. Una de las orejas de la montura, es decir, el 
otro extremo, se ha amueblado como el Paraíso y allí sienta a sus seguidores. 
De todos modos, el tren, una montura importante de la civilización disoluta y 
cruel, trae un paraíso falso para los disolutos y mundanales, mientras que para 
la gente religiosa y del Islam como los ángeles del Infierno trae peligros en 
manos de la civilización y los arroja hacia la cautividad y la indigencia.  
 Por cierto, con el surgimiento de la verdadera religión cristiana y que se 
transforme en Islam, esparcirá su luz a la gran mayoría de la gente del mundo, 
pero cuando el fin del mundo esté cerca, una corriente atea nuevamente 
aparecerá y se volverá dominante. Según la regla de: “La palabra está con la 
mayoría”, no quedará nadie sobre la tierra que diga: “¡Allah! ¡Allah!”; es decir, 
no se pronunciará “¡Allah! ¡Allah!” por un grupo significativo que tiene una 
posición importante sobre la tierra. La gente veraz conformará una minoría o 
será derrotada, pero permanecerá permanentemente hasta el fin del mundo. 
Solamente, el momento en que ocurra el Día Final, como un signo de 
misericordia Divina, los espíritus de los creyentes serán tomados primero para 
que no vean los horrores del Día Final; el Día Final estallará sobre los 
incrédulos. 

El Significado DeSuQuinta Pregunta: ¿Los espíritus inmortales 
sufrirán en los eventos del Último Día? 
 La Respuesta: Sufrirán según sus niveles. Sufrirán del mismo modo que 
los ángeles sufrieron con las manifestaciones abrumadoras y enfurecidas de sus 
maneras. Con respecto a su mente y conciencia, una persona es afectada por 
quienes tiemblan en la nieve y en el frío exterior mientras ella está abrigada 
adentro. Similarmente, ya que están conectados al universo, según su nivel, los 
espíritus inmortales se afectan por los eventos grandes del universo. Las 
indicaciones del Corán aluden a esto y al ser atormentado que se aflige 
dolorosamente y a quienes están destinados a la felicidad que los golpea el 
asombro y la sorpresa e incluso, en un aspecto les da una buena noticia. 



CARTA QUINCE                                                                                                               55 
Porque el Sabio Corán siempre menciona los eventos extraordinarios del 
Último Día en forma de amenazas; dice: “¡Lo verán!” Mientras que quienes lo 
atestigüen físicamente son quienes vivan en el Último Día. Es decir, los espíritus 
cuyos cuerpos se han podrido en sus tumbas también tienen una parte de 
aquellas amenazas Coránicas. 

El Significado DeSuSexta Pregunta:¿La aleya: 

ههجلاَّ وا كاله Ìءيكُلُّ ش 
incluye al Más Allá, el Paraíso y el Infierno, y sus habitantes, o no los incluye? 
 La Respuesta: Este asunto se ha tratado mucho por los eruditos, los 
evliyas y quienes descubren las realidades de la creación. La palabra es suya en 
este asunto. Además, la aleya es muy amplia y contiene muchos niveles. La 
mayoría de los eruditos que conocen las verdades con sus pruebas dijo que no 
incluye al reino eterno, mientras que otros dijeron que esos reinos también 
perecerán por tan sólo un instante, un breve intervalo de tiempo, pero tan breve 
que no percibirán que han sido aniquilados y devueltos a la vida. Pero la 
aniquilación absoluta afirmada por algunos de quienes descubren las realidades 
cuyas ideas son extremas, no es correcta. Porque ya que la Esencia Divina Más 
Pura es eterna y perdurable, Sus atributos y Nombres también son ciertamente 
eternos y perdurables. Y ya que Sus atributos y Nombres son perdurables y 
eternos, los seres perdurables e inmortales del reino de la eternidad que son los 
espejos, las manifestaciones, los bordados y los lugares de reflexión de Sus 
atributos y Nombres necesariamente no irán a la inexistencia absoluta.  
 Escribiré ahora dos puntos que se me ocurren de la refulgencia del 
Corán: 
 El Primero: Allah Todopoderoso es el poseedor de un Poder Tan 
Absoluto que puede despachar a la inexistencia y devolver a la existencia muy 
fácilmente, como si fueran dos casas en relación a Su poder y voluntad. Si Él lo 
desea, puede devolver de la inexistencia en un día o en un instante. De todos 
modos no hay absoluta inexistencia, porque Su conocimiento es abarcativo. Y 
no hay nada fuera de la esfera del conocimiento Divino para que algo se arroje 
allí. La inexistencia dentro de la esfera de Su conocimiento es inexistencia 
externa y un concepto que es un velo de la existencia en el conocimiento 
Divino. Algunos eruditos que conocen las verdades con sus pruebas han 
llamado a estos seres existentes en el conocimiento Divino “realidades latentes”. 
En cuyo caso, ir a la extinción es estar temporalmente despojado de la 
vestimenta externa y entrar a la existencia en el conocimiento Divino, existencia 
en significado. Es decir, los seres transitorios y efímeros dejan la existencia 
externa y sus esencias se visten en lo que tiene el significado de existencia; salen 
de la esfera del poder Divino entran a la del conocimiento Divino.  
 El Segundo: Como hemos explicado en muchas Palabras, en relación a 
sus rostros que miran hacia sí mismos, todas las cosas son nada. No poseen 
existencias que sean independientes o constantes. Y no poseen realidades que 
subsistan por sí mismas. Pero con respecto a sus aspectos que miran hacia Allah 
Todopoderoso, es decir, que significan otra cosa más que ellos mismos, no son 



56                                                                                                                             CARTAS 
nada. Porque en ese aspecto se ven las manifestaciones de los Nombres 
eternos. Ese aspecto no está condenado a la inexistencia, porque carga la 
sombra de un eterno existente. Tiene una realidad, es constante y es elevado. 
Porque es un tipo de sombra constante del Nombre eterno que manifiesta.  

 Además, ههجلاَّ وا كاله Ìءيكُلُّ ش es una espada que corta el 

apego del ser humano con otras cosas que no sean Allah. Mira hacia las cosas 
transitorias de este mundo para cortar el apego de las cosas efímeras en este 
mundo fugaz, que no es por Allah Todopoderoso. Es decir, si su apego es por 
Allah, en relación a la faz que Lo mira, por Él, no es algo dentro de las cosas 
afuera de Allah, para que su cabeza sea cortada con la espada de 

ههجلاَّوا كاله Ìءيكُلُّ ش. 

 En Breve: Si es por Allah, si una persona encuentra a Allah, no puede 
permanecer otro que no sea Él para que su cabeza sea cortada. Si no encuentra 
a Allah y no mira hacia su sentido, todo es otra cosa que no es Él. Una persona 

tiene que usar la espada de ههجلاَّ وا كاله Ìءيكُلُّ شtiene que quitar el 

velo para poder encontrarlo a Él… 

 اَلْباقى هو الْباقى
Said Nursi 

 
*  * *



 

La Carta Dieciséis 
 بِسمِ اللّٰه الرحمٰنِ الرحيمِ

 مهادفَز مهوشفَاخ وا لَكُمعمج قَد اسنَّ النا اسالن مقَالَ لَه يناَلَّذ
 ايمانا و قَالُوا حسبنا اللّٰه ونِعم الْوكيلُ

Esta carta manifestó el significado de la aleya: انÒِلاًلَيقَو فَقُولاَلَه y no se 

escribió con vehemencia. 
[Es la respuesta a una pregunta que me hicieron tanto explícita como 

implícitamente por muchas personas. Responder  no me agrada y no quiero 
hacerlo, porque he atado todo a la confianza en Allah. Pero ya que no me han 
dejado en paz en mi propio mundo y ya que han dirigido mi atención hacia el 
mundo, estoy obligado a postular cinco ‘Puntos’ en el idioma del Viejo Said 
para explicar la realidad de la situación tanto a mis amigos como a ‘los 
mundanales’, y a las autoridades, no para salvarme a mí mismo, sino a mis 
amigos y a mis Palabras, de las sospechas y el maltrato de ‘los mundanales’.] 

PRIMER PUNTO 
 Preguntan: “¿Por qué te has retirado de la política y ahora no tienes 
nada que ver con ella?” 
 La Respuesta: El Viejo Said de hace nueve o diez años (ahora más que 
treinta años) se involucró en política en cierto grado; por cierto, pensando que 
serviría a la religión y a aprender los medios de la política, no se cansaba por 
nada. Vio que es un camino peligroso que es dudoso y está lleno de dificultades 
y para mí es superfluo, así como también forma un obstáculo para los deberes 
más necesarios.  
 Son mayormente mentiras y existe la posibilidad de ser una 
herramienta en manos de Europa sin saberlo. Además, quien entra en la 
política es soportador o bien se opone. En cuanto a ser soportador, ya que no 
soy un oficial ni un diputado, trabajar en política no es necesario y es un 
sinsentido para mí. La política no necesita de mí para que yo interfiera en nada. 
Si me uniera a la oposición, lo haría con ideas o bien a la fuerza. Si fuera con 
ideas no me necesitan, porque las preguntas son todas claras, y todos las 
conocen tanto como yo. Menear la barbilla inútilmente no tiene sentido. Si me 
uniera a la oposición utilizando la fuerza a la vista y para provocar un incidente, 
existiría la posibilidad de cometer miles de pecados para alcanzar un objetivo 
dudoso. A mucha gente le afectarían los desastres por uno solo. Entonces 
diciendo que en la conciencia él no podría aceptar cometer pecados y provocar 
que los inocentes cometan pecados debido a una o dos de diez posibilidades, el 
Viejo Said renunció a los cigarrillos junto con los periódicos, la política y las 



58                                                                                                                             CARTAS 
conversaciones mundanales sobre política. La evidencia decisiva de esto es el 
hecho de que durante los últimos ocho años no he leído ni un solo periódico ni 
escuchado que leyeran alguno. Permitan que alguien se presente y diga que he 
leído o escuchado alguno. Mientras que hace ocho años el Viejo Said solía leer 
tal vez ocho periódicos al día. Además, durante los últimos cinco años he estado 
bajo investigación y vigilancia minuciosas. Cualquiera que haya observado el 
más mínimo indicio de actividad política debería decirlo. Pero para alguien 

como yo que está nervioso,ِليالْح كرى تيلَةُ فا الْحمنا no le teme ni está 

apegado a nada, que considera que la mejor estratagema no tiene estratagema, 
sus ideas no permanecen en secreto por ocho días, mucho menos por ocho 
años. Si hubiera tenido el apetito y el deseo de política, no hubiera habido 
ninguna necesidad de investigación ni examen, le hubiera dado una voz como 
el disparo de un cañón.  

SEGUNDO PUNTO 
 ¿Por qué el Nuevo Said evita la política con tanta vehemencia? 
 La Respuesta: La evita con tanta vehemencia para servir a la fe y al 
Corán, que es de mucha importancia, muy necesario y es lo más puro y lo más 
correcto, para no sacrificar innecesaria ni oficiosamente por uno o dos años 
dudosos de vida mundanal el trabajo y las ganancias de más de millones de 
años de vida eterna. Porque él dice: Estoy envejeciendo y no se cuántos años 
más viviré, entonces la cuestión más importante para mí debe ser trabajar para 
la vida eterna. El medio principal para ganar la vida eterna y la llave hacia la 
felicidad eterna es la fe, entonces uno tiene que trabajar para eso. Pero ya que 
estoy obligado por la Sharía a servir a la gente con respecto al aprendizaje para 
que ellos también se beneficien, quiero realizar esa tarea. Sin embargo, ese 
servicio tendrá que ver con la vida social y mundanal, que no puedo hacer, ni 
tampoco en las épocas tormentosas será posible realizar ese servicio sanamente. 
Entonces, dejé de lado ese aspecto y elegí el aspecto de servicio de la fe, que es 
lo más importante, lo más necesario y lo más sano. Dejo esa puerta abierta para 
que las verdades de la fe que he obtenido para mí mismo y los remedios 
espirituales que yo mismo he experimentado se puedan adquirir por los demás. 
Tal vez Allah Todopoderoso acepte este servicio y lo haga la expiación de mis 
pecados pasados. Aparte de Satanás el Maldito, nadie, ya sea creyente o 
incrédulo, uno de los veraces o un ateo, tiene derecho a oponerse a este 
trabajo. Porque la incredulidad no se parece a nada más. Al tiranizar, en los 
vicios y en los pecados dolorosos puede haber un placer satánico desfavorable, 
pero en la incredulidad no hay ningún tipo de placer. Es dolor sobre dolor, 
oscuridad sobre oscuridad, tormento sobre tormento. 
 ¡Qué tan contrario a la razón sería que alguien como yo que está 
desapegado, solo y obligado a expiar sus pecados pasados dejara de lado el 
trabajo por una vida eterna y el servicio de una luz sagrada como la fe, y 
arrojarse en la ancianidad a los juegos innecesarios y peligrosos de la política; 
qué tan contrario a la sabiduría; qué locura tan grande sería, incluso los 
lunáticos pueden entenderlo! 



CARTA DIECISÉIS                                                                                                             59 
 Pero si preguntan por qué el servicio del Corán y de la fe me prohíbe, 
diría: Ya que las verdades de la fe y del Corán son cada una como diamantes, si 
estuviera contaminado por la política, la gente común que es engañada 
fácilmente, se preguntaría sobre esos diamantes que yo estuviera sosteniendo: 
“¿No son para que la propaganda política atraiga más seguidores?” Podrían 
considerar los diamantes como si redujeran su valor. ¡Oh, ustedes cuyos puntos 
de vista se restringen a este mundo! ¿Por qué luchan en mi contra? ¿Por qué no 
me dejan con lo mío? 
 Si dicen: Los Sheiks a veces interfieren en nuestros negocios, y a veces 
te llaman un Sheik. 
 Respondo: ¡Señores! Yo no soy un Sheik, soy un maestro de religión. 
La evidencia es esta: He estado aquí por cuatro años y si le hubiera enseñado a 
una persona el camino sufí, hubieran tenido derecho a sospechar, pero les he 
dicho a todos los que se acercaron a mí: La fe es necesaria, el Islam es 
necesario; esta no es la época del sufismo.  
 Si dicen: Te llaman Said-i Kurdi; tal vez tengas algunas ideas 
nacionalistas, y eso no se ajusta a nuestros intereses.  
 Respondería: ¡Señores! Las cosas que el Viejo Said y el Nuevo Said han 
escrito son claras. Cito como testimonio la afirmación cierta de: 

تبةُجيلاَمساْلاÓَةيلاهةَالْجبِيصاَلْع. Por años he considerado al nacionalismo 

negativo y al racismo como un veneno mortal, ya que son una variedad de 
enfermedad europea. Y Europa ha infectado al Islam con ellos pensando que 
provocaría división, y que el Islam se derrumbaría y fácilmente sería derrotado. 
Mis alumnos y quienes han tenido algo que ver conmigo saben que por años he 
intentado tratar esa enfermedad. Ya que esto es así, señores, me pregunto por 
qué han utilizado cualquier incidente como pretexto para acosarme. ¿Según 
qué principio me causan angustia con cada incidente mundanal, como castigar 
o infligirle problemas a un soldado del Oeste por un error que hizo un soldado 
del Este debido a la conexión del ejército, o condenar a un almacenero en 
Bagdad por un crimen que cometió un comerciante en Estambul debido a que 
tienen la misma línea de negocio? ¿Cómo es que la conciencia puede 
demandar esto? ¿Qué beneficio puede requerirlo? 

TERCER PUNTO 
Mis amigos que se preguntan cómo soy y se sorprenden porque me 

enfrento a cada calamidad en silencio y con paciencia hacen la siguiente 
pregunta: “¿Cómo puedes soportar las dificultades y problemas con los que te 
enfrentas, mientras que antes estabas muy orgulloso, honorable y no podías 
soportar ni el más mínimo insulto?” 
 La Respuesta: Escuchen dos incidentes e historias cortas y recibirán 
vuestra respuesta:  
 La Primera Historia: Hace dos años un oficial habló insultante y 
despectivamente sobre mí detrás de mi espalda. Más tarde me lo contaron. 
Durante una hora me afectó debido a la vena temperamental del Viejo Said. 



60                                                                                                                             CARTAS 
Luego por la misericordia de Allah Todopoderoso me sucedió lo siguiente; 
disipó la angustia y me hizo perdonar al hombre. El hecho es este:  
 Me dirigí a mi alma diciendo: si sus insultos y las faltas que él describió 
se refieren a mi persona y a mi alma, que Allah esté complacido con él, porque 
él contó las faltas de mi alma. Si dijo la verdad, me condujo a entrenar mi alma 
y me ayudó a salvarme de la arrogancia. Si habló falsamente, me ha ayudado a 
salvarme de la hipocresía y de la fama que no merezco, que es la fuente de la 
hipocresía. No, no me he reconciliado con mi alma, porque no la he entrenado. 
Si alguien me dice que hay un escorpión en mi cuello o en mi pecho o bien me 
lo señala, debería estarle agradecido, no ofendido. Pero si los insultos del 
hombre se dirigían a mi fe y mi actitud de ser un siervo del Corán, no me 
preocupa. Lo refiero al Dueño del Corán, Quien me emplea. Él es Poderoso, Él 
es Sabio. Y si fuera a meramente maldecirme, insultarme y destruir mi carácter, 
eso no me concierne tampoco porque soy un exiliado, un prisionero, un 
extraño, y mis manos están atadas, y no se me ocurre intentar restaurar mi 
honor por mí mismo.  Más bien les concierne a las autoridades de este pueblo 
donde soy un huésped y estoy bajo vigilancia, luego al distrito, luego a la 
provincia. Insultar al prisionero de una persona, le concierne a la persona; ella 
defiende al prisionero. Ya que la realidad del asunto es este, mi corazón se 

tranquilizó. Dije: ادببِالْع يرصب نَّ اللّها ٰلَى اللّهرِى ااَم ضÒِاُفَوو 

 Pensé en el incidente como si no hubiera pasado, lo olvidé, pero 
desafortunadamente más tarde se comprendió que el Corán no lo había 
perdonado, encontró su castigo… 
 La Segunda Historia: Este año oí que un incidente había ocurrido. A 
pesar de que yo sólo oí un breve resumen de ello después de que había 
pasado, me trataron como si yo hubiese estado conectado íntimamente con 
ello. De todos modos, no concuerdo con nadie, y si lo hago, sólo escribo muy 
rara vez en relación a algunas cuestiones de la fe a un amigo. De hecho sólo le 
he escrito una carta a mi hermano en cuatro años. A la vez que yo me impido 
mezclar con otros, ‘los mundanales’ también me lo impiden. Sólo he podido 
encontrarme con uno o dos amigos cercanos una o dos veces por semana. En 
cuanto a quienes visitaban el pueblo, una o dos veces por mes tal vez uno o dos 
solían encontrarse conmigo por uno o dos minutos en relación a algún asunto 
relacionado al Más Allá. En el exilio, un extraño, solo, sin nadie, me privaron de 
todo y de todos en un pueblo que era apropiado para que alguien como yo 
trabaje para ganarme la vida. Incluso, hace cuatro años arreglé una mezquita 
que se venía abajo. A pesar del certificado que tenía de mi propia región para 
actuar de imám y predicador como lo fui en la mezquita por cuatro años (que 
Allah lo acepte), el pasado Ramadán no pude ir a la mezquita. A veces realicé 
las cinco oraciones diarias solo. Me privaron del mérito multiplicado por 
veinticinco por realizar las oraciones en congregación. 
 Demostré la misma paciencia y tolerancia frente a estos dos incidentes 
que me acontecieron como lo hice con el trato de ese oficial hace dos años. Si 
Allah lo permite, continuaré haciéndolo. Pienso así y digo: si este maltrato, esta 



CARTA DIECISÉIS                                                                                                             61 
angustia y opresión infligidos sobre mí por ‘los mundanales’ es por mi alma 
equivocada, lo perdono. Tal vez mi alma se reforme por ello, y tal vez sea una 
expiación por sus pecados. He experimentado muchas de las cosas buenas en 
esta casa de huéspedes del mundo; si experimento un poco de sus calamidades, 
aún así ofreceré las gracias. Si ‘los mundanales’ me oprimen por mi servicio de 
la fe y del Corán, no está en mis manos defenderlo. Lo refiero al Poderoso y 
Convincente. Si la intención es destruir la consideración que me tienen en 
general, suprimir la fama que no merezco, que es infundada y provoca la 
hipocresía y destruye la sinceridad, entonces ¡que Allah los bendiga! Porque 
considero que me la consideración de las personas en general y ganar 
renombre entre ellas es dañino para gente como yo. Quienes tienen que ver 
conmigo saben que no quiero que me demuestren respeto, por cierto, no lo 
puedo soportar. Incluso he regañado a uno de mis valiosos amigos tal vez 
cincuenta veces por demostrarme respeto excesivo. Si su intención al 
calumniarme, menospreciarme ante los ojos de la gente y difamarme está 
dirigido a las verdades de la fe y del Corán de las cuales yo soy el intérprete, no 
tiene sentido. Porque no se puede poner un velo sobre las estrellas del Corán. 
“Quien cierra sus ojos sólo él mismo es incapaz de ver; no hace anochecer para 
todos los demás”. 

CUARTO PUNTO 
La respuesta a muchas preguntas sospechosas:  

 La Primera: ‘Los mundanales’ me dicen: “¿Cómo vives? ¿Qué haces ya 
que no trabajas? No queremos gente en nuestro país que se siente sin hacer 
nada y viva de la labor de los otros”.  
 La Respuesta: Vivo por la frugalidad y la abundancia que resulta de 
ella. No estoy obligado a que nadie más que Quien me provee y he tomado la 
decisión de no verme obligado a nadie más. Sí, quien vive con cien paras, o 
incluso con cuarenta paras, no está obligado a nadie. No quiero explicar este 
asunto. Hacerlo es muy desagradable para mí, porque me puede hacer sentir 
algún tipo de orgullo o egoísmo. Pero ya que ‘los mundanales’ preguntan sobre 
ello con sospechas, respondo lo siguiente: desde mi niñez, y a lo largo de mi 
vida, ha sido un principio en mi vida no aceptar nada de la gente, ni siquiera el 
zakat, ni aceptar un salario – sólo me vi obligado a aceptar uno por uno o dos 
años en el Darü'l-Hikmeti'l-Islamiye ante la insistencia de mis amigos – y no 
estar obligado a la gente para ganarme la vida mundanalmente. La gente de mi 
región natal y quienes me han conocido en otros lugares saben esto. Durante 
estos cinco años de exilio, muchos amigos han intentado de todo corazón 
hacerme aceptar sus regalos, pero no he aceptado ninguno de ellos. Si, en 
consecuencia, me preguntan, “¿Entonces cómo te las arreglas para vivir?”, 
respondo: vivo por la abundancia y el otorgamiento Divino. Por cierto, mi alma 
merece todos los insultos y el desprecio, pero como un milagro que resulta del 
servicio del Corán, recibo abundancia y bendiciones que son un otorgamiento 
Divino en el asunto del sustento. Según la aleya: 



62                                                                                                                             CARTAS 

 Recordaré las bendiciones que Allah Todopoderoso واَمابِنِعمة ربÒِك فَحدÒثْ

me ha otorgado, y mencionaré algunos ejemplos a modo de agradecimiento 
espiritual. Pero a la vez que estoy agradecido, temo inducir a la hipocresía y al 
orgullo entonces esa abundancia bendita se cortará, porque dar a conocer una 
generosidad de abundancia Divina secreta hace que se termine. Pero qué 
puedo hacer, estoy obligado a decirlo. 
 La Primera: Estos seis meses un kile de trigo, que consistía de treinta y 
seis flautas de pan me fue suficiente. Todavía queda algo, no se terminó. 
Cuánto más va a durar3, no lo se.  
 La Segunda: Este bendito mes de Ramadán recibí comida sólo de dos 
casas, y ambas me hicieron mal. Comprendí que me prohibieron comer la 
comida de otros. El resto del tiempo, durante todo Ramadán, tres flautas de pan 
y un kilo de arroz me fueron suficientes, como lo atestiguó y narró Abducía 
Çavus, el dueño de una casa bendita y un amigo fiel que vio cómo economicé. 
El arroz incluso se terminó dos semanas después de terminado Ramadán. 
 La Tercera: Durante tres meses en la montaña un kilo de manteca fue 
suficiente para mí y mis huéspedes, que la comimos todos los días con pan. En 
un momento incluso tuve un visitante bendito llamado Süleyman. Tanto su pan 
como mi pan estaban por terminarse. Era un miércoles. Le dije que vaya a 
conseguir algo de pan. A una distancia de dos horas a la redonda no había 
nadie de quien él pudiera conseguir pan. Él dijo que quería quedarse conmigo 
en la montaña el jueves a la noche para poder rezar juntos. Diciendo, Nuestra 
confianza está en Allah, le dije que se quede. Más tarde, a pesar de que no tenía 
relación con esto y no había razón para ello, ambos comenzamos a caminar 
hasta que llegamos a la cima de la montaña. Había un poco de agua en un 
recipiente, y teníamos un poquito de azúcar y algo de té. Le dije: “¡Hermano! 
¡Haz el té!” Se dispuso a ello y se sentó bajo un cedro que daba a un barranco 
profundo. Pensé con remordimiento: tenemos un pedazo de pan que sólo será 
suficiente para nosotros para esta noche. ¿Qué haremos por dos días y qué le 
diré a este hombre ingenuo? Mientras pensaba esto, de pronto giré mi cabeza 
involuntariamente y vi una enorme flauta de pan sobre el cedro entre las ramas; 
estaba en frente de nosotros. Exclamé: “¡Süleyman! ¡Buenas noticias! Allah 
Todopoderoso nos ha enviado comida”. Tomamos el pan, y mirándolo vimos 
que ningún pájaro ni animal salvaje lo había tocado. Y por veinte o treinta días 
absolutamente nadie había escalado hasta la cima de la montaña. El pan fue 
suficiente para nosotros para los dos días. Mientras estábamos comiéndolo y se 
estaba por terminar, Süleyman el recto, que había sido el más leal de mis 
amigos leales durante cuatro años, de pronto apareció por debajo con más pan.  
 La Cuarta: Compré este saco que tengo puesto hace siete años de 
segunda mano. En cinco años sólo he gastado cuatro liras y media en ropa, 
ropa interior, zapatos y medias. La Frugalidad y la misericordia Divina y la 
abundancia que resulta me han sido suficientes.  

                                                             
3Duró un año. 



CARTA DIECISÉIS                                                                                                             63 
 Así, hay muchas cosas como estos ejemplos y muchos tipos de 
abundancia Divinas. La gente de este pueblo sabe la mayoría de ellas. Pero no 
crean que las estoy mencionando por orgullo, más bien he sido obligado a 
hacerlo. Y no crean que fueron debido a mi bondad. Estas instancias de 
abundancia fueron un otorgamiento a los amigos sinceros que me han visitado, 
o un otorgamiento por el servicio del Corán, o una abundancia y beneficio que 
resulta de la frugalidad, o han sido el sustento para nuestros cuatro gatos que 
tengo que recitan los Nombres Divinos “¡Oh, Compasivo! ¡Oh, Compasivo!”, 
que llega en forma de abundancia y del que yo me beneficio también.  
 Sí, si escuchas con cuidado a sus maullidos acongojados, 
comprenderán que ellos están diciendo: “¡Ya Rahim! ¡Ya Rahim! ¡Oh, 
Compasivo! ¡Oh, Compasivo!” Hemos llegado al tema de los gatos y he 
recordado a la gallina. Tengo una gallina. Este invierno, todos los días casi sin 
excepción me trajo un huevo de la tesorería de la Misericordia. Luego un día 
me trajo dos huevos y estuve muy sorprendido. Les pregunté a mis amigos: 
“¿Cómo puede ser esto?” Respondieron: “Tal vez es un regalo Divino”. La 
gallina también tiene un pollito que incubó en el verano. Empezó a poner 
huevos al principio de Ramadán y continuó durante cuarenta días. Ni yo ni 
quienes me ayudan tenemos alguna duda de ello, siendo muy joven, y en 
invierno, y en Ramadán, esta situación bendita fue un regalo Divino y un 
otorgamiento. Y cuando fuera que la madre dejara de poner, inmediatamente 
comenzaba, sin dejarme sin huevos.  
 Segunda Pregunta Sospechosa: ‘Los mundanales’ preguntan: ¿Cómo 
podemos confiar de que no interferirás en nuestro mundo? Si te dejamos en 
libertad, tal vez interfieras en él. También, ¿cómo sabemos que no estás siendo 
astuto? ¿Cómo sabemos que no es una estrategia, mostrándote como si 
hubieras abandonado el mundo y no estuvieras aceptando cosas de la gente 
abiertamente sino en secreto? 
 La Respuesta: Mi actitud y situación en la Corte Marcial y en el período 
anterior a la proclama de la Constitución, que muchos conocen, y mi defensa 
en la Corte Marcial de ese momento llamado El Testimonio de Dos Escuelas de 
Adversidades, muestran decisivamente que la vida que viví fue tal que no 
recurriría a las más mínimas artimañas, mucho menos a astucias o subterfugios. 
Si hubiera recurrido a trucos en estos últimos cinco años, se hubiera aplicado a 
ustedes de una manera aduladora. Un hombre de artimañas trata de intrigarse 
a sí mismo. No se refrena; siempre intenta engañar. Mientras que yo no he sido 
condescendiente en rebajarme a mí mismo respondiendo a los ataques más 

severos y a las críticas apuntadas hacia mí. Diciendo:لَى اللّٰهع كَّلْتوت le di 

la espalda a ‘los mundanales’. Además, quien descubre la realidad de este 
mundo y conoce el Más Allá, no se lamenta si es sensato; no le da la espalda al 
mundo y lucha con él nuevamente. Alguien después de los cincuenta años que 
no tiene conexión con nada y está solo, no sacrificará la vida eterna por uno o 
dos años del parloteo y la decepción de este mundo. Si lo hace, no es astuto 
sino tonto y loco. ¿Qué puede hacer un loco lunático para que alguien deba 



64                                                                                                                             CARTAS 
molestarlo? En cuanto a la sospecha de abandonar aparentemente el mundo 
mientras que por dentro lo buscan, según esta aleya: 

 no exonero a mi alma, porque وما اُبرÒِئ نفْسِى انَّ النفْسÓ لاَمارةٌبِالسوءِ

quiere todo lo malo. Pero en este mundo efímero, esta casa de huéspedes 
pasajera, durante la ancianidad, en una vida breve, no es razonable destruir la 
vida eterna y duradera y la felicidad eterna por sólo un poco de placer. Ya que 
no es beneficioso para los razonables y los que están atentos, mi alma ha tenido 
que seguir a mi razón quiera o no quiera.  
 La Tercera Pregunta Sospechosa: ‘Los mundanales’ dicen: ¿Le 
gustamos? ¿Nos aprueba? Si le gustamos, ¿por qué es distante y no tiene nada 
que ver con nosotros? Si no le gustamos, eso significa que se opone a nosotros, 
y nosotros aplastamos a quienes se nos oponen. 
 La Respuesta: No, si hubiera amado vuestro mundo, no me hubiera 
retirado de él. No me gustan ni ustedes ni vuestro mundo. Pero no interfirieron 
con ellos. Porque tengo objetivos diferentes, diversos puntos han llenado mi 
corazón; no han dejado lugar en mi corazón para pensar en otras cosas. Vuestra 
tarea es mirar la mano, no el corazón. Porque ustedes buscan vuestro gobierno 
y vuestro orden público. Mientras que la mano no interfiera, ¿qué derecho 
tienen de interferir en el corazón y decir: “el corazón también debería amarnos”, 
a pesar de que no son de ninguna manera merecedores de ello? Sí, tal como 
deseo y anhelo la primavera durante este invierno, pero no puedo provocarlo ni 
intentar traerlo, así también anhelo que el mundo sea correcto y rezo por ello y 
quiero que los mundanales se reformen, pero no puedo provocar estas cosas, 
porque no tengo el poder. No puedo intentar esto de hecho porque no es mi 
tarea ni tengo la capacidad de hacerlo. 
 Cuarta Pregunta Sospechosa: ‘Los mundanales’ dicen: hemos 
experimentado tantas calamidades que no confiamos en nadie. ¿Cómo 
podemos estar seguros que si se le da la oportunidad no interferirá como le 
plazca? 
 La Respuesta: Los puntos anteriores deberían darles confianza. 
Además, ya que yo no interferí en vuestro mundo, sólo en mi región natal entre 
mis alumnos y parientes, en el medio de quienes me prestaban atención y de 
sucesos fascinantes, para alguien que está solo y exiliado, con nadie, que es un 
extraño, está débil y es impotente, que se avocó con todas sus fuerzas al Más 
Allá, cortó con todas las relaciones y correspondencias sociales, que sólo 
encontró algunos amigos de lugares distantes que también están avocados al 
Más Allá, y que es un extraño para todos los demás y a quien todos consideran 
un extraño; que esa persona interfiriera en vuestro infructuoso y peligroso 
mundo sería seguramente una locura absoluta. 

QUINTO PUNTO 
 Éste es con respecto a cinco asuntos pequeños.  
 El Primero: ‘Los mundanales’ me preguntan: ¿Por qué no practica usted 
mismo los principios de nuestra civilización, nuestro estilo de vida, y nuestra 
manera de vestir? ¿Esto significa que se opone a nosotros? 



CARTA DIECISÉIS                                                                                                             65 
 Mi Respuesta: ¡Señores! ¿Qué derecho tienen de proponerme los 
principios de vuestra civilización? Porque como si me arrojaran fuera de las 
leyes de civilización, equivocadamente me han forzado a residir en un pueblo 
durante cinco años privado de toda relación o correspondencia social. Mientras 
que dejaron a todos los exiliados en la ciudad con sus amigos y relaciones, 
luego les dieron los papeles otorgándoles una amnistía, sin razón me aislaron y 
no me permitieron encontrarme con nadie de mi región natal, salvo por una o 
dos excepciones. Eso significa que no me cuentan como un miembro de esta 
nación ni como un ciudadano. ¿Cómo pueden proponerme que aplique el 
código civil para mí mismo? Ustedes han convertido al mundo en una prisión 
para mí. Esas cosas no se le pueden proponer a alguien en prisión. Ustedes 
cerraron la puerta del mundo para mí, entonces llamé a la puerta del Más Allá, 
y la misericordia Divina la abrió para mí. ¿Cómo pueden las tradiciones 
confusas y los principios del mundo proponerse a alguien en la puerta del Más 
Allá? Cuando sea que me liberen y me regresen a mi región natal y me 
restauren mis derechos, entonces pueden pedirme que me ajuste a vuestros 
principios. 
 Segundo Asunto: ‘Los mundanales’ dicen: “Tenemos un departamento 
oficial para instruir en los preceptos de la religión y las verdades del Islam. ¿Con 
qué autoridad publica usted trabajos religiosos? Siendo un exiliado convicto, no 
tiene derecho a mezclarse en estos asuntos”.  
 La Respuesta: La verdad y la realidad no se puede restringir. ¿Cómo se 
pueden restringir puede la fe y el Corán? Ustedes pueden restringir los 
principios y las leyes de vuestro mundo, pero las verdades de la fe y los 
principios Coránicos no se pueden forzar en forma de transacciones 
mundanales, ni darles un disfraz oficial ni ofrecerse a cambio de un salario. Esos 
misterios que son dones Divinos, esas bendiciones, más bien vienen por una 
intención sincera y al renunciar al mundo y a los placeres carnales. Además, ese 
departamento oficial vuestro me aceptó y me asignó como un predicador 
mientras estuve en mi región natal. Acepté el puesto, pero rechacé el salario. 
Tengo el documento en mi poder. Con el documento puedo actuar como un 
imám y predicador en todas partes porque mi exilio fue injusto. También, ya 
que se regresaron a los exiliados, mis viejos documentos todavía son válidos.  
 Segundo: Dirigí las verdades de la fe que he escrito directamente a mi 
propia alma. No invito a todos. Más bien, aquellos cuyos espíritus están 
necesitados y cuyos corazones están heridos buscan y encuentran esos 
remedios Coránicos. Sólo para asegurar mi sustento he impreso uno de mis 
tratados sobre la resurrección de los muertos antes de que se implementara el 
nuevo alfabeto. Y el ex-gobernador, que fue injusto conmigo, estudió el tratado 
pero no hizo nada en su contra ya que no puso encontrar nada en él para 
criticar.  
 Tercer Asunto: Algunos de mis amigos permanecen aparentemente 
alejados de mí porque ‘los mundanales’ me consideran sospechoso y para 
parecer favorable ante ‘los mundanales’, por cierto, me critican. Pero ‘los 
mundanales’ astutos le atribuyen su alejamiento y que me evitan no a su lealtad 



66                                                                                                                             CARTAS 
hacia ‘los mundanales’ sino a un tipo de hipocresía y falta de conciencia, y 
menosprecian a esos amigos míos con frialdad.   
 Entonces digo esto: ¡Oh, mis amigos del Más Allá! No se alejen por ser 
un siervo del Corán ni huyan, porque, si Allah lo permite, no sufrirán ningún 
daño de mi parte. Supongamos que alguna calamidad les sucediera o que yo 
estuviera oprimido, no se pueden salvar evitándome. Al hacer eso se volverán 
más merecedores de una calamidad y de un golpe. ¿Qué hay que deban tener 
estos temores infundados? 
 Cuarto Asunto: Veo en este tiempo de mi exilio que algunas personas 
jactanciosas que han caído en las garras de la política me consideran como si 
fuera un miembro de la resistencia, con rivalidad, como si yo estuviera 
conectado con las corrientes mundanales como ellos.  
 ¡Señores! Estoy en la corriente de la fe. Ante mí está la corriente de la 
incredulidad. No tengo conexión con otras corrientes. Tal vez algunos de los 
que trabajan por un salario se consideran como excusados de cierta forma. 
Pero asumir una posición opuesta a mí con rivalidad por ningún salario en 
nombre del patriotismo, y acosarme y oprimirme, es un error verdaderamente 
doloroso. Porque como se demostró anteriormente, no tengo conexión en 
absoluto con la política del mundo. He dedicado y jurado todo mi tiempo y mi 
vida a las verdades de la fe y del Corán. Ya que esto es así, permitan que quien 
me atormenta y me acosa con rivalidad piensen que ese trato suyo es similar a 
hacerle daño a la fe en nombre del ateísmo y de la incredulidad.  
 Quinto Asunto: Ya que este mundo es transitorio, y ya que la vida es 
corta, y ya que las tareas verdaderamente esenciales son muchas, y ya que la 
vida eterna se ganará aquí, y ya que el mundo no está sin un dueño, y ya que 
esta casa de huéspedes del mundo tiene un director muy Sabio y Generoso, y 
ya que ni el bien ni el mal se quedarán sin recompensa, y ya que según el 

misterio de esta aleya: اهعسلاَّ وا افْسن ٰاللّه فÒكَللاَ ي Allah no le impone 

a nadie nada sino en la medida de su capacidad, y ya que un camino seguro es 
preferible a un camino dañino, y ya que los amigos y rangos mundanales duran 
sólo hasta la puerta de la tumba, entonces seguramente el más afortunado es 
quien no se olvida del Más Allá por este mundo, y no sacrifica al Más Allá por 
este mundo, y no destruye la vida eterna del Más Allá por la vida mundanal, y 
no gasta su vida en cosas triviales, sino que se considera un huésped y actúa 
según las órdenes del Dueño de la casa de huéspedes, entonces abre la puerta 
de la tumba con confianza y entra a la felicidad eterna4.  

* * *

                                                             
4 La razón de estos “ya que” es esta: no presto atención a los males ni a la tiranía perpetrada en 
contra de mi persona ni les doy ninguna importancia. Digo: “No vale la pena que me preocupe por 
ello”, y no interfiero en el mundo 



 

El Apéndice de la Carta Dieciséis 
هدمبِح حÒِبسلاَّ يا Ìءيش ننْ ماو همبِاس 

 Sin razón, ‘los mundanales’ comenzaron a sospechar de un extraño sin 
poder como yo, y creyendo que yo tengo el poder de miles de personas, me 
ponen bajo numerosas restricciones. No me dieron permiso para quedarme una 
o dos noches en Bedre, un distrito de Barla, o en una de las montañas de Barla. 
Oí que dijeron: “Said tiene un poder igual al que cincuenta mil soldados, 
entonces no podemos liberarlo”.  
 Entonces digo: ¡Ustedes, personas infelices cuyos puntos de vista se 
limitan a este mundo! ¿Cómo es que no conocen los asuntos del mundo, a 
pesar de trabajar en el mundo con toda vuestra fuerza, y gobernarlo como 
lunáticos? Si es mi persona a lo que temen, no es cincuenta mil soldados, 
incluso un soldado podría hacer cosas cincuenta veces más que yo. Es decir, 
podría estar asignado a la puerta de mi habitación y decirme: “¡No puedes 
salir!” 
 Pero si es mi profesión y el que yo sea un heraldo del Corán y la fuerza 
espiritual de la fe a lo que temen, entonces están equivocados, no es cincuenta 
mil soldados, deberían tener conciencia de que con respecto a mi profesión, ¡yo 
tengo la fuerza de cincuenta millones! Porque por la fuerza del Sabio Corán, yo 
desafío a toda Europa incluyendo a vuestros incrédulos. Por las luces de la fe 
que he publicado, he arrasado los bastiones inquebrantables que llaman 
ciencias físicas y Naturaleza. He arrojado más abajo que los animales a sus más 
grandes filósofos irreligiosos. Si toda Europa se uniera, de la cual vuestros 
incrédulos son parte, por la ayuda de Allah, no podrían hacer que me retracte 
de un solo asunto de mi camino. Si Allah lo permite, no podrían derrotarme… 
 Ya que el asunto es así, no interfiero en vuestro mundo, entonces ¡no 
interfieran en mi Más Allá! Si lo hacen, será en vano. 
 Lo que está determinado por Allah no se puede cambiar a la fuerza; 
 Una llama que es encendida por Allah, no puede extinguirse de un 
soplido. 
 ‘Los mundanales’ sospechan de mí, excepcional y excesivamente; 
sencillamente me tienen miedo. Creyendo cosas que no existen en mí, que 
incluso si existieran no constituirían un crimen político y no podría ser la causa 
de acusaciones, como ser un sheik, o de un rango significativo o una familia, o 
de ser un líder tribal, una influencia, y de tener numerosos seguidores, o se 
encontrarme con personas de mi región natal, o se estar conectado con los 
asuntos del mundo, o incluso de entrar a la política, o incluso de ser la 
oposición; creyendo estas cosas de mí, se han  dejado llevar por temores 
infundados. En una época incluso que están debatiendo indultar a quienes 
están en prisión y fuera de ella, es decir, quienes según ellos no pueden ser 
indultados, sencillamente me han prohibido a mí de todo. Una persona mala y 
efímera escribió las siguientes palabras buenas y duraderas: 



68                                                                                                                             CARTAS 
Si la tiranía tiene cañones, balas y fuertes 
La justicia tiene un arma infalible, una faz constante. 

Y yo digo: 
Si los mundanales tienen reglas, poder y fuerza, 
Por la refulgencia del Corán, su siervo 

Tiene un conocimiento firme, una voz que no calla; 
Tiene un corazón certero, una luz inagotable. 

Muchos amigos, así como también un comandante militar bajo cuya 
vigilancia estuve, repetidamente me preguntaba: “¿Por qué no solicitas los 
papeles de liberación o presentas una petición?” 
 La Respuesta: No los solicito ni puedo solicitarlos por cinco o seis 
razones:  
 La Primera: No interferí en el mundo de ‘los mundanales’ como para 
que me condenen y tener que solicitarlos. Me condenaron por el Decreto 
Divino; mis faltas están ante él, y se lo solicito a él.  
 La Segunda: Creo y tengo conocimiento certero de que este mundo es 
una casa de huéspedes que cambia rápidamente. En consecuencia, no es mi 
verdadera patria y cualquier lugar es lo mismo. Ya que no voy a permanecer 
por siempre en mi patria, no tiene sentido luchar por ella; no vale la pena ir allí. 
Ya que en todas partes es una casa de huéspedes, si la misericordia del Dueño 
de la casa de huéspedes se hace amigo de uno, todos son amigos y todos los 
lugares son familiares. Mientras que si no se hace amigo de ninguno, todos los 
lugares son una carga en el corazón y todos son hostiles.  
 La Tercera: La solicitud se hace dentro del marco de la ley. Pero el 
modo en que fui tratado durante seis años ha sido arbitrario y fuera de la ley. 
La Ley de los Exiliados no se aplicó a mí. Me consideraron como si me 
hubieran quitado todos los derechos de la civilización e incluso de todos los 
derechos mundanales. Solicitarlos en nombre de la ley a quienes cuyos manejos 
conmigo han sido así fuera de la ley no tiene sentido. 
 La Cuarta: Este año, el oficial local solicitó en mi nombre para 
quedarme algunos días en el pueblo de Bedre, que es una especie de distrito de 
Barla, para cambiar el aire. ¿Cómo puedo solicitarles a quienes rechazan una 
necesidad mía tan sin importancia? Si les solicitara, sería una humillación en 
vano y degradante.  
 La Quinta: Reclamar un derecho ante quienes reclaman la injusticia 
como justicia aún, y solicitarles a ellos, es una injusticia. Es una falta de respeto 
hacia lo correcto. No quiero perpetrar semejante injusticia ni mostrar falta de 
respeto por lo correcto. Y eso es.  
 La Sexta: La angustia y la dificultad que ‘los mundanales’ me han 
provocado no ha sido debido a la política, porque ellos saben que no me 
mezclo en política y que huyo de ella. Más bien, sabiéndolo o no, me 
atormentan en nombre del ateísmo agresivo porque estoy ligado a la religión. 
En cuyo caso, solicitarles a ellos significa arrepentirse de la religión y halagar la 
causa del ateísmo agresivo.  
 Además, el Decreto Divino, que es justo, me castigaría a través de su 
mano tiránica al solicitarles a ellos y a tener que recurrir a ellos, porque ellos me 



CARTA DIECISÉIS                                                                                                             69 
oprimen por estar atado a la religión. En cuanto al Decreto Divino, de vez en 
cuando me reprime debido a mi hipocresía ante ‘los mundanales’, por mi 
deficiencia en la religión y en la sinceridad. Ya que esto es así, por ahora no me 
puedo salvar de esta angustia. Si les solicito a los mundanales, el Decreto 
Divino diría: “¡Hipócrita! ¡Paga el castigo por solicitarles!” Y si no les solicito, 
‘los mundanales’ dirían: “¡No nos reconoces, continúa sufriendo dificultades!” 
 La Séptima Razón: Se sabe bien que la tarea de un oficial es no darles a 
los individuos dañinos la oportunidad de causar daño y ayudar a quienes son 
beneficiosos. Mientras que el oficial que me tomó bajo custodia se acercó a mí, 
un huésped anciano en la puerta de la tumba, cuando estaba exponiendo un 

aspecto sutil de la fe contenido en ٰلاَّ اللّها لهلاَ ا como si yo estuviera 

perpetrando algún delito, a pesar de que no había sido para mí por mucho 
tiempo con anterioridad. Él hizo que el desafortunado sincero que estaba 
escuchando se privara y que yo me enojara. Había algunas personas aquí, y él 
no les dio ninguna importancia. Entonces cuando actuaron descortésmente de 
una manera que envenenaría la vida del pueblo, comenzó a ser cortés y 
apreciativo con nosotros.  
 Además, se sabe que alguien que está en prisión por haber cometido 
cien crímenes se puede encontrar con la persona que lo supervisa ya sea que el 
oficial tenga un rango alto o bajo. Pero durante este último año, a pesar de que 
dos personas importantes del gobierno nacional encargado de vigilarme ha 
pasado por mi casa muchas veces, ni se han encontrado conmigo ni han 
preguntado por mi condición. Al principio creí que no se me acercaban debido 
a la enemistad, luego me quedó claro que era debido a sus sospechas temibles; 
estaban huyendo de mí como si yo fuera a engullirlos. Así, reconocer al 
gobierno cuyos miembros y oficiales son como aquellos hombres, recurrir a ello 
y solicitarlo, no es sensato sino que es una humillación inútil. Si hubiera sido el 
Viejo Said, hubiera dicho, como Antara: 

 ماءÔ الْحياة بِذلَّة كَجهنم ٭ وجهنم بِالْعزÒِ فَخر منزِلى
El Viejo Said ya no existe, y el Nuevo Said considera que no tiene sentido 
hablar con ‘los mundanales’. ¡Que su mundo sea el fin de ellos! Pueden hacer 
lo que quieran. Él está en silencio, diciendo, seremos juzgados junto a ellos en 
el Juicio Final.  
 La Octava Razón para no solicitar: Según la regla de: “El resultado del 
amor ilícito es el tormento despiadado”, el Decreto Divino, que es justo, me 
atormenta por la mano tiránica de ‘los mundanales’ porque me inclino hacia 
ellos, ya que no son merecedores de ello. Diciendo, merezco este tormento, 
permanezco en silencio. Porque en la Primera Guerra Mundial yo peleé y luché 
como un Comandante de un regimiento de voluntarios. Aplaudido por el 
Comandante en Jefe del ejército y por Enver Pasha, sacrifiqué a mis valiosos 
alumnos y amigos. Resulté herido y me llevaron como prisionero. Regresando 
del cautiverio, me arrojé al peligro por trabajos como Los Siete Pasos, 
apuntándolos a las cabezas de los británicos, que habían ocupado Estambul. 



70                                                                                                                             CARTAS 
Ayudé a quienes me retienen sin razón en este tormento y cautiverio. En cuanto 
a ellos, me castigan de esta manera por esa ayuda. Esos amigos aquí me 
provocan en tres meses las dificultades y la angustia que sufrí en tres años como 
prisionero de guerra en Rusia. Y los rusos no me prohibieron dar instrucción 
religiosa, a pesar de que me consideraban como un Comandante de la Milicia 
Kurda, un hombre cruel que había asesinado a cosacos y prisioneros. Solía 
instruir a la gran mayoría de mis noventa colegas oficiales prisioneros. Una vez, 
el comandante ruso vino y escuchó. Porque no sabía turco, pensó que era 
instrucción política, y le puso fin. Luego me dio permiso. También, en el mismo 
cuartel, convirtió una habitación en una mezquita, y yo solía liderar las 
oraciones. No interfirieron en absoluto. No me prohibieron mezclarme ni 
comunicarme con los demás. Mientras que mis amigos aquí, mis compatriotas y 
correligionarios y quienes, para cuyos beneficios en forma de fe religiosa he 
luchado, me han sometido a cautividad tortuosa no por tres años sino por seis, 
por absolutamente ninguna razón y a pesar de que ellos saben que he cortado 
todas mis relaciones con el mundo, me han prohibido mezclarme con otros. Me 
han prohibido dar instrucción religiosa, a pesar de que tengo un certificado, e 
incluso dar instrucción privada en mi habitación. Me han prohibido 
comunicarme con otros. Incluso me han prohibido la entrada a la mezquita que 
yo reparé y donde lideré las oraciones por cuatro años, a pesar de que yo tenía 
el certificado requerido. Y ahora, para privarme del mérito de realizar las 
oraciones en congregación, no me aceptan para liderar la oración ni siquiera 
para tres individuos privados, mi congregación permanente y mis hermanos del 
Más Allá.  
 Además, si, a pesar de que no quiero, alguien habla bien de mí, el 
oficial que me tiene bajo vigilancia está celoso y enojado. Pensando que él 
destruirá mi influencia, absolutamente inescrupulosamente toma precauciones, 
y me molesta para ganarse el favor de sus superiores. 
 ¿A quién pudo alguien en esa posición haber recurrido más que a Allah 
Todopoderoso? Si el juez es también el solicitante, por supuesto que no puede 
quejarse con él. ¡Vamos, tú dilo! ¿Qué podemos decir ante esto? Digas lo que 
quieras, yo digo esto: hay muchos simuladores entre estos amigos míos. Un 
simulador es peor que un incrédulo. Por esa razón me hacen sufrir lo que los 
rusos infieles no me hicieron sufrir.  
 Ustedes, desafortunados, ¿qué les he hecho y qué estoy haciendo? 
¡Estoy tratando de salvar vuestra fe y estoy sirviendo a vuestra felicidad eterna! 
Significa que mi servicio no es sincero y puramente por Allah para que tenga el 
efecto contrario. A cambio, me atormentan en cada oportunidad. Por cierto, 
nos encontraremos el Día del Juicio Final. Yo digo:  

يرصالن منِعلَى ووالْم ميلُ٭ نِعكالْو منِعو ا اللّٰهنبسح 
 اَلْباقى هوالْباقى

Said Nursi



 

Carta Diecisiete 
[El Apéndice del Destello Veinticinco] 

UNA CARTA DE CONDOLENCIAS  
POR LA MUERTE DE UN HIJO 

هدمبِح حÒِبسلاَّ يا Ìءيش ننْ ماو همبِاس 
¡Mi Querido Hermano del Más Allá, Hafiz Halid Efendi! 

 ٺ
 وبشÒرِالصابِرِين الَّذين اذَااَصابتهم مصيبةٌقَالُوااناللّهٰ واناالَيه راجِعونَ

 Hermano mío, la muerte de tu hijo me entristeció. Pero, لّٰهل كْماَلْح la 

conformidad con el decreto Divino y la sumisión del Decreto Divino es una 
marca del Islam. Que Allah Todopoderoso les otorgue paciencia a todos 
ustedes. Y que Él pueda hacer del difunto un mérito y un intercesor para 
ustedes en el Más Allá. Explicaré Cinco Puntos que son noticias 
verdaderamente buenas y ofrecen consuelo para ti y para los piadosos 
creyentes como tú:  
 PRIMER PUNTO 

 El significado de la frase: َونلَّدخانٌ موِلْد en el Sabio Corán es este: 

con esta frase, la aleya indica y da las buenas noticias de que los hijos de los 
creyentes que mueren antes de alcanzar la madurez permanecerán 
perpetuamente como hijos eternos y amorosos en una forma merecedora del 
Paraíso; que serán un medio eterno de felicidad en el abrazo de sus padres y 
madres que van al Paraíso; que serán el medio de asegurarles a sus padres los 
placeres más dulces como hijos amorosos y cariñosos; que todas las cosas 
placenteras se encontrarán en el Paraíso; que las afirmaciones de quienes dicen 
que debido a que el Paraíso no es el lugar de reproducción, no habrá hijos 
amorosos y cariñosos no son correctas; y que ganar millones de años de amor y 
cariño puro y sin dolores de hijos eternos en lugar de un corto tiempo como 
diez años de hijos amorosos mezclados con las penas de este mundo es una 

gran fuente de felicidad para los creyentes. َونلَّدخانٌ موِلْد 

 SEGUNDO PUNTO 



72                                                                                                                             CARTAS 
 Una vez, un hombre estaba en prisión. Enviaron a uno de sus hijos 
amorosos con él. El prisionero infeliz sufrió sus propios pesares y, ya que no 
pudo hacer que su hijo estuviera cómodo, también sufrió por su dificultad. 
Entonces el juez compasivo le envió un hombre a él con un mensaje que decía: 
“Por cierto este niño es tuyo, pero él es mi súbdito y de mi pueblo. Lo tomaré y 
lo cuidaré en un palacio delicado”. El hombre lloró angustiado. Dijo: “¡No te 
daré a mi hijo que es mi fuente de consuelo!” Sus amigos le dijeron: “Tu dolor 
no tiene sentido. Si te lamentas por tu hijo, él irá a un palacio espacioso y feliz 
en lugar de este calabozo sucio, apestoso y angustiante. Si sufres por ti mismo y 
estás buscando tu propio beneficio, si tu hijo se queda aquí, sufrirás mucha 
angustia y dolor por las dificultades de tu hijo además de tu beneficio dudoso y 
temporario. Si va allí, será mil ventajas para ti, será la causa de atracción de la 
misericordia del rey y será un intercesor para ti. El rey querrá que te encuentres 
con él. Seguramente no lo enviará a la cárcel para que tú lo puedas ver; te 
liberará a ti de la prisión, te convocará al palacio y te permitirá encontrarte con 
tu hijo allí. Con la condición que de tengas confianza en el rey y lo 
obedezcas…” 
 Mi querido hermano, como esta comparación, cuando los hijos de los 
creyentes mueren como el tuyo se debe pensar como sigue: el niño era inocente 
y su Creador es Compasivo y Generoso. Lo ha llevado ante Su más perfecta 
gracia y misericordia en lugar de mi crianza y compasión deficientes. Lo ha 
liberado de la prisión dolorosa, calamitosa y difícil de este mundo y lo envió a 
los jardines del Paraíso. ¡Qué felicidad para el niño! Si se hubiera quedado en 
este mundo, quién sabe qué forma hubiese tomado. En consecuencia, no siento 
pena por él, creo que es afortunado. Quedan los beneficios para mí mismo y no 
me lamento por mí, ni me angustio ni siento pesar. Porque si se hubiera 
quedado en el mundo, él hubiera asegurado diez años del amor temporario de 
un hijo mezclado con dolores. Si hubiera sido recto y si hubiera sido capaz en 
cuanto a los asuntos del mundo, tal vez me hubiera ayudado. Pero con su 
muerte, se ha vuelto como un intercesor que es el medio de diez millones de 
años del amor de un niño en el Paraíso eterno y de la felicidad perdurable. Por 
cierto, quien pierde un beneficio dudoso e inmediato y gana mil beneficios 
ciertos y pospuestos no muestra dolor ni pesar, no grita desesperado.  
 TERCER PUNTO 
 El niño que murió era la criatura, la posesión, el siervo y, junto con 
todos sus miembros, la obra de arte de un Creador Muy Compasivo y, 
perteneciéndole a Él, fue un amigo de sus padres, puesto temporariamente bajo 
su supervisión. El Creador hizo que el padre y la madre fueran siervos del hijo. 
A cambio por sus servicios, Él les dio una compasión agradable como salario 
inmediato. Ahora, si como lo requieren la misericordia y la sabiduría, ese 
Creador Compasivo, Quien tiene novecientas noventa y nueve partes de mil de 
las que tiene el niño, te quita al niño y le pone fin a tu servicio, gritar con dolor 
y desesperación debido a esa única parte aparente frente al verdadero dueño 
de las mil partes de una manera que parece una queja, no es apropiado de un 
creyente; más bien es apropiado de la gente negligente y extraviada.  

 



CARTA DIECISIETE                                                                                                         73 
CUARTO PUNTO 

 Si el mundo hubiera sido eterno, el ser humano tuviera que permanecer 
en él eternamente y la separación hubiera sido eterna; el pesar doloroso y la 
congoja desesperante hubieran tenido algún significado. Pero ya que este 
mundo es una casa de huéspedes, fuera donde fuera que el niño muerto se 
haya ido, tú, y nosotros también, iremos. Además, esta muerte no es particular 
a él, es una carretera general. Y, ya que la separación no es para siempre, en el 
futuro, tanto en el Reino Intermedio y en el Más Allá, se encontrará con él. 

Debe decir,   لّٰهل كْماَلْح. Él se lo dio y Él se lo quitó. 

  .y se debe ofrecer las gracias con paciencia اَلْحمد للّهٰ علَى كُلÒِ حالٍ

QUINTO PUNTO 
 La compasión, una de las manifestaciones más sutiles, bellas, 
agradables y dulces de la misericordia Divina es un elixir luminoso. Es mucho 
más directo que el amor pasional; rápidamente se convierte en un medio de 
unión con Allah Todopoderoso. El amor metafórico y el amor mundanal se 
transforman en verdadero amor con muchas dificultades y encuentran a Allah 
Todopoderoso, pero la compasión ata a Su corazón de manera más corta, pura 
y sin dificultad. Tanto el padre como la madre aman a su hijo como al mundo 
completo. Cuando se les quita a su hijo, si son afortunados y si son verdaderos 
creyentes, giran sus rostros de este mundo y encuentran al Verdadero 
Otorgador de Bendiciones. Dicen: “Ya que este mundo es transitorio, no vale el 
apego del corazón”. Donde sea que el hijo haya ido, se apegan a ese lugar y 
alcanzan un estado altamente espiritual. La gente negligente y extraviada está 
privada de la felicidad y de las buenas noticias de estos Cinco Puntos. Puedes 
ver de lo siguiente qué dolorosa es su situación: una mujer vieja ve a su único 
hijo amoroso que lo ama en la agonía de la muerte y porque imagina que el 
mundo es eterno y como resultado de su negligencia y extravío, cree que la 
muerte es inexistencia y separación eterna. Piensa en él en la tierra de su tumba 
en lugar de su cama suave, y debido a su negligencia o extravío, no piensa en 
el Paraíso de misericordia y en el cielo de bendición del Más Compasivo de los 
Compasivos; puedes ver por comparación qué pesar y dolor desesperante sufre 
ella. Mientras la fe y el Islam que son el medio de la felicidad tanto en este 
mundo como en el Otro le dice al creyente: su Creador Compasivo tomará a tu 
hijo que está en la agonía de la muerte desde este mundo fugaz y lo llevará al 
Paraíso. Lo hará tanto un intercesor para ti y un niño eterno. La separación es 
temporaria, no te preocupes, di: 

 اَلْحكْم للّهٰ ٭ انا للّهٰ وانا الَيه راجِعونَ
y sopórtalo con paciencia. 

 اَلْباقى هو الْباقى
Said Nursi



 

Carta Dieciocho 
هدمبِح حÒِبسلاَّ يا Ìءيش ننْ ماو هانحبس همبِاس 

[Esta carta consiste de los ‘Tres Asuntos Importantes’.] 
EL PRIMER ASUNTO IMPORTANTE 

 Los evliyas famosos como Muhyi'l-Din al-'Arabi (que su misterio sea 
santificado), el autor de al-Futuhat al-Makkiya, y Sayyid 'Abd al-Karim (que su 
misterio sea santificado), el autor del libro de un reconocido libro intitulado 
Insan-i Kamil, hablan de los siete niveles del globo terráqueo y la tierra blanca 
detrás de la montaña ‘Kaf’ y cosas extrañas que en Futuhat se llaman 
‘mashmashiya’. Ellos dijeron que las vieron. ¿Esto es verdad? Pero estos lugares 
no existen en la tierra. Además, estas cosas que dicen no se aceptan en la 
geografía y la ciencia. Y si no son verdad, ¿cómo pueden ser evliyas? ¿Cómo 
puede la gente que dice cosas contrarias a la realidad y a lo que ocurrió en este 
camino ser ‘gente de realidad’? 
 La Respuesta: Son gente de la verdad y la realidad. También son 
evliyas y quienes atestiguan las realidades. Vieron correctamente lo que vieron, 
pero ya que no fueron correctos en las declaraciones que hicieron mientras 
estaban en el estado de iluminación y testimonio, que no se comprende, y en 
sus interpretaciones de sus visiones, que fueron como sueños, fueron 
parcialmente incorrectos. La gente de descubrimiento, iluminación y testimonio 
de ese tipo no puede interpretar sus propias visiones mientras están en ese 
estado, tal como una persona no puede interpretar su propio sueño mientras lo 
sueña. Quienes pueden interpretarlos son los eruditos exigentes del legado de la 
profecía, llamados ‘los purificados’. Por cierto, cuando se elevan al rango de ‘los 
purificados’, la gente de descubrimiento, iluminación y testimonio de ese grupo 
comprende sus errores a través de la guía del Corán y de la Sunna, y los 
corrigen; y también  ellos los corrigieron. 
 Escucha esta historia que está en forma de comparación e ilustrará esta 
verdad. Es así:  
 Una vez, había dos pastores que estaban entre quienes se acercan a la 
realidad con sus corazones. Ordeñaron a sus ovejas en una cubeta de madera y 
pusieron la cubeta a un lado. Pusieron su pipa de pastoreo sobre la cubeta, 
luego uno de ellos se estiró y se quedó dormido. Durmió un rato. El otro pastor 
lo estaba observando atentamente cuando vio que algo como una mosca salió 
de la nariz del hombre que dormía, miró la cubeta de leche, entró a la pipa por 
uno de los extremos y salió del otro, luego desapareció en un agujero debajo de 
un arbusto. Poco tiempo después, la cosa salió otra vez, pasó por la pipa del 
pastor, entró en la nariz del hombre dormido y éste se despertó. Exclamó: 
“¡Tuve un sueño extraordinario!” Su amigo respondió: “Que Allah haga que de 
esto surja algo bueno. ¿Qué fue?”. El otro hombre dijo: “Vi un mar de leche 



CARTA DIECIOCHO                                                                                                         75 
que se extendía sobre lo que era un extraño puente. La parte superior del 
puente estaba cerrada y tenía ventanas. Pasé a través del puente. Vi una tumba 
de robles cuyas cimas estaban señaladas. Debajo de ellos había una cueva; 
entré y vi un tesoro lleno de oro. ¿Cómo puede interpretarse esto?” 
 Su amigo alerta le dijo: “El mar de leche que viste era esta cubeta de 
madera y el puente, nuestra pipa de pastor. Los robles señalados eran este 
arbusto, mientras la cueva era este agujero pequeño. Toma el pico y te 
mostraré el tesoro”. Trajo el pico y cavaron debajo del arbusto y allí 
encontraron suficiente oro como para hacerlos prósperos en este mundo. 
 Así, lo que el hombre que dormía soñó era cierto, y lo que vio, correcto, 
pero por no comprender mientras dormía y por no tener derecho a interpretar 
el sueño, no pudo distinguir entre el mundo físico y el mundo inmaterial y sus 
afirmaciones eran parcialmente equivocadas; dijo: “Vi un mar realmente físico”. 
Pero ya que el hombre que estaba despierto pudo distinguir entre el mundo 
físico y el Mundo de las Similitudes, tenía derecho a interpretar el sueño; dijo: 
“Lo que vistes en el sueño era correcto, pero no era un mar real; nuestra cubeta 
de leche apareció en tu imaginación como un mar y nuestra pipa era un puente 
y así”. Eso significa que el mundo físico y espiritual tiene que distinguirse uno 
de otro. Si se combinan, las afirmaciones parecen equivocadas.  
 Por ejemplo, tienes una habitación pequeña de cuatro paredes que 
están cubiertas por cuatro espejos grandes. Cuando entras, ves la pequeña 
habitación tan amplia como una gran arena. Si dices: “Veo mi habitación tan 
grande como una amplia arena”, lo que dices es correcto. Pero si afirmas: “Mi 
habitación es tan grande como una amplia arena”, estarías equivocado, porque 
estás confundiendo el Mundo de las Similitudes con el mundo real.  
 Así, no habiéndolos pesado en las balanzas del Libro y de la Sunna, 
algunas personas de las descripciones de iluminación de los siete niveles del 
globo terráqueo no comprenden sólo su estado físico desde el punto de vista 
geográfico. Por ejemplo, dijeron que uno de los niveles de la tierra es la de los 
genios y demonios y que tiene una amplitud de miles de años. Mientras que 
aquellos niveles extraños no están situados en nuestro globo terráqueo, que se 
puede viajar en uno o dos años. Pero si creemos que el globo terráqueo es 
como una semilla de pino en el Mundo de Significado, el Mundo de Similitudes, 
el Reino Intermedio y el Mundo de los Espíritus, la similitud del árbol que se 
formaría de ella sería como un enorme pino en relación a la semilla. Así, en sus 
viajes espirituales, algunos testigos han visto algunos de los niveles de la tierra 
en el Mundo de Similitudes como extremadamente extensivos; los han visto 
estirarse sobre una distancia de miles de años. Lo que vieron fue correcto, pero 
porque, en apariencia, el Mundo de Similitudes se asemeja al mundo físico, 
vieron que los dos mundos se mezclaban y los interpretaron así. Cuando 
regresaron al mundo de la sobriedad, ya que carecían de equilibrio y ya que 
escribieron exactamente lo que atestiguaron, se ha considerado contrario a la 
realidad.  
 Tal como las similitudes de un gran palacio y un gran jardín se sitúan en 
un espejo pequeño, así también las similitudes y las realidades inmateriales de 
la extensión de miles de años se sitúan a un año de distancia del mundo físico.  



76                                                                                                                             CARTAS 
 Conclusión: Se entiende de este asunto que el nivel de ‘testimonio’ es 
mucho más inferior al de la fe en lo Oculto. Es decir, las iluminaciones 
incomprensibles de algunos de los evliyas que confían sólo en el ‘testimonio’ no 
alcanzan a las afirmaciones sobre las verdades de la fe de los eruditos 
purificados y exigentes, que son las personas del legado de la profecía y quienes 
confían en el Corán y la Revelación, no en el ‘testimonio’, que son sobre lo 
Oculto, pero lúcidos, abarcativos y correctos. Es decir, el equilibrio de toda la 
iluminación, todos los estados mentales, todas las visiones y todos los 
testimonios son el Libro y la Sunna. Y sus criterios son los principios sagrados 
del Libro y de la Sunna y las reglas de los eruditos purificados y exigentes.  

SEGUNDO ASUNTO IMPORTANTE 
 Pregunta: Mucha gente considera que la Unidad de la Existencia es la 
estación más elevada. Pero el camino de la Unidad de la Existencia de esta 
forma no se vio explícitamente en los Compañeros y principalmente en los 
Cuatro Califas Bien Guiados, que estaban al nivel de ‘la cercanía más grande’ o 
en los Imámes de la Familia del Profeta y principalmente las cinco ‘Personas del 
Manto’ o los grandes intérpretes de la Sharía y la generación que siguió a los 
Compañeros y principalmente a los fundadores de las cuatro Escuelas de 
Jurisprudencia. Entonces, ¿quienes surgieron después de ellos avanzaron más 
que ellos? ¿Encontraron una carretera mejor por donde proceder? 
 La Respuesta: ¡Que Allah no lo permita! Nadie en absoluto tiene la 
habilidad de avanzar más que aquellos purificados que eran las estrellas y los 
herederos más cercanos al Sol de la Profecía; la carretera es suya, por cierto. 
 En cuanto a la Unidad de la Existencia, es un camino y un estado, pero 
es un nivel deficiente. Sin embargo, por ser placentero y agradable, la mayoría 
de quienes han alcanzado ese nivel en sus viajes espirituales no lo han querido 
abandonar; han permanecido allí y creído que es el último nivel.  
 Así, si quien toma este camino es un espíritu que está despojado de 
materialidad e intermediarios y ha quitado el velo de las causas y está inmerso 
en un estado de testimonio, entonces una unidad de existencia experiencial – 
que no pertenece al conocimiento – que no surge de la Unidad de la 
Experiencia sino de la Unidad del Testimonio, puede otorgarle cierto alcance, 
una estación espiritual. Incluso puede alcanzar el nivel de negar el universo en 
nombre de Allah. Pero si se sumerge en las causas y se preocupa por la 
materialidad, el término Unidad de la Existencia puede ir tan lejos como el 
significado de negar a Allah en nombre del universo. 
 Sí, la gran carretera es la carretera de los Compañeros, quienes los 

siguieron, y los Purificados. Su regla universal es:  ٌةاءِ ثَابِتياْلاَش ققَائح.  Y 

según el sentido de: Ïءيش هثْلكَم سلَي Allah Todopoderoso no tiene 

absolutamente nada que se Le parezca. Está absolutamente más allá de ser 
abarcado en lugar o clase y de ser dividido en partes. Su relación con los seres 
es la Creatividad. Los seres no son imaginaciones o delusiones como dijeron 
quienes siguen el camino de la Unidad de la Existencia. Las cosas visibles 



CARTA DIECIOCHO                                                                                                         77 
también son obras de Allah Todopoderoso. Todo no es ‘Él’, todo es ‘de Él’. 
Porque los eventos no pueden ser eternos. Haremos comprender este asunto 
con dos comparaciones: 
 La Primera: Por ejemplo, hay un rey. A través de su nombre de Juez 
Justo, él tiene un Ministerio de Justicia que muestra la manifestación de ese 
nombre. Otro de sus nombres es Califa y la Oficina del Sheik del Islam y la 
institución académica son las manifestaciones de ese nombre. Él también tiene 
el nombre de Comandante en Jefe, a través del cual en todas las oficinas del 
ejército muestra actividad; el ejército es la manifestación de ese nombre. Ahora, 
si alguien tuviera que aparecer y dijera: “El rey es sólo el Juez Justo, no tiene ni 
oficina ni ministerio más que la justicia”, entonces se deberían aplicar los 
atributos y estados de los eruditos religiosos en la Oficina del Sheik del Islam – 
no en verdad sino en teoría – a los oficiales del Ministerio de Justicia; una 
Oficina del Sheik del Islam secundaria y sombría tendría una existencia 
imaginaria dentro del Ministerio de Justicia real. Y nuevamente de modo 
hipotético, las transacciones y los estados de la Oficina del Ejército sería 
imaginaria en los oficiales de los jueces, una Oficina del Ejército irreal se 
imaginaría allí y así sucesivamente. Y entonces, en esta situación, el verdadero 
nombre del rey y la verdadera soberanía es el nombre de Juez Justo y su 
soberanía en el Ministerio de Justicia. Sus nombres de Califa, Comandante en 
Jefe y Sultán no son reales sino hipotéticos. Sin embargo, la naturaleza del 
reinado y la realidad de la soberanía demandan a todos los nombres en 
realidad. Y los nombres reales requieren y necesitan oficinas reales.  
 Así, la soberanía de la Divinidad necesita realmente numerosos 
Nombres sagrados como Misericordioso, Proveedor, Otorgador, Creador, 
Hacedor, Munificente y Compasivo. Y esos Nombres verdaderos requieren 
espejos reales. Ahora, ya que la gente de la Unidad de la Existencia dice: 
 reduce la realidad de los seres al nivel de imaginación. Losلاَ مَوْجُودَ اِلاَّ ھوَُ 
Nombres de Allah Todopoderoso de Necesariamente Existente, Existente, Uno 
y Único tienen verdaderas manifestaciones y esferas de aplicación. Por cierto, si 
sus espejos y esferas de aplicación no fueran reales y fueran imaginarios e 
inexistentes, no los dañaría. Y tal vez si no hubiera ningún color de existencia 
en el espejo de la verdadera existencia, serían más puros y más brillantes, pero 
las manifestaciones de los Nombres como Misericordioso, Proveedor, 
Dominante, Convincente y Creador no sería real, serían hipotéticos. Sin 
embargo, esos Nombres son realidades como el Nombre de Existente, no 
pueden ser sombras; son esenciales, no secundarios.  
 Así, los Compañeros y los grandes intérpretes de la Sharía y los Imámes 

de la Familia del Profeta dijeron: ٌةاءِ ثَابِتياْلاَش ققَائح Allah Todopoderoso 

tiene una manifestación a través de Sus Nombres en realidad. A través de Su 
creatividad, todas las cosas tienen una existencia temporaria. Por cierto, en 
relación a la existencia del Necesariamente Existente, su existencia es una 
sombra extremadamente débil e inestable, pero no es imaginación, no es 



78                                                                                                                             CARTAS 
locura. Allah Todopoderoso le da existencia a través de Su Nombre de Creador 
y Él continúa esa existencia.  
 Segunda Comparación: Por ejemplo, sobre las cuatro paredes de esta 
casa hay cuatro espejos de cuerpo entero. Sin importar cuánto se describa a la 
casa junto con los otros tres espejos en todos los espejos, cada uno sostiene las 
cosas en sí mismo según su propia composición y color; es como la similitud de 
la casa particular a sí misma. Ahora, dos hombres entran en la casa. Uno de 
ellos mira hacia uno de los espejos y dice: “Todo está dentro de él”. Cuando 
escucha de los otros espejos e imágenes dentro de ellos, aplica lo que oye a una 
esquina diminuta del espejo cuyos contenidos son sombras duplicadas, cuya 
realidad se ha encogido y ha cambiado. También dice: “Lo veo así, en cuyo 
caso la realidad es así”. El otro hombre le dice: “Sí, lo ves así y lo que ves es 
verdad. Pero realmente la verdadera forma de la realidad no es así. Hay otros 
espejos además del que tú miraste; no son la sombra de las sombras ni es tan 
diminuta como tú la viste”.  
 Y entonces, cada uno de los Nombres Divinos requiere de un espejo 
diferente. Y, ya que Misericordioso y Proveedor, por ejemplo, son reales y 
fundamentales, requieren ser merecedores de ellos quienes necesitan sustento y 
compasión. Tal como Misericordioso requiere de seres reales con espíritu 
necesitados de sustento en el mundo real, así también, el Compasivo requiere 
de un Paraíso que es así de real. Si sólo los Nombres de Existente, 
Necesariamente Existente y Único de Unidad se consideran como reales y los 
otros Nombres se consideran como sombras dentro de ellos, es una especie de 
injusticia hacia aquellos otros Nombres.  
 Es debido a este misterio que la gran carretera es seguramente la 
carretera de los Compañeros, los Purificados, los Imámes de la Familia del 
Profeta, y los grandes intérpretes de la Sharía y fundadores de las cuatro 
escuelas de jurisprudencia, que poseen ‘la cercanía más grande’ y fueron 
directamente la primera clase de los estudiantes del Corán. 

يمكالْح يملالْع تاَن كنا انتلَّما علاَّ ما الَن لْملاَ ع كانحبس 
 تاَن كنةً امحر كنلَد نا ملَن بها ونتيدذْ ها دعابنزِغْ قُلُوبالاَتنبر

ابهالْو 
 و هلَى آلع و ينالَملْعةً لمحر هلْتساَر نلَى مع مÒلس و Òِلص مٰاَللّه

ينعماَج بِهحص 
 
 
 
 
 



CARTA DIECIOCHO                                                                                                         79 
TERCER ASUNTO 

 Un asunto importante que no se resuelto con la filosofía y la razón. 

رِيدا يمالٌ ل٭ فَع اْنى شف ومٍ هوكُلَّ ي 
 Pregunta: ¿Cuál es la razón y la sabiduría en la actividad 
asombrosamente interminable del universo? ¿Por qué estos seres efímeros no se 
detienen sino que constantemente cambian y se renuevan? 
 La Respuesta: Explicar la sabiduría de esto requeriría mil páginas. Y 
entonces dejaremos a un lado una explicación detallada y exprimiremos un 
resumen extremadamente breve de ello en dos páginas.  
 Si una persona realiza una función natural o un deber social y trabaja 
con entusiasmo para hacerlo, quien lo observe detenidamente por cierto 
comprenderá que hay dos cosas que lo hacen realizar esa tarea: 
 La Primera son los beneficios, los frutos y las ventajas que resultan de la 
tarea, que se llaman ‘propósito y resultado’. 
 La Segunda: Hay un amor, un deseo, un placer, que hacen que la tarea 
se realice con entusiasmo y éstos se llaman ‘causa y razón necesarias’. 
 Por ejemplo, comer comida; el placer y el anhelo que surgen del apetito 
conduce a la gente a comer y después, el resultado de comer es alimentar al 

cuerpo y perpetuar la vida. Del mismo modo: لَىثَلُ اْلاَعالْم لّٰهلو basada  en 

dos tipos de los Nombres Divinos, la actividad interminable, increíble y 
asombrosa del universo es para dos instancias vastas de sabiduría, cada una de 
las cuales es también infinita: 
 La Primera: Los Más Bellos Nombres de Allah Todopoderoso tienen 
incalculables tipos de manifestaciones. La variedad de criaturas surge de la 
variedad de manifestaciones. Los Nombres requieren ser manifestados de forma 
permanente; es decir, quieren mostrar sus bordados; es decir, quieren ver y 
mostrar las manifestaciones de sus bellezas en los espejos de sus bordados; es 
decir, quieren a cada instante renovar el Libro del Universo y los escritos de los 
seres; es decir, necesitan escribir de nuevo significativa y recurrentemente y 
mostrar cada escrito para el estudio y la mirada de la Esencia Más Pura y 
Sagrada, el Único significado, así como también a todos los seres concientes; 
requieren que cada escrito sea leído.  
 La Segunda Razón e Instancia de Sabiduría: Tal como la actividad en 
las criaturas surge de un apetito, un deseo, un placer y hay un placer definitivo 
en toda la actividad, más bien, toda la actividad es un tipo de placer; así 
también, de un modo adecuado y una forma apropiada a Su autosuficiencia 
esencial y absoluta riqueza y de una manera adecuada a Su perfección 
absoluta, el Necesariamente Existente tiene una compasión sagrada ilimitada y 
un amor sagrado infinito. Y Él tiene un fervor sagrado ilimitado que surge de 
esa compasión sagrada y amor sagrado y una felicidad sagrada interminable 
que surge de ese fervor sagrado y, si se puede decir, un placer sagrado infinito 
que surge de la felicidad sagrada. Y propio de ese Misericordioso y Compasivo, 
hay, si se permite el término, una gratificación sagrada ilimitada y un orgullo 



80                                                                                                                             CARTAS 
sagrado infinito que surgen del sentimiento ilimitado de compasión que surge 
del placer sagrado, de la gratificación sagrada y del orgullo que surge de la 
gratitud y las perfecciones de las criaturas que resultan de sus habilidades que 
surgen del potencial al real y de su desarrollo dentro de la actividad de poder. 
Son éstos los que necesitan de manera ilimitada una actividad ilimitada. 
 Así, es debido a la filosofía y la ciencia que no conocen esta sutil 
instancia de sabiduría que han confundido a la Naturaleza inconsciente, la 
casualidad ciega y las causas sin vida en esta actividad absolutamente sabia, útil 
y perceptiva y, cayendo en la oscuridad del extravío, han sido incapaces de 
encontrar la luz de la realidad.  

 قُلِ اللّٰه ثُم ذَرهم فى خوضهِم يلْعبونَ
ابهالْو تاَن كنةًامحر كنلَد ناملَن بهاونتيدذْ ها دعابنزِغْ قُلُوبالاَتنبر 

 و اتودجوالْم اتذَر ددبِع كاتنلْسمِِ كَائط فلَى كَاشع مÒلسو Òِلص مٰاَللّه
اتٰموالس و ضاْلاَر اما دم بِهحص و هلَى آلع 

 اَلْباقى هو الْباقى
Said Nursi



 

La Carta Diecinueve 
Este tratado declara más de trescientos milagros. Como declara el milagro 

de la profecía de Muhammad, también éste es en sí mismo una maravilla de 
ese milagro. Se volvió un fenómeno en tres o cuatro especies.   

PRIMERO: Aunque tiene más de cien páginas y está basado en los 
Hadices y narraciones, se escribió de una forma inusual en las montañas y en 
el campo, completamente de memoria y sin referirse a ningún libro. Se 
completó, además, en unos pocos días trabajando dos ó tres horas por día, en 
un total de doce horas. 

SEGUNDO: A pesar de su extensión, este tratado no aburre a quienes lo 
escriben ni pierde nada de su encanto ante los ojos del lector. De hecho, ha 
hecho surgir tal entusiasmo, hasta en algunos escribas indolentes, que incluso 
en estos estresantes y difíciles tiempos se han escrito en un año en este poblado 
un número tal de copias a mano que llegan a setenta. Aquellos conscientes de 
la distinción de este tratado concluyeron que deber ser una maravilla que 
proviene del milagro de su Mensaje.  

TERCERO: En las copias escritas a mano por nueve escribas, incluyendo 
una inexperimentada e inconsciente de tawafuq, también fue antes de que 
notáramos el fenómeno de las  palabras referidas al Profeta (PyB) se 
encontraron encuadradas de manera no intencionada una debajo de la otra a 
lo largo del tratado. Pasa lo mismo en la Quinta Parte respecto a las palabras 
que se refieren al Corán. Los que son imparciales no verán este tawafuq, como 
una mera coincidencia, sino que, por el contrario, lo apreciarán como una 
señal maravillosa y misteriosa derivada del milagro de su Mensaje. Los 
fundamentos explicados al principio de este tratado son muy importantes. Los 
Hadices relatados en él son todos auténticos, de acuerdo con los Narradores, e 
informan el fenómeno más arraigado concerniente a su Mensaje. Para 
enumerar las virtudes de este tratado, sería necesario otro de la misma 
longitud. Por lo tanto, invitamos a los que deseen descubrir sus virtudes al 
leerlo. 

Said Nursi 

[UN RECORDATORIO: En esta obra, he relatado muchos Hadices a pesar de no tener 
libros de Hadices como referencia. Si hay errores en la redacción de los Hadices, les ruego 
que los corrijan o que los consideren como paráfrasis de los Hadices. Porque, según la 
opinión que prevalece, “relatar los significados de los Hadices está permitido”, en cuyo caso 
el narrador pone el significado del Hadiz en sus propias palabras. Ya que este es el caso, los 
Hadices con posibles errores de redacción deberían considerarse como paráfrasis.] 



 

Los Milagros de 
Muhammad (PyB) 

 ۪µ ِ̄ ~ْYِ\  ُµَ²Yoَ]ْ~ُ        ْن úءٍ  ِ®±ْ  وَا»ْ ù�  َÊّ úا  ُmّ]ِ ù�ُÀ  ۪هuِ ْ̄ oَِ\   

  ٺ

ولَ ىالَّذ۪ٓ هساَر ولَهسدٰ رلْهد۪ ىباينِو Òِقالْح هظْهِريتر ل Ò۪ينِالد  
هاللّٰ رسوـلُـ محمد تن يداشه۪ هباللّٰ ىوكَفٰ ڈكُلÒه۪ …  الٓخ  

 [Ya que las Palabras Diecinueve y Treinta y Uno relacionadas a la Misión 
Profética de Muhammad (PyB) lo comprueban con evidencia certera, 
asignamos la verificación de ese aspecto del tema a esas Palabras. Como un 
complemento de ellas, aquí sólo señalamos, en Diecinueve Señales, algunos de 
los destellos de dicha gran verdad] 

PRIMERA SEÑAL SUTIL 
El Dueño y Señor del universo por cierto hace todo con conocimiento, 

dispone de todos los asuntos con sabiduría, dirige todo a la perfección, trata 
todo con sumo conocimiento y ordena todo con voluntad y con instancias de 
sabiduría, propósito y beneficios que son evidentes. Ya que, entonces, Quien 
crea sabe, por cierto Quien sabe hablará. Ya que Él hablará, por cierto les 
hablará a quienes poseen conciencia y pensamiento, y a quienes comprenderán 
Su discurso. Ya que él le hablará a quienes poseen pensamiento, por cierto le 
hablará al más perfecto de la humanidad y a quien es más merecedor del 
discurso. Ya que él les hablará a quienes son más perfectos, más merecedores 
del discurso, más elevados en su moralidad y quienes guiarán a la humanidad; 
por cierto que le hablará a Muhammad, quien, como sus amigos y enemigos 
atestiguan, tiene la más elevada habilidad y moralidad, a quien le obedece un 
quinto de la humanidad, a cuya regla espiritual la mitad del mundo se ha 
sometido, con el resplandor de cuya luz el futuro de la humanidad se ha 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    83 

 

iluminado por trece siglos, por quien los creyentes, el segmento luminoso de la 
humanidad, renuevan cinco veces al día el juramento de alianza, por cuya 
felicidad rezan, por quien invocan las bendiciones de Allah y tienen admiración 
y amor en sus corazones. Por cierto, Él le hablará a Muhammad (PyB) y en 
verdad lo ha hecho; Él lo hará Profeta, y en verdad lo ha hecho; Él lo hará la 
guía para el resto de la humanidad, y en verdad lo ha hecho.  

SEGUNDA SEÑAL SUTIL 
El Más Noble Mensajero de Allah (PyB) declaró su misión profética, y le 

presentó a la humanidad un decreto como el Corán de Poderosa Estatura y 
tantos milagros manifiestos que llegan a mil, según los eruditos. Que ocurrieran 
esos milagros enteramente es tan cierto como el hecho de que él mismo se 
declaró profeta. De hecho, como lo muestran las palabras de los incrédulos más 
obstinados citadas en varias partes del Sabio Corán, ni siquiera ellos pudieron 
negar que esos milagros hayan ocurrido, pero sólo los consideraron – ¡que Allah 
no lo permita! – hechicería, para estar satisfechos consigo mismos, o para 
engañar a sus seguidores.  

 Los milagros de Muhammad (PyB) tienen la certeza de la confirmación 
por el consenso del cien por ciento. El milagro es la confirmación por el Creador 
del cosmos de su declaración de la profecía; tiene el efecto de las palabras: 

 ùa¢ْuَ ù�  Imagina que dijiste en la asamblea de un gobernante, mientras él te 

observaba: “El gobernante me asignó tan o cual puesto”. En un momento en 
que te pidieron una prueba de tu afirmación, la palabra “Sí” dicha por el 
gobernante te apoyaría lo suficiente. O, si el gobernante cambiara su práctica y 
actitud usual por tu pedido, esto confirmaría tu afirmación incluso más certera y 
definitivamente que la palabra “Sí”.  

Del mismo modo, el Noble Mensajero (PyB) afirmó: “Soy el enviado del 
Creador del universo. Mi prueba es que Él cambiará Su orden inquebrantable 
ante mi pedido y mi oración. Ahora miren mis dedos. Él hace que fluyan como 
una fuente con cinco grifos. Miren la luna: con un gesto de mi dedo, Él la divide 
en dos. Miren ese árbol: para afirmarme y atestiguar por mí, se mueve y se 
acerca a mí. Miren esta comida: a pesar de que es apenas suficiente para dos o 
tres personas, satisface a doscientas o trescientas”. Él también demostró cientos 
de milagros similares.  

Sin embargo, las evidencias de la veracidad de este Ser y las pruebas de su 
profecía no están restringidas a sus milagros. Todas sus obras y actos, sus 
palabras y comportamiento, su conducta moral y sus modales, su carácter y 
apariencia demuestran a los que están atentos su veracidad y seriedad. Por 
cierto, mucha gente como 'Abdallah ibn Salam, el famoso erudito de los Hijos 
de Israel, creyó con sólo verlo, y dijo: “¡No hay ninguna mentira que se pueda 
esconder en este rostro, ni ningún fraude que se pueda encontrar en él!” 

A pesar de que muchos eruditos han investigado el asunto, han concluido 
que las pruebas de la misión profética de Muhammad (PyB) y sus milagros 



84                                                                                                                         CARTAS 
suman aproximadamente mil, hay miles, tal vez cientos de miles, de pruebas de 
su profecía. Y cientos de miles de personas con diversas opiniones han 
afirmado su profecía en la misma cantidad de maneras. El Sabio Corán solo 
demuestra mil pruebas de su profecía, además de sus propios cuarenta aspectos 
milagrosos.  

Ya que la profecía es un fenómeno de la humanidad, y cientos de miles de 
individuos que afirmaron la profecía y realizaron milagros vivieron y se 
murieron, por cierto la profecía de Muhammad es superior a todos los demás. 
Porque cualquier evidencia, cualidad y atributo hecho por los profetas y sus 
tratamientos a sus comunidades como Jesús y Moisés (la paz sea con ellos) que 
se conozca como los profetas y fueron los medios de sus profecías, todos fueron 
incluidos de la forma más perfecta y abarcativa por Muhammad (PyB). Y ya 
que las causas y los medios de la autoridad profética estuvieron perfectamente 
presentes en la persona de Muhammad, su autoridad se encontraría en él con 
más certeza que en todos los demás.  

TERCERA SEÑAL SUTIL 
Los milagros del Más Noble Mensajero (PyB) fueron extremadamente 

variados. Ya que su profecía fue universal, fue distinguido con milagros que se 
relacionaron a casi todas las especies del universo. Tal como el teniente 
supremo de un reconocido gobernante, que llega con diversos regalos a una 
ciudad donde viven varios pueblos, será bienvenido por un representante de 
cada pueblo, quien lo aclama y le da la bienvenida en su propio idioma; así 
también cuando el supremo Teniente del Monarca de la Eternidad honró al 
universo al llegar como un enviado para los habitantes de la tierra, y trajo 
consigo la luz de la verdad y los regalos espirituales enviados por el Creador del 
universo, que estaban conectados con las verdades de todo el universo, cada 
especie de la creación – desde el agua, las rocas, los árboles, los animales y los 
seres humanos hasta la luna, el sol y las estrellas – cada uno le dio la bienvenida 
y aclamó su profecía, cada uno en su propio idioma, y cada uno portando uno 
de sus milagros.  

Ahora se necesitaría un trabajo voluminoso para mencionar todos sus 
milagros. Como los eruditos puntillosos e investigadores han escrito muchos 
volúmenes en relación de las pruebas de su profecía, aquí señalaremos 
brevemente sólo las categorías generales en las que entran los milagros que son 
definitivos y aceptados como reportes precisos.  

Las evidencias de la profecía de Muhammad (PyB) entran en dos 
categorías principales:  

La Primera se llama irhasat e incluye los eventos paranormales que 
sucedieron en el momento de su nacimiento, o antes de su misión profética.  

El Segundo grupo pertenece a todo el resto de las evidencias de su 
profecía, y contiene dos subdivisiones: 

La Primera es la de aquellas maravillas que se manifestaron después de su 
partida de este mundo para afirmar su profecía, y La Segunda, es la que 
aquellas que se exhibieron durante la época de felicidad de su profecía. Esta 
última también tiene dos partes:  



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    85 

 

La Primera, las evidencias de su profecía que se manifestaron en su propia 
personalidad, su ser interno y externo, su conducta moral y sus perfecciones. La 
Segunda, los milagros manifestados en el mundo exterior. A su vez la última 
parte, también tiene dos ramas:  

Una, las que se refieren al Corán y la espiritualidad, la Otra, las que se 
relacionan a la materialidad y al universo. Esta última rama nuevamente se 
divide en dos categorías: 

 La Primera involucra los sucesos paranormales que ocurrieron durante 
su misión tanto para romper la obstinación de los incrédulos, o para aumentar 
la fuerza de la fe de los creyentes. Esta categoría tiene veinte tipos diferentes, 
como la división de la luna, el fluir del agua de sus dedos, el satisfacer a una 
gran cantidad de personas con poca comida, y el habla de los árboles, las rocas 
y los animales. Cada uno de estos tipos tiene también muchas instancias, y así 
tiene, en significado, la fuerza de la confirmación por consenso. En cuanto a La 
Segunda categoría, incluye eventos que pertenecían al futuro que ocurrieron 
como él lo había predicho bajo las instrucciones de Allah. Ahora, comenzando 
por la última categoría, resumiremos una lista de ellos.5  

CUARTA SEÑAL SUTIL 
No hay límites de los reportes que el Más Noble de los Mensajeros de Allah 

(PyB) dio en relación a lo Oculto a través de la instrucción del Omnisapiente de 
lo Oculto. Como hemos mencionado los tipos de estos reportes en la Palabra 
Veinticinco, que es sobre los milagros del Corán, y al grado de explicados y 
demostrados, ahora le ofrecemos a esa Palabra la explicación de la información 
que él dio en relación a lo Oculto sobre las épocas pasadas y los profetas 
anteriores, así como también sobre las verdades relacionadas a la Divinidad, al 
universo y al Más Allá, y señalaremos algunas de sus muchas noticias correctas 
en relación a sus Compañeros, su Familia y su comunidad. Pero primero, para 
una comprensión total del tema, estableceremos Seis Principios a modo de 
introducción. 

PRIMER PRINCIPIO:Todos los estados y actos del Noble Mensajero (PyB) 
dieron testimonio de su veracidad y profecía, pero no todos ellos tenían que ser 
milagrosos. Porque Allah Todopoderoso lo envió en forma de ser humano para 
que pueda ser la guía y el líder de los seres humanos en sus asuntos sociales, y 
en los actos y obras por medio de los que se obtiene la felicidad en ambos 
mundos; y para que él pudiera revelarles a los seres humanos las maravillas del 
arte Divino y Su poder de disposición que subyacen en todo lo que ocurre y 
son evidentemente habituales, pero en realidad son milagros del poder Divino. 
Si, entonces, él hubiera abandonado el estado humano en sus actos y se 
hubiera vuelto extraordinario en todos los aspectos, no hubiera podido ser un 
líder, ni haber instruido a los seres humanos con sus actos, estados y conducta. 
Él fue, por cierto, honrado con fenómenos paranormales para demostrar su 

                                                             
5 Desafortunadamente, no pude escribir como había sido mi intención. Sin poder elegir, escribí como mi 
corazón me dictó y no pude ajustarme por completo al orden de esta clasificación. 



86                                                                                                                         CARTAS 
profecía a los incrédulos obstinados, y de vez en cuando realizó milagros según 
surgía la necesidad. Pero sus milagros nunca ocurrieron de manera demasiado 
obvia como para haber obligado a todos a creer, ya sea voluntariamente o no. 
Porque, según el propósito de los exámenes y las pruebas que el ser humano 
debe pasar, el camino debe mostrársele sin privarlo de su libre elección: la 
puerta de la inteligencia debe permanecer abierta y su libertad no debe ser 
arrebatada de sus manos. Pero si los milagros hubieran ocurrido de forma tan 
evidente, la inteligencia no hubiera tenido elección; Abu Yahl hubiera creído 
como lo hizo Abu Bakr, el carbón hubiera valido lo mismo que los diamantes, y 
no hubiera quedado ningún propósito para las pruebas y la aceptación por 
elección.  

Es una fuente de asombro que mientras miles de personas de distintos 
caracteres creyeron al observar uno solo de sus milagros, una sola prueba de su 
profecía, o una palabra suya, o al meramente ver su rostro, algunos 
desdichados hoy en día se extravían, como si aquellas miles de pruebas de su 
profecía no fueran evidencia suficiente, a pesar de que todas ellas han llegado a 
nosotros a través de la transmisión auténtica y con pruebas ciertas, y han hecho 
que muchos miles de eruditos, pensadores exigentes y distintas personas 
aceptaran la fe.  

 
SEGUNDO PRINCIPIO:El Más Noble Mensajero de Allah (PyB) es un ser 

humano; por lo tanto él actúa como un ser humano. También es un mensajero 
y profeta, y con respecto a su profecía, es un intérprete y un enviado de Allah 
Todopoderoso. Su misión profética se basa en la Revelación, que es de dos 
tipos:  

El Primero es la Revelación explícita. En este caso, el Noble Mensajero es 
meramente un intérprete y un anunciador, que no comparte en el contenido. El 
Corán y algunos Hadices Sagrados se incluyen en este tipo de Revelación.  

El Segundo es la Revelación implícita. La esencia y el resumen de esto 
también se basan en la Revelación o inspiración, pero su explicación y 
descripción se dejaron para el Mensajero. Cuando él explicó y describió esa 
Revelación, a veces él nuevamente confiaba en la Revelación, o en la 
inspiración y otras hablaba en términos de su propia comprensión. Y, cuando 
recurría a su propia interpretación, se basaba en la poder de percepción 
otorgado a él en nombre de su misión profética, o hablaba como un ser 
humano y según al uso, costumbre y nivel de la comprensión común. 

Así, todos los detalles de todos los Hadices no necesariamente derivan de 
la revelación pura, ni deberían considerarse las elevadas marcas de su profecía 
en sus pensamientos y transacciones como se requieren de su participación en 
el estado humano. Ya que algunos eventos les fueron revelados de forma breve 
y absoluta; él mismo las describió a la luz de su percepción y según la 
comprensión común, las metáforas y alusiones de sus descripciones a veces 
pueden necesitar explicación, o incluso interpretación. Existen, por cierto, 
algunas verdades que la mente humana puede captar sólo por medio de una 
comparación. Por ejemplo, una vez, en presencia del Profeta, un ruido fuerte se 
escuchó. El Profeta dijo: “Este es el ruido de una roca que ha estado cayendo 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    87 

 

durante setenta años y ahora ha llegado a las profundidades más bajas del 
Infierno”. Una hora más tarde llegó la noticia de que un famoso embustero que 
recientemente había cumplido setenta años había muerto e ido al Infierno, así 
explicando el evento que el Profeta había descrito por medio de una 
comparación elocuente.  

TERCER PRINCIPIO:Si algún Hadiz está narrado en forma de tawatur 6, es 
indiscutible. Hay dos clases de este tipo de Hadices: una es la de los Hadices 
sobre los que hay ‘tawatur explícito’, el otro es el ‘tawatur en significado’. Este 
último también es de dos clases: la primera incluye aquellos relacionados con el 
consenso que es implícito ‘por el silencio’. Por ejemplo, si una persona en una 
comunidad relata un incidente frente a su gente y los oyentes no lo contradicen, 
es decir, le responden quedándose en silencio, esto implica que aceptan la 
narración. En particular, si esa comunidad es tal que no aceptará ningún error, 
ya que considerarían cualquier mentira censurable, ya que está lista para criticar 
y además demuestra un interés por el incidente narrado, el silencio de esa 
comunidad da testimonio fehaciente de que el incidente ha ocurrido. 

La segunda clase del ‘tawatur en significado’ es la que ocurre cuando 
distintas personas narran un incidente en particular, por ejemplo, un kilo de 
alimento alimentó a doscientas personas, en diferentes versiones, una persona 
lo describe de una manera, otra, de otra, y otra más de otra manera, pero todas 
acuerdan unánimemente en que el incidente ocurrió. Así, que haya ocurrido 
este incidente cierto se apoya en el ‘tawatur en significado’, y es definitivo; lo 
que realmente ocurrió no se daña por las diferencias en los detalles. Pero aparte 
de esto, hay muchas ocasiones en que la narración provista por una sola 
persona expresa la certeza como el tawatur, bajo ciertas condiciones. También, 
a veces sucede que una sola narración expresa certeza cuando es apoyada por 
otras evidencias externas.  

La mayoría de las narraciones relacionadas a los milagros y las evidencias 
de la profecía del Más Noble Mensajero (PyB) que han llegado a nosotros son 
de la categoría de ‘tawatur explícito’ o ‘tawatur en significado’ o bien ‘tawatur 
implícito por el silencio’. En cuanto a las otras, a pesar de que son la narración 
de una sola persona, también tienen la certeza como el tawatur ya que han 
recibido la aceptación de las autoridades meticulosas del Hadiz. De esas 
autoridades meticulosas fueron esos genios los que se llamaron al-Hafiz, 
quienes habían aprendido de memoria al menos cien mil Hadices, quienes 
ofrecieron durante cincuenta años su oración de la mañana con la ablución de 
la oración de la noche, y que produjeron los seis libros precisos de Hadices 
encabezados por Bujari y Muslim. Sin duda, cualquier narración analizada y 
aceptada por ellos no puede carecer de certeza de ‘tawatur’. Porque 
adquirieron tanta intimidad con los Hadices del Noble Profeta (PyB) y se 
volvieron tan familiares con su forma de expresión y estilo exaltados que 
podían distinguir un solo Hadiz falso entre cien narraciones, y lo rechazarían 

                                                             
6 En este tratado, la palabra tewatur no significa rumor en turco. Es la noticia poderosa que indica 
certeza, y no tiene ninguna posibilidad de mentira. 



88                                                                                                                         CARTAS 
diciendo: “Este no puede ser un Hadiz; no es la palabra del Profeta”. Ya que 
eran capaces de reconocer la cualidad preciosa de los Hadices, como los 
joyeros expertos, no había ninguna posibilidad de que confundieran cualquier 
otra palabra con la del Profeta. Algunos investigadores, sin embargo, como Ibn 
al-Jawzi, fueron tan excesivamente críticos que consideraron muchos Hadices 
correctos como falsos. Sin embargo, esto no significa que el significado de cada 
frase falsa esté mal; más bien significa que las palabras en sí no son las del 
Profeta (PyB). 

Pregunta: ¿Cuál es el beneficio de citar la cadena de transmisión de un 
Hadiz para que incluso si no es necesario en el caso de un incidente reconocido 
dicen: ‘Tal o cual informó tal o cual cosa, etc.’? 

Respuesta: Sus beneficios son muchos, y uno es que al citar la cadena 
demuestra la concurrencia de los eruditos veraces, confiables y exigentes de los 
Hadices y la unanimidad de las autoridades competentes cuyos nombres se 
incluyen; cada uno de los eruditos y cada autoridad firma, como así decirlo, por 
la precisión del Hadiz y pone su sello en él.  

Pregunta: ¿Por qué  hubieron eventos milagrosos que no se transmitieron 
por numerosas cadenas en forma de ‘tawatur’ y con un gran énfasis como los 
mandamientos de la Sharía? 

Respuesta: Porque la mayoría de la gente necesita la mayoría de los 
mandamientos de la Sharía la mayoría de las veces, porque todos son 
aplicables a cada individuo, como una obligación que le incumbe a todos. Pero 
no todos necesitan conocer cada milagro; incluso si lo hicieran, les sería 
suficiente con escucharlo una sola vez. Es, de hecho, como el tipo de obligación 
cuya observación por parte de algunos absolverá al resto; es suficiente con que 
algunos conozcan los milagros. Por esta razón, incluso si que ocurriera y la 
realidad de un milagro diez veces más certero que la de un mandamiento de la 
Sharía, aún llegará a nosotros a través de uno o dos narradores, mientras que el 
mandamiento es narrado por diez o veinte personas. 

CUARTO PRINCIPIO:Los eventos futuros que informó el Más Noble 
Mensajero (PyB) no fueron incidentes aislados; más bien él informó eventos 
generales y recurrentes de una manera particular. Mientras, ese evento tiene 
varios aspectos. Cada uno indica un aspecto. Luego el narrador de Hadiz 
combina esos aspectos. Puede parecer contra la realidad. Existen, por ejemplo, 
variadas narraciones en relación al Mahdi, cada una con detalles y 
descripciones diferentes. Sin embargo, como se explicó en una sección de la 
Palabra Veinticuatro, el Noble Mensajero dio la noticia, basándose en la 
Revelación, de un Mahdi de que vendría en cada siglo a preservar la fuerza 
espiritual de los creyentes, ayudarlos a no caer en la desesperación frente a los 
eventos horribles, y conectar los corazones de los creyentes con la gente de la 
Familia del Profeta, que constituye una cadena luminosa en el mundo del Islam. 
Similar al Gran Mahdi que se promete su llegada al final de los tiempos, un 
Mahdi de la Familia del Profeta, o más, se ha encontrado en cada siglo. Por 
cierto, uno de ellos, encontrado entre los Califas Abasíes que fueron 
descendientes de la Familia del Profeta, se descubrió que tenía muchas 
características del Gran Mahdi. De este modo, los atributos de los diputados del 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    89 

 

Mahdi y de los polos espirituales que fueron Mahdis que presidirían al Gran 
Mahdi y fueron muestras y precursores de él, se confundieron con los atributos 
del Gran Mahdi, y las narraciones relacionadas a él provocaban conflictos entre 
sí.  

QUINTO PRINCIPIO:A causa del misterio de  ُ­َ«�َْÀÊَ  ù[Áْ�َªْا  َÊّ úا  ُ ٰÃّا  , el Noble 

Mensajero (PyB) no pudo conocerlo por sí mismo. En lugar de eso, Allah 
Todopoderoso le comunicó las noticias de lo Oculto, y él las dio a conocer. Y 
ya que Allah Todopoderoso es Omnisciente y Compasivo, Su sabiduría y 
misericordia requieren que la mayoría de los asuntos de lo Oculto estén tapados 
u oscuros. Porque en este mundo, los eventos desagradables para los seres 
humanos son más numerosos; conocerlos antes de que sucedan sería doloroso. 
Es por esta razón que la muerte y la hora señalada de la muerte permanecen 
oscuras y las calamidades que le acontecerán a los seres humanos permanecen 
detrás del velo de lo Oculto. Nuevamente, como resultado de Su sabiduría y 
misericordia, Allah Todopoderoso no le informó por completo ni en detalle a Su 
Mensajero (PyB) sobre los eventos terribles que acontecerían sobre su Familia y 
Compañeros después de su deceso, para no herir la compasión 
extremadamente tierna por su comunidad y el afecto firme por su Familia7. Por 
ciertos propósitos Divinos, Él le hizo conocer algunos de estos eventos 
significativos, pero no en todo su esplendor. El Mensajero los informó. En 
cuanto a los eventos placenteros, Él se los comunicó al Mensajero (PyB) a veces 
en lineamientos generales y otras veces en detalle, y el Mensajero (PyB) a su 
vez se los hizo conocer a sus Compañeros. Así, esas noticias se transmitieron 
con precisión hasta nosotros por medio de los eruditos de Hadices que estaban 
a la altura de piedad, justicia y veracidad, y que temían mucho la advertencia 

del Hadiz: uاً  تم ېئەwَبù  وََ®±ْ  ِّ̄ �ََc®ُ  ْأ َ¹ّ]ََcÁَْ«�َ  ُهuَ�َ£ْ®َ  َ±®ِ  ِرYَ³ّªا , y evitan 

mucho de la amenaza intensa de la aleya Coránica: 

 ْ± َ̄ َـ َ� «�ْøۀُا  ْ± َ ّ̄ ®ِ  ùبwَتر ېئە  ِ ٰÃّا  
SEXTO PRINCIPIO:A pesar de que algunas cualidades y aspectos del Más 

Noble Mensajero (PyB) se han descrito en libros de historia y biografías, la 
mayoría de esas cualidades se relacionan a su humanidad. Pero en realidad, la 
personalidad espiritual y la naturaleza sagrada de este ser bendito son tan 
exaltados y luminosos que las cualidades descritas en los libros se quedan cortas 
                                                             
7 Por ejemplo, no le hizo saber que Aisha tomaría parte en la Batalla del Camello para que su amor 
profundo y su afecto por ella (que Allah esté complacida con ella) no se hirieran. De hecho, él le dijo a 
sus esposas puras: “Me hubiera gustado saber quién de ustedes se involucrarán en ese incidente”. Más 
tarde, aparentemente le advirtieron de ello levemente, ya que una vez le dijo a Ali (que Allah esté 

complacido con él): “Algo sucederá entre tú y Aisha”.Y·َ³َ®َْY®َ Y·َ�ِّْ«َ\  َرَْ�¡ْ  وY�َ   



90                                                                                                                         CARTAS 

ante su elevada estatura y valor. Porque según la regla: ©ِ�ِY�َªْY¦َ  [ُ]َ َ�ّªøا , 

todos los días, incluso en este momento, la cantidad de adoración realizada por 
toda su comunidad se agrega al registro de sus perfecciones. Él también es el 
objeto diario de incalculables súplicas de su vasta comunidad, además de ser el 
objeto de la misericordia Divina infinita de una manera infinita y con una 
capacidad infinita para recibir. Él es, por cierto, el resultado y el fruto más 
perfecto del universo, el intérprete y el amado del Creador del cosmos. De ahí 
que su verdadera naturaleza en su totalidad y la verdad de todas sus 
perfecciones no pueden estar contenidas en las cualidades humanas registradas 
en los libros de historia y biografía. Por cierto, la estatura de un ser bendito con 
los Arcángeles Gabriel y Miguel como dos edecanes a su lado en la Batalla de 
Badr, no se encuentra en la forma de una persona regateando con un beduino 
en el mercado el precio de un caballo, trayendo a Khuzayma como su único 
testigo. Para no caer en el error, uno debería levantar su cabeza más allá de las 
cualidades comunes del Profeta (PyB) que pertenecen a su participación en el 
estado humano, y observar a cambio su verdadera naturaleza y estatura 
luminosa que pertenece al rango de profecía. De lo contrario, uno le mostrará 
irreverencia, o bien inculcará dudas en uno mismo. Presta atención a la 
siguiente comparación para comprender este misterio. Supón que una semilla 
de palmera que se plantó bajo la tierra ha brotado y se volvió un árbol grande y 
fértil y aún continúa creciendo más alto y más grueso. O que un huevo de un 
pavo real se incubó y nació un pichón de él y se volvió un pavo real bellamente 
adornado y dorado por todas partes con la marca de Poder y aún sigue 
creciendo más grande y más hermoso. Ahora, hay cualidades, propiedades y 
elementos equilibrados con precisión que pertenecen a la semilla y al huevo, 
pero no son tan grandiosos ni significativos como los del árbol y del ave que 
emergen de ellos. Entonces, mientras se describen las cualidades del árbol y del 
ave junto con las de la semilla y del huevo, uno debería dirigir la atención de la 
semilla hacia el árbol, y del huevo hacia el ave, para que la razón de uno pueda 
encontrar la descripción aceptable. De lo contrario, si afirmas: “He obtenido 
miles de dátiles de una semilla” o “Este huevo es el rey de todas las aves”, 
invitarás a otros a contradecir y negar tus palabras.  

La humanidad del Mensajero de Allah (PyB) puede ser comparada con la 
semilla o el huevo, y su naturaleza esencial, iluminada con la función de 
profecía, con el árbol de Tuba del Paraíso, o con las aves del Paraíso. Su 
naturaleza esencial está, además, constantemente moviéndose hacia una 
perfección mayor. Es por eso que, cuando uno piensa en el hombre que 
disputó en el mercado con un beduino, también debería poner el ojo de 
imaginación sobre ese ser luminoso que, montando el Rafrat, dejando a Gabriel 
atrás, alcanzó la Distancia de Dos Arcos. De lo contrario será irrespetuoso hacia 
él o bien fallará en convencer al alma maligna. 

 
 
 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    91 

 

QUINTA SEÑAL SUTIL 
En esta Señal citaremos algunos ejemplos de Hadices en relación a los 

asuntos de lo Oculto. 
Ha llegado hasta nosotros a través de una cadena auténtica de transmisión 

al grado de tawatur, que el Noble Profeta (PyB) declaró desde el púlpito en 
presencia de sus Compañeros:  

 ۪³\ْ úا»  ٌ± ù�nَ  ٰ¶اwَ  ٌuّÁِ ù~  ُm«ِ�ُْÁ ù~  ُ ٰÃّا  ۪µِ\ ǭطمَقح\ ǯطمَقحcَW�ِ  �۪�َ ǯـطمَقحc َ̄ Á  . Cuarenta años 

después, cuando los ejércitos musulmanes más poderosos quedaron uno frente 
al otro, Hasan firmó la paz con Muawiya y así se demostró la profecía de su 
noble abuelo (PyB). 

Según otra narración auténtica, el Profeta le dijo a Ali: 

 ©ُِbY£َُc ù~  ۪gېئوYَ³ّªڦطما  �۪~ِY£َªْرِ¢۪  ڦطموَاY َ̄ ªْڦطموَا  , de este modo, predijo las 

batallas del Camello y de Siffin y aquellos pelearon contra los jariyíes.  
Una vez más, hablando con Zubayr de manera afectuosa, le dijo a Ali: 

“Zubayr peleará contra ti, pero él será agraviado”. 

También les dijo a sus esposas puras:  ُm]َ³َْbَو Y·َÁَْ«�َ  ُبËَ¹ْأبَِ  ېئوoَªْا  

“Una de vosotras encabezará una rebelión grave. Muchos alrededor de ella 
morirán”, y “Los perros de Jawab la morderán”. Estos Hadices auténticos y 
certeros fueron comprobadas en las ofensivas de Ali contra Aisha, Talha y 
Zubayr durante la batalla del Camello; contra Mu’awiya en Siffin; y contra los 
jariyíes en Hartura y Nahrawan. 

El Profeta (PyB) le informó a Ali sobre un hombre que mancharía la barba 
de Ali con la sangre de su propia cabeza.  Ali conocía a ese hombre; era Abd al-
Rahman ibn Muljam al-Jariyi.  

También mencionó a un hombre con una marca peculiar, Dhul-Zadya. 
Cuando el hombre fue encontrado entre los jariyíes muertos, Ali se los mostró a 
los demás como una prueba de la rectitud de su causa, declarando al mismo 
tiempo el milagro del Profeta (PyB).  

Según otra narración auténtica narrada por Umm Salama y otros, el 
Mensajero (PyB) también informó que Huseyn sería asesinado en Taff 
(Karbala). Cincuenta años después, el doloroso evento trágico ocurrió tal como 
se informó. 

Él también informó repetidamente  َ¹ْن£َْ«َÀ  Ëًْc¢َ  ۪y�َْbَو ًuÀا  que después de 

su deceso su Familia enfrentaría la muerte, calamidades y el exilio, y dio 
algunos detalles. Lo que él había informado, más tarde se hizo realidad 
exactamente.  



92                                                                                                                         CARTAS 
En relación a esto, se puede hacer una pregunta: a pesar de que Ali, con su 

valentía extraordinaria y su profundo conocimiento además de su parentesco 
con el Mensajero de Allah (PyB), era quien más merecía ser Califa, ¿por qué él 
no precedió a otros en sostener el Califato y por qué el Islam experimentó 
semejante desorden durante su Califato? 

La Respuesta: Se reporta que un gran polo espiritual de la Familia del 
Profeta dijo: “El Noble Mensajero (PyB) había deseado que Ali fuera el Califa, 
pero le hicieron saber desde lo Oculto que la voluntad de Allah Todopoderoso 
era diferente. Entonces él abandonó su deseo, sometiéndose a sí mismo a la 
voluntad de Allah”.  

Una de las razones del por qué la voluntad de Allah fue diferente podría 
haber sido que después del deceso del Profeta (PyB), cuando los Compañeros 
estuvieran más que nunca necesitados de alianza y unidad, si Ali hubiera 
tomado el liderazgo, probablemente esto hubiera hecho surgir en muchas 
personas y tribus una tendencia a competir, por su naturaleza intransigente y su 
carácter sin temor, ascético, heroico e independiente y por su bien conocido 
coraje – como fue el caso durante su Califato – y hubieran surgido divisiones 
entre los creyentes.  

Otra razón para el retraso del Califato de Ali es la siguiente: en la época de 
su Califato, la comunidad islámica, que se había desarrollado rápidamente por 
la mezcla de muchas tribus y pueblos, tenía tantos rasgos como si reflejara las 
opiniones de las setenta y tres sectas que el Noble Profeta (PyB) había 
informado que evolucionarían a su debido tiempo. En consecuencia, frente a 
esos disturbios, alguien entonces necesitó con la maravillosa fuerza, el coraje, la 
decencia y la sagacidad de Ali, alguien que tuviera la fuerza de los respetados 
Hashimitas y la Familia del Profeta, para que pudiera resistir la sedición. Y por 
cierto que él lo hizo, de una manera ajustada a la noticia del Profeta (PyB), que 
le había dicho: “He peleado por la revelación del Corán; tú pelearás por su 
explicación”. Otra razón por este retraso es que sin Ali, el gobierno mundanal 
muy probablemente hubiera provocado que los reyes Omeyas se desviaran por 
completo. Sin embargo, al confrontarse con Ali y la Familia del Profeta, y 
teniendo que parecer iguales a ellos y para preservar su prestigio ante los 
musulmanes, todos los líderes de la dinastía Omeya, incluso si no fueron ellos 
mismos, en cualquier evento debido a su aliento y las recomendaciones, sus 
seguidores y quienes los apoyaban, trabajaron con todas sus fuerzas para 
preservar y diseminar las verdades del Islam y de la fe y los decretos Coránicos. 
Así, produjeron miles de muyytahids, y autoridades de los Hadices, y evliyas y 
eruditos purificados. De no haberse enfrentado a la fuerte religiosidad, a la 
cercanía a Allah y al virtuosismo de Ali y de la Familia del Profeta, es posible 
que los Omeyas desde un primer momento se hubieran desviado por completo, 
como sucedió al final de su gobierno y como hicieron los Abasíes.  

También se puede preguntar: “¿Por qué el Califato islámico no 
permaneció en la Familia del Profeta, ya que ellos eran los más merecedores y 
adecuados para ello?” 

La Respuesta: El gobierno mundanal es engañoso, y la Familia del Profeta 
estaba asignada a preservar los mandamientos del Corán y las verdades del 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    93 

 

Islam. Para no ser engañados por el poder, quien debía sostener el Califato 
debía ser tan puro de pecados como un profeta o tener un corazón tan 
extraordinariamente puro y no mundanal como el de los cuatro Califas Bien 
Guiados, Omar ibn Abd al-Aziz y el Mahdi de los Abasíes. De hecho, el Califato 
de la dinastía Fatimí que se fundó en nombre de la Familia del Profeta en 
Egipto, y el gobierno de los Almohades en África y los Safávidas en Irán 
demostraron que el gobierno mundanal no es apropiado para la Familia del 
Profeta, ya que esto los haría desatender su deber esencial de proteger la 
religión y de servir al Islam. Cuando, por otra parte, renunciaron al gobierno 
mundanal, sirvieron al Islam y al Corán brillante y exitosamente.  

Ahora ve: de los polos de los evliyas después de Hasan, en particular los 
Cuatro Polos y sobre todo Abd al-Qadir al-Gilani y los Imámes de la línea de 
Huseyn, especialmente Zayn al-Abidin y Yapar al-Sadiq, cada uno se volvió 
como un Mahdi espiritual, disiparon los malos actos y la oscuridad espiritual, y 
esparcieron la luz del Corán y las verdades de la fe. Y, al hacerlo, cada uno 
demostró ser un verdadero heredero de su noble antepasado (PyB). 

Entonces se podría preguntar: “¿Cuál fue la sabiduría en el desacuerdo 
impresionante y sangriento que aconteció sobre el Islam bendito y la Era de la 
Dicha luminosa? ¿Qué aspecto de misericordia hubo en ello, porque ellos no 
merecían semejante angustia? 

La Respuesta: Tal como una fuerte tormenta de primavera pone en acción 
las potencialidades de todas las variedades de plantas, semillas y árboles y los 
hace desarrollarse, para que cada uno florezca en su forma particular y realice 
los deberes inherentes a su naturaleza, así también el desacuerdo que aconteció 
sobre los Compañeros y sus sucesores pusieron en acción sus potencialidades, 
que eran todas diferentes y como semillas; los alentó. Exclamando: “¡El Islam 
está en peligro! ¡Fuego! ¡Fuego!”, atemorizó a todos los grupos y los hizo 
apresurarse a proteger al Islam. Según sus habilidades, cada uno de los grupos 
cargó con uno de los numerosos y variados deberes de la comunidad islámica y 
luchó con absoluto fervor. Uno trabajando para preservar los Hadices 
proféticos, otro por preservar la Sharía, otro para preservar las verdades de la 
fe, otro para preservar el Corán, y así sucesivamente; cada grupo llevó a cabo 
un deber en particular. Lucharon para realizar los deberes del Islam. Numerosas 
flores multicolores se abrieron. Y por la tormenta, las semillas se diseminaron 
por todas las esquinas del mundo más extensivo del Islam; la mitad de la tierra 
se transformó en un jardín de rosas. Pero tristemente, junto con las rosas, las 
espinas de las sectas desviadas aparecieron en el jardín.  

Fue como si la Mano de Poder hubiera sacudido esa época con ira, la 
hubiera rotado con vigor intenso y hubiera electrocutado a la gente ferviente. 
Por medio de la fuerza centrífuga de ese movimiento, muchos muyytahids 
iluminados, eruditos luminosos de los Hadices, memorizadores sagrados del 
Corán, eruditos talentosos, personas puras y polos de evliyas fueron lanzados a 
emigrar a las esquinas remotas del mundo del Islam. Echó con entusiasmo a 
toda la gente del Islam del Este hacia el Oeste y los despertó ante los tesoros del 
Corán. Ahora regresamos a nuestro tema.  



94                                                                                                                         CARTAS 
 Existen miles de eventos que el Noble Mensajero de Allah (PyB) informó y 

que sucedieron como él pronosticó. Aquí mencionaremos algunos de ellos. La 
mayoría de los que citaremos son acordados por los seis reconocidos y más 
auténticos libros de Hadices, en particular por Bujari y Muslim. La mayoría de 
estas noticias tienen ‘tawatur en significado’, mientras otros, por estar 
verificados por investigadores meticulosos, también pueden considerarse con 
esta certeza.  

Según una narración auténtica y cierta, el Noble Mensajero (PyB) le dijo a 
sus Compañeros: “Vosotros venceréis a todos vuestros enemigos y conquistaréis 
Meca, Jaybar, Damasco e Irak, Persia y Jerusalén y compartirán entre vosotros 
los tesoros de los gobernantes de los imperios más grandes, los bizantinos y los 
persas”. No dijo que mi predicción es así o creo así; lo dijo como si lo hubiera 
visto, y lo que dijo fue verdad como lo informó. ¡Esto fue a pesar de que en el 
momento en que lo informó, él tuvo que emigrar a Medina y tenía pocos 
seguidores, con el resto del mundo, incluyendo los alrededores de Medina, 
siendo hostiles con él! 

También declaraba repetidamente, según las narraciones auténticas y 

certeras, él dijo:  ْـ­§ُÁَْ«�َ  �ِ۪\ ِةyَÁ  ±ِÀْwََّªا  ْ±®ِ  u۪�َْ\ى  ۪\øا»  ٍyېَئۇ\  َy َ̄ وَُ�   que Abu 

Bakr y Omar lo sobrevivirían y serían sus Califas, que actuarían en nombre de 
Allah y dentro de los límites de la complacencia de Allah y la del Profeta (PyB), 
que el gobierno de Abu Bakr sería corto, y que Omar permanecería un largo 
tiempo y tendría éxito en muchas conquistas.  

También declaró:  aَْÀِرَْضُ  ڦبزثن زُوÊْرُ۪  اY�َ aُÀ Y·َ¢َِرY ù�®َ  ُ�ُ«]ْÁَ ù~َوY·ََ\ِرY�َ®ََو 

 ¥ُْ«®ُ  ۪c ِ®Y·َ³ْ بزكا َ®Yزُوِىَ  «اُّ®َ  . Mi comunidad tomará en sus manos desde Este al 

Oeste. Ninguna comunidad tenía tal posesión. Y sus palabras demostraron ser 
ciertas.  

Según una narración auténtica y certera, antes de la Batalla de Badr, 
indicó los lugares exactos donde los líderes Quraishíes serían asesinados, 

diciendo:  ٰ¶اwَ  ُعyَ�ْ®َ »\۪øا  ©ٍ·ْjَ اwَ¶ٰ  ُعyَ�ْ®َ اwَ¶ٰ َ_َ]ْc�ُ  ُعyَ�ْ®َ  َ_َÁّ®َُا اwَ¶ٰ 
وËَُ�َنٍ  �Ëَُنٍ  َ®yَ�ْعُ   y añadió: “Yo mataré a Umayya ibn al-Jalaf con mis 

propias manos”. Todas sus noticias demostraron ser ciertas.  
Nuevamente, según una narración auténtica y certera, él le informó a sus 

Compañeros sobre lo que estaba ocurriendo durante la Batalla de Muta, cerca 
de Damasco – a una distancia de un mes de viaje desde donde estaba – como 
si estuviera viendo a sus Compañeros peleando en la batalla, y dijo:  



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    95 

 

 َwrَøا  َ_َÀا َyّªا  ٌuÀَْز  ù[Á�ُ۪Y�َ  َّ­ُf Y¶َwَrَøا  ُy�َ�ْjَ  ù[Á�ُ۪Y�َ  َّ­ُf Y¶َwَrَøا  ُ±\ْ úا  َ_nَرَوَا 
 ù[Á�ُ۪Y�َ  َّ­ُf Y¶َwَrَøا  �ٌÁْ ù~  ْ±®ِ  ِ¹ُفÁ~ُ  ِ ٰÃّا  

Dos o tres semanas después, Yala ibn Munabbih regresó del frente de batalla. 
Ante su presencia, el Noble Profeta (PyB) describió los detalles de la batalla y 
Ya’la juró por Allah que todo había pasado exactamente como lo había 
descrito.  

Según una narración auténtica y certera, el Noble Mensajero (PyB) dijo:  َّن úا 
¹ُg  َّ­ُf_ً³َنَ fَ»ٰ  اu۪�َْ\_َ�َËَsِªْى ù~  ُېَئە¹نb  َّن úوَاYû �¹�ُ�َYً§ْ«®ُ  øاuََ\yَ®َْÊْااwَ¶ٰ  َّ¹ُ]ُ² 

_fًُ­َّ ةً  َ̄ nَْ¹نُ  وَر§َُÀ  َّ­ُfً_�َËَrَِو_ً َ̄ nَْ¹نُ  ر§َُÀ  َّ­ُfYû �¹�ُ�َYً§«ْ®ُ  ُ¹ن§َُÀ  ُy]َjََاو ً¹ُّc�ُ 
Yًbُو  Así, él informó los seis meses de califato de Hasan y el período de los 

cuatro Califas Bien Guiados, luego la transición del Califato a la monarquía y 
que estaría acosada por intrigas y tiranía. Esto es lo que después sucedió 
exactamente.  

Nuevamente, según una narración auténtica, declaró:  

﴿ ©َُc£ُْÀ کڭY َ̄ gْ�ُ  َ¹¶َُاُ  وyَ£َْÀ  ù�oَ�ْ ُ̄ ªْا﴾  

َ  وَاøنَّ ﴿ ٰÃّا » µُ  اøنْ  َ�ٰ�ٓ ù�]ِْ«ُÀ Yû �Á ۪̄ ¢َ  ْ­·َُّ²úونَ  وَاuُÀyُ۪À  ُµ�َْ«rَ﴾ .  Informó que Osman 

sería Califa, que lo obligarían a abdicar y sería asesinado mientras estuviera 
leyendo el Corán. Estos eventos también sucedieron tal como los informó. 

También según una narración auténtica, mientras al Profeta (PyB) le 
extraían sangre, Abdullah ibn Zubayr probó su sangre bendita. Y luego el 

Profeta (PyB) dijo:  ©ٌÀَْسِ  وYَ³ّ«ِª  ¥َ³ْ®ِ  ©ٌÀَْوَو  ¥ََª  َ±®ِ  ِسYَ³ّªا  , informando que 

Abdullah lideraría a los musulmanes con un coraje extraordinario, que se 
enfrentarían a horribles ataques, y que por él la gente sufriría grandes desastres. 
Lo que informó sucedió exactamente: durante el gobierno de los Omeyas, 
Abdullah ibn Zubayr declaró su Califato en Meca,  peleó heroicamente en 



96                                                                                                                         CARTAS 
muchas batallas, hasta que finalmente Hayyay, el Tirano, lo atacó con un gran 
ejército, y. Después de una batalla feroz el héroe ilustre fue martirizado. 

Nuevamente según una narración auténtica, él informó la aparición de la 
dinastía Omeya y el gobierno tiránico de muchos de sus monarcas, incluyendo 
a Yazid y Walid, y Mu’awiya que tomó el liderazgo de los musulmanes. Le 

recomendó ser justo y moderado, dijo: ذَا úوَا  ùa§َْ«®َ  ْmkِ~َْY�َ  . Informó que la 

dinastía Abasí surgiría después de los Omeyas para permanecer en el poder por 
mucho tiempo, y dijo:  

اYَÀتِ  اYَ]ّ�َªْسِ  وyُsَْÀ  ُuَªَجُ  َyّªYِ\  ِ¹د ُ�ّª¹نَ  ا§ُ«ِ ْ̄ َÀَو  ùفY�َ�ْøا Y®َ ېَئە¹ا«®َ  . Los 

Abasíes surgirán con banderas negras y gobernarán por mucho más tiempo que 
lo que ellos gobernaron [los Omeyas]. Todas estas noticias demostraron ser 
ciertas.  

Según una narración auténtica, el Noble Mensajero (PyB) también dijo 

 ©ٌÀَْبِ  وyَ�َْ«ِª  ْ±®ِ  ٍّy ù�  ِu¢َ  ùبyََc¢ْا  , sugiriendo el desorden fatal que provocarían 

Gengis Kan y Hulugu Kan, y su destrucción del estado Abasí. Todo esto 
demostró ser cierto.  

Según una narración auténtica, cuando Sad ibn Abi Waqqas estaba 
gravemente enfermo, el Profeta (PyB) le dijo:  

 ¥ََّ«�ََª  �َُّ«sَُb  ّٰcnَ»  َ��َِc³َْÀ  ¥َِ\  ٌ¹َام¢ْøا  َّy�َِc�َْÀَونَ اٰ  \َِ¥  وyُrَ , así informando 

que él sería un gran comandante que tendría varias conquistas, que mucha 
gente y muchas naciones se beneficiarían de él entrando al Islam, mientras que 
otros serían dañados y destruidos por él. Sus palabras demostraron ser 
verdaderas; Sad dirigió al ejército musulmán, destruyó el Imperio Persa y atrajo 
a muchas naciones hacia la guía y el camino del Islam. 

También según una narración auténtica Cuando Negus, el gobernante 
abisinio que había aceptado la fe anteriormente, murió siete años después de la 
Hégira, el Profeta de Allah (PyB) le dijo a sus Compañeros sobre ello; incluso 
rezó las oraciones funerarias para él. Una semana después, las noticias llegaron 
confirmando la muerte de Negus el mismo día que el Profeta (PyB) había 
dicho. 

Según una narración auténtica, cuando el Noble Profeta (PyB) estaba con 
sus cuatro Compañeros más cercanos en la cima del Monte Uhud (o Hira), la 

montaña comenzó a temblar. Él dijo:  aُْ]ْـfُا Y َ̄ َ ّ²Yَِ�  ¥َÁَْ«�َ  ٌ»ّ]َِ²  ّ۪u�َِو ٌ¡À  ۪· ù�َو ٌuÁ  , e 

informó el martirio de Omar, Osman y Ali. También esto demostró ser cierto. 
Ahora, ¡oh, desafortunado y desdichado ser humano sin corazón que dices 

que Muhammad (PyB) sólo fue una persona inteligente y luego cierras tus ojos 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    97 

 

al Sol de la Verdad! De todos sus quince diferentes tipos de Milagros, así has 
escuchado sólo la centésima parte de un tipo, que relacionado a sus noticias 
que tienen la certeza del ‘tawatur en significado’. Para descubrir eventos futuros 
a través de la sagacidad de uno mismo y así tener éxito incluso en una 
centésima parte de las noticias del Profeta, uno debería ser el genio más 
elevado. Incluso si lo llamáramos meramente un genio como lo llamas, ¿podría 
ese hombre con la sagacidad de cien genios haber visto algo mal? ¿O podría 
haberse rebajado a narrarlo mal? ¡No considerar la palabra de un genio 
multiplicado por cien en relación a la felicidad en ambos mundos es, en 
consecuencia, el signo de una locura multiplicada por cien! 

SEXTA SEÑAL SUTIL 
Según una narración auténtica, el Noble Mensajero (PyB) le dijo a Fátima: 

 aِ²ْøلُ  ا نمئىcÁَْ\» Yً¢¹oُُª۪  اøْ¶ِ©  اøوَّ . Morirás antes que toda mi Familia y te me unirás.  

Seis meses después, lo que él dijo sucedió.  
Él también le dijo a Abu Dharr:  

cـyَsُْجُ  ù~  ْ±®ِ Y³َ¶ُ  �۪bَو �ُÁ  َكuَnَْ¹گڭ و ُ̄ َbَہئە وuَnَْو   .  Él informo que Abu 

Dharr sería expulsado de Medina, viviría y moriría solo. Todo esto sucedió 
veinte años después. 

Una vez, cuando él se despertó en la casa de Umm Haram, la tía de Anas 
ibn Malik, dijo con una sonrisa:  

 aُْÀøرَا  ۪c »¹ُكِ  اyoْ]َªِْ  ئىبح Àَْ�ُ}ونَ  «اُّ®َ ُ̄ ªْYَةِ   تر ېئەyّ~َِÊْا  . Umm Haram le 

pidió: “Reza para que yo esté con ellos”. Él respondió firmemente: “Lo estarás”. 
Cuarenta años más tarde ella acompañó a su esposo ‘Ubada ibn Samit durante 
la conquista de Chipre. Ella murió allí, y su tumba sigue siendo visitada por los 
creyentes. Así, lo que el Profeta (PyB) predijo demostró ser cierto. 

También según una narración auténtica, él declaró:  

 َÀ ُجyُsْ  ْ±®ِ  ۪£َf �ٍÁ  ٌَابwّوَُ®[۪  ېئە ٌyÁ  . De la tribu Thaqif uno afirmará tener la 

Misión Profética, y aparecerá un tirano sediento de sangre. Con esto, él anunció 
al infame Multar, que afirmó tener la Misión Profética, y al bárbaro Hayyay, que 
mató a cien mil personas. 

Según una narración auténtica, él dijo:  

 ُmَc�ُْc ù~  �۪³َْ��ْ£ُªْا ُ_َÁّ³ِÁ  َ­�ْ³ِ�َ  ۪®َÊْا ُyÁ  ۪®øاY¶َyُÁ  َ­�ِْ²َو  �ُÁْkَªْا Y·َ�ُÁْjَ  . Así 

anunció que Estambul sería conquistada por manos musulmanas, y que 



98                                                                                                                         CARTAS 
Mehmet el Conquistador obtendría un elevado rango espiritual. Su noticia 
nuevamente demostró ser cierta. 

 Él también dijo, según una narración auténtica:  

نَّ  úا  ّu۪ªا َ±À  َنY¹َْېئەª Yً�¹ُ³®َ YَّÀyَُgّªYِ\  ُµَªY³ََª ہئاYjَِر  ْ±®ِ  ٓ ³َ\ْ øءِ اY  ùرِسY�َ  , indicando 

que eruditos inigualables y evliyas como Abu Hanifa surgirían de Irán. Además, 

informó al Imám Shafí diciendo:  ُ­ِªY�َ  �ٍÀْyَُ¢  ُ Ëـَ ْ̄ َÀ  َقY]َ�ِ رَْںۇÊْا Yً¯ْ«�ِ .  

Según una narración auténtica,  ُقyَِc�َْc ù~  ۪c ْ[۪�  YًfËََf «اُّ®َ ù~َڦطمو  ً_¢َyْ�ِ 
 ُ_ÁَjِYَ³ّªøةٌ  اuَnِوَا ،Y·َ³ْ®ِ  ۪¢ ©َÁ : ْ±®َ  ْ­¶ُ ہئەY¢َ :Y®َ Yَ²øا  ِµÁَْ«�َ Yoَ�ْøئىوَا  . Le 

preguntaron: “¿Cuál será?” Contestó: “Los que me sigan a mí y a mis 
Compañeros”, informó que su comunidad se dividiría en setenta y tres sectas, y 
la que obtendrá la salvación será la gente de la Sunna o Ahl al-Sunna wa al-
Yama’a. 

Él también declaró:  ُ_َّÀِرuَ£َªْø¹سُ  اkُ®َ  ٰ¶ ِهwِ  ِ_َ®ُّÊْا , informando así el 

surgimiento de la secta Qadariya, que se dividiría en varias ramas y negaría el 
Decreto Divino o Destino. También informó a los Rafizites, que producirían 
varias ramas. 

Nuevamente, según una narración auténtica, le dijo a Ali: “Como sucedió 
con Jesús (p.), dos grupos de personas perecerán bajo tu responsabilidad: uno 
debido al amor excesivo, el otro por la enemistad excesiva. Los cristianos, 
debido a su excesivo amor por Jesús (p.), transgredieron los límites y lo 
relacionaron como el “hijo” de Allah, mientras que los judíos fueron tan lejos en 
su enemistad al negar su profecía y su virtud. En cuanto a ti, algunos 
trasgredirán el límite de lo licito y por sus amores por ti llegarán a la 

destrucción.   ْ­·َُª  ٌ{]َْ² ہئەY£َُÀ  ُ­·َُª  ُ_ ù��ِا َyّªا Y algunos otros serán excesivamente 

hostiles contigo. Son los Jariyitas y los partidarios extremistas de los Omeyas, 
que se llamarán Nasibas”.  

Aquí se podría preguntar: El amor por la Familia del Profeta es una orden 
del Corán y fue alentado muchas veces por el Profeta. El afecto de los Shiítas, 
en consecuencia, podría servir como excusa para ellos, ya que el profundo 
afecto puede igualarse a la intoxicación. ¿Por qué, entonces, los Shiítas, en 
especial los Rafizites no se benefician por su amor, y tal vez ellos están 
condenados por su amor excesivo que se indicó por el Profeta (PyB)? 

La Respuesta: El amor es de dos tipos: 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    99 

 

El Primero es amar algo o a alguien por el significado que ello tiene. Esto 
significa amar a Ali, a Hasan y a Husayn, y a la Familia del Profeta en nombre 
de Allah y de Su Mensajero. Este tipo de amor aumenta el amor por el Profeta, 
y se convierte en un medio para amar a Allah Todopoderoso. Así, es permisible 
y su exceso no es dañino ni agresivo, ni llama a reproches ni hostilidad hacia 
otros.  

El Segundo Tipo de amor toma el significado como el objeto, es amar algo 
o a alguien por sí mismo. En ello, uno no piensa en el Profeta (PyB) sino que 
dedica su amor a Ali por su valentía y su perfección, y a Hasan y a Husayn por 
sus cualidades grandiosas y elevadas, sin importar si uno conoce al Profeta 
(PyB) o reconoce a Allah. Este amor no es un medio para amar a Allah y a Su 
Profeta; además, cuando es excesivo, resulta en censura y enemistad con los 
demás. Es por este tipo de amor que esa gente se mantuvo distante de Abu 
Bakr y de Omar y cayeron en el extravío. Su amor negativo, por cierto, es la 
fuente de las desgracias.  

Según una narración auténtica, el Más Noble Mensajero de Allah (PyB) 

declaró: ذَا ú¹ُا ا ù�®َ  ٓ َ�Áَْ� ُ̄ ªْءَ اY  ْ­·ُْc®َuَrََگڭ  وY³ََ\  ùرِسY�َ  ُِومyّªرَدَّ  وَا  ُ ٰÃّا 
 ْ­·ُ ù~Yَْ\  ْ­·ُ³َÁَْ\  َ�َّ« ù~َارَُ¶­ْ  وyَ�ِ رِِ¶­ْ  تزكيَ�ـYÁَrِ  . “Cuando las niñas persas y 

romanas te sirvan, entonces te acontecerán calamidades y desgracias, y tus 
luchas serán entre vosotros, los malos tomarán la cabeza y molestarán a los 
buenos y virtuosos”.  Después de treinta años, sus noticias se hicieron realidad. 

Nuevamente según una narración auténtica, él declaró  

 ُmَc�ُْbَو  ُy]َÁْrَ ىْ  تزكيَ�ـuََÀ  ّ»ٍ«ِ�َ  . “El fuerte de Jaybar será conquistada por la 

mano de Ali”. Como un milagro de su profecía y más allá de toda expectativa, 
al día siguiente Ali derribó la puerta del fuerte de Jaybar, la usó como un 
escudo y tomó el fuerte. Cuando tiró la puerta a un lado después de la 
conquista, ocho hombres fuertes – según otra versión, cuarenta – no pudieron 
levantarla. 

El Noble Mensajero (PyB) también informó la Batalla de Siffin entre Ali y 

Mu’awiya, diciendo:  Êَ  ُ¹م£َُb  ُ_�َY َ�ّªا  ّٰcnَ»  ©َcَِc£َْb  ِنYَcَW�ِ Y َ̄ وَاuَnِةٌ  د¹َ�َْاُ¶  .  

También declaró  َّن úراً اY َ ّ̄ �َ  ُµُ«ُc£َْb  ُ_َW�ِªْا  ُ_Áَ�ِY]َªْا  que un grupo de rebeldes 

mataría a Ammar. Luego él fue asesinado en la Batalla de Siffin, Ali citó esto 
como prueba de que los seguidores de Mu’awiya eran rebeldes; pero Mu’awiya 
lo interpretó de forma diferente, y también Amr ibn al-‘As dijo: “Los rebeldes 
son sus asesinos, no todos nosotros”. 



100                                                                                                                         CARTAS 

El Noble Profeta (PyB) también dijo: Y®َ  ُyدَامَ  Êَ  ُy·َ�َْb  اc�ِªَْ±َ  اúنَّ   َ̄ �ُ YًÁّnَ   

“Mientras Omar viva, la sedición no surgirá entre ustedes”. Y así fue. 
Antes de aceptar la fe, una vez Sahl ibn Amr fue tomado prisionero. Omar 

le dijo al Mensajero de Allah (PyB): “Permítame arrancarle sus dientes, ya que 
con su elocuente discurso incita a los idólatras Quraishíes a pelear en nuestra 
contra”. El Mensajero de Allah (PyB) respondió: 

yّ�َُÀ  ُyُكَ  َ®َ£À Yً®Yَُ£¹مَ  اøنْ  «وََ�ٰ�  َ̄ �ُYَÀ  . De hecho, cuando el Profeta (PyB) 

murió, lo que provocó pánico y agitación,  Sahl con su reconocida elocuencia 
calmó y consoló a los Compañeros en Meca con su discurso; mientras en 
Medina, Abu Bakr, con su gran firmeza, también estaba dando un discurso muy 
importante para consolar a los Compañeros. Sorprendentemente, los dos 
discursos se parecen en cuanto a sus palabras.  

A Suraqa, una vez el Profeta (PyB) le dijo:  

 ù�Áْذَا \َِ¥  ېئە úا  ùa�ْ]ِªُْ¹َارَىْ  ا~ُ  ٰy�ْىېئو  . “Llevarás puesto los dos 

brazaletes de Cosroes”. Cosroes fue derrocado durante el Califato de Omar. 
Cuando llegaron las joyas de Cosroes, Omar le puso los brazaletes a Suraqa, 

diciendo    ُu ْ̄ oَªْøا  ِ ّٰÃِ  wَّ۪ªىا Y َ̄ ·ُ]ََ« ù~  ٰy�ْ¦ِى Y َ̄ ·ُ ù�]َªْøا¢َ_َ  وَاyَ~ُ  . Se confirmó el 

milagro del Profeta (PyB). 
El Noble Mensajero (PyB) también declaró:  

ذَا úا  ù[¶ََذ  ٰy�ْ¦ِى  Ëَ�َ  ٰy�ْ¦ِهُ  ىuَ�َْ\  . “Una vez que Cosroes el Persa se haya 

marchado, no habrá otro”. Y así sucedió. 
Él una vez le dijo al enviado de Corroes: “Cosroes ha sido asesinado por 

su hijo Shirviya Parwiz” “Ahora, Cosroes ha sido asesinado por su hijo Shirviya 
Parwiz”. Después de investigar y confirmar que efectivamente él lo había 
asesinado en ese momento, el enviado aceptó el Islam. El nombre del enviado, 
en algunas narraciones aparece como Firuz.  

Según una narración auténtica, el Noble Mensajero (PyB) una vez 
mencionó una carta secreta que Jatib ibn Abi Balta‘a le había enviado a los 
Quraishíes. Envió a Ali y Miqdad a buscarla, diciéndoles: “Hay una persona en 
tal lugar portando tal carta. Tómenla y tráiganla aquí”. Ellos fueron y trajeron la 
carta que él había descrito de exactamente ese lugar. El Profeta (PyB) convocó 
a Jatib y le preguntó por qué lo había hecho. Jatib le pidió disculpas y el 
Profeta (PyB) lo perdonó. 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    101 

 

Nuevamente, según una narración auténtica relacionada a ‘Utba ibn Abi 

Lahab, el Mensajero de Allah (PyB) rezó:  ُµُ«¦ُYَْÀ  [ُْ«¦َ  ِ ٰÃّا  , prediciendo el 

terrible destino de ‘Utba. Porque mientras iba camino a Yemen, ‘Utba fue 
devorado por un león. 

Con la conquista de Meca, como también se reporta en una narración 
auténtica, Bilal al-Jabashi se subió al techo de la Kaba y realizó el llamado a la 
oración, mientras Abu Sufyan, ‘Attab ibn Asid y Hariz ibn Jisham, de entre los 
líderes Quraishíes, estaban cerca sentados juntos. ‘Attab dijo: “Mi padre, Esid, 
es afortunado de no presenciar este momento”. Hariz dijo con desprecio hacia 
Bilal: “¿No podía Muhammad (PyB) encontrar a alguien más que a este cuervo 
negro para ser el muecín?” Abu Sufyan dijo: “Temo decir algo, porque él sabrá 
todo lo que yo diga. Incluso si nadie le informa, las rocas de esta Batha [Meca] 
lo harán”. Por cierto, poco después, el Noble Mensajero (PyB) se aproximó a 
ellos y les repitió su conversación palabra por palabra. En ese preciso momento 
‘Attab y Harith se hicieron musulmanes. 

¡Ve, negador desdichado y sin corazón que no reconoces al Profeta! Dos 
obstinados líderes de los Quraishíes creyeron al oír este único Hadiz de lo 
Oculto. ¡Qué tan corrompido debe estar tu corazón, porque oyes sobre miles de 
milagros que tienen el ‘tawatur en significado’ como este, y aún así no estás 
satisfecho! Sin embargo, regresamos a nuestro tema.  

Según una narración auténtica, Abbas fue capturado por los Compañeros 
en la Batalla de Badr. Cuando pidieron rescate, dijo que no tenía dinero. El 
Mensajero de Allah (PyB) le dijo: “Tú y tu esposa Umm Fadl escondieron esa 
cantidad de dinero [le dijo cuánto exactamente] en tal lugar”. Abbas confirmó 
esto, diciendo: “Esto era un secreto que sólo sabíamos nosotros dos”, y 
logrando la fe perfecta se hizo musulmán. 

También según una narración auténtica, un peligroso hechicero judío 
llamado Labid, una vez conjuró un hechizo poderoso y efectivo para acosar al 
Mensajero de Allah (PyB). Enrolló  cabello e hilo en un peine, lo embrujó y lo 
tiró en un pozo. El Noble Mensajero (PyB) les dijo a algunos de sus 
Compañeros incluyendo a Ali que fueran y trajeran el hechizo del pozo, lo cual 
hicieron, encontrándolo exactamente como lo había descrito. Mientras 
desenroscaban el cabello, el malestar del Mensajero (PyB) se aliviaba. 

Nuevamente según una narración auténtica, el Noble Mensajero una vez 
anunció el destino horrible de un apóstata a un grupo que incluía a personas 
importantes como Abu Jurayra y Judayfa, diciendo: 

اunٍُُ  ِ®±ْ  اøْ��َ­ُ  اYَ³ّªرِ  ئىبح ۀْاuِnَø¦ُـ yْ�ِسُ   . Abu Jurayra relató: “Yo estaba tan 

asustando, porque más tarde sólo quedaban dos de ese grupo, uno de ellos era 
yo. Finalmente, el otro hombre murió en la Batalla de Yamama como un 
apóstata y un seguidor de Musaylima”. La verdad de la noticia del Profeta 
(PyB) así se confirmó. 



102                                                                                                                         CARTAS 
Se reporta a través de una auténtica cadena de transmisión que Umayr y 

Safwan, antes de hacerse musulmanes, una vez decidieron matar al Profeta 
(PyB) por una gran recompensa que les habían ofrecido. Cuando Umayr llegó a 
Medina con esta intención, el Noble Mensajero (PyB) lo vio, lo convocó y 
poniendo su mano sobre el pecho de Umayr, le dijo lo que él había planeado 
con Safwan. Umayr respondió: Sí”, y se hizo musulmán. 

Como las mencionadas anteriormente, muchas noticias que hizo el Noble 
Mensajero (PyB) en relación a lo Oculto ocurrieron y se han registrado en los 
seis reconocidos libros auténticos de Hadices, junto con las pruebas. En cuanto 
a lo ocurrido que se relata en este trabajo, es definitivo al grado de ‘tawatur en 
significado’, encontrándose relatado en Bujari y Muslim, que son aceptado por 
los eruditos como las fuentes más auténticas después del Corán, y en otras 
colecciones como Tirmidhi, Nasa'i, Abu Da'ud, Mustadrak al-Hakim, Musnad al-
Ahmad ibn Hanbal y Dala'il al-Bayhaqi se indicaron con las cadenas de 
narradores. 

Ahora, ¡negador que no piensas! ¡No las critiques diciendo “Muhammad el 
Árabe fue inteligente”! Porque las noticias precisas de Muhammad (PyB) en 
relación a lo Oculto no se pueden explicar excepto que sea de una de estas dos 
maneras: creerás que esta persona bendita tuvo una visión tan penetrante y un 
genio expansivo que vio y conoció el pasado y el futuro y todo el mundo; 
contempló el Este, el Oeste y a todo el universo; y descubrió lo que sucedió en 
el pasado y lo que pasaría en el futuro. Una cualidad así no se encuentra en un 
ser humano, pero si se encontrara, sería ciertamente una maravilla, un don 
otorgado por el Creador del mundo, que en sí mismo sería un milagro grande. 
O creerás que esta persona bendita es un oficial y un estudiante de Quien bajo 
Cuya disposición y observación sostiene todo, bajo Cuya orden están todas las 
épocas y todas las especies y reinos de seres en el cosmos, en Cuyo gran libro 
de rendición de cuentas se registra todo, para que Él pueda demostrar y 
comunicárselos a su estudiante cuando Él lo desea. Así, Muhammad el Árabe 
(PyB) instruye a otros como él mismo es instruido por el Maestro de la 
Eternidad.  

Se relata en una narración auténtica que mientras el Profeta (PyB) 
asignaba a Jalid ibn al-Walid para pelear contra Ukaydir, el jefe de Dawmat al-

Jandal, le informó a Jalid  ¥ََّ² úهُ  اuُkَِb  �َ۪À ُuÁ  َy£َ]َªْا  que él encontraría a Ukadyr 

en una salvaje cacería de bueyes, y que él sería capturado sin poner resistencia. 
Jalid capturó a Ukadyr exactamente de esa manera.  

Según una narración auténtica, cuando los Quraishíes colgaron en la pared 
de la Kaba una hoja sobre la que estaban escritas palabras en contra de Bani 
Hashim, el Profeta (PyB) les dijo: “Los gusanos se han comido la hoja, excepto 
las partes que contienen los Nombres de Allah”. Examinaron la hoja y la 
encontraron en la misma condición que se había descrito. 

Según una narración auténtica, el Noble Mensajero (PyB) dijo: “Habrá una 
gran peste durante la conquista de Jerusalén”. Cuando Jerusalén fue 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    103 

 

conquistada durante el Califato de Omar, una peste generalizada causó la 
muerte que mató aproximadamente a setenta mil personas en tres días. 

Nuevamente según una narración auténtica, el Profeta (PyB) informó que 
Basora y Bagdad surgirían, que en esa época no se habían fundado, que los 

tesoros del mundo entrarían en Bagdad, y que los turcos y la gente viviendo en 
la costa del Mar Caspio lucharían contra los árabes y que la mayoría de ellos 

más tarde entrarían al Islam, y que entre los árabes ellos los dominarían. Él dijo: 

 ¥ُ�ِ¹ُÀ  ْنøا  َyُg§َْÀ  ۪� ُېئە­Á  ُ­kَ�َªْ¹ُنَ  ا«¦ُYَْÀ  ْ­§َُWÁَْ�  َ¹ُن\yِ�َْÀَېَئە و\Y¢َِر ْ­ . 

 “Los persas [no árabes] predominarán entre vosotros, consumiendo su 
botín y golpeando sus cabezas”. 

Él también dijo:  ُكËَ¶َ  ۪c _ٍ  uَÀِ  تزكيَ�ـ «اُّ®َ َ̄ «ِÁْ�َُا  ْ±®ِ  �ٍÀْyَُ¢  sugiriendo el 

desorden causado por los líderes malignos de los omeyas, tales como Walid y 
Yazid.  

Además, informó que la apostasía tendría lugar en ciertas regiones como 
Yamama. 

Durante la famosa Batalla de Jandaq, él declaró:  

نَّ  úا Yû �Àْyَُ¢  َ{nَْÊْوَا ùاب  Êَ و{ُ�َْÀیتخ  َ\øاًاu Yَ²øوُ¶­ْ  وَا{ُ�ْøا  “De ahora en adelante, yo 

atacaré a los Quraishíes y a sus, no ellos a mí. Esto fue verificado. 

Según una narración auténtica, él dijo algunos meses antes de su muerte: 
نَّ  úاً اu]ْ�َ  َyّÁِrُ  َرYَcrْYَ� Y®َ  َu³ْ�ِ  ِ ٰÃّا . Así, informó su muerte. 

Sobre Zayd ibn Sawhan, dijo:   ُ¡]ِ�َْÀ  ٌ¹�ْ�ُ  ُµ³ْ®ِ  ú³َّ_ِ  بزثزاkَªْا .  Informó que 

antes de Zayd, uno de sus miembros sería martirizado. En la Batalla de 
Nihawand, una de sus manos fue cortada, es decir; primero esa mano fue 
martirizada y llegó primero al Paraíso.  

Los incidentes que hemos mencionado hasta ahora en relación a las 
noticias relacionadas con lo Oculto comprenden sólo uno de los diez tipos 
diferentes de milagros. Aún así, de este solo tipo, no hemos mencionado ni una 
décima parte. Además de lo que se menciona aquí, se describieron brevemente 
cuatro tipos de milagros generales en relación a las noticias de lo Oculto en la 
Palabra Veinticinco, que es sobre los milagros del Corán. Ahora considera los 
tipos mencionados aquí junto con los cuatro tipos extensivos comunicados 
desde lo Oculto por la lengua del Corán, verás qué prueba conclusiva, 
indiscutible, coherente, brillante y firme de su profecía forman. Por cierto, 
cualquiera cuyo corazón y mente no estén corrompidas seguramente creerá que 



104                                                                                                                         CARTAS 
Muhammad (PyB) es el Mensajero y quien recibe conocimiento de un Glorioso 
Quien es el Creador de todas las cosas, Quien es Omnisapiente de lo Oculto.  

SÉPTIMA SEÑAL SUTIL 
Brindaremos en esta Séptima Señal algunos ejemplo entre los milagros del 

Profeta (PyB) que se relacionan al efectivo incremento de comida y que son 
definitivos al grado de ‘tawatur en significado’. Pero antes de entrar en el tema, 
es apropiado hacer una introducción.   

Introducción 
Cada uno de los siguientes ejemplos de milagros está narrado como 

auténtico a través de varias – a veces tantas como dieciséis – cadenas de 
transmisión. La mayoría de ellos ocurrieron en presencia de grandes asambleas, 
y se narraron por muchas personas veraces de buena reputación de entre 
aquellos presentes. Por ejemplo, de entre setenta hombres que compartieron 
cuatro puñados de comida y estuvieron satisfechos, uno relata el incidente y los 
otros no lo contradicen. Su silencio así indica su confirmación. Porque si en esa 
época de verdad y veracidad los Compañeros, que eran amantes de la verdad y 
la seriedad y la honestidad, hubieran presenciado incluso la más mínima 
mentira, la hubieran rechazado y negado. Pero los incidentes que citaremos 
estuvieron narrados por muchas personas, y los demás que los presenciaron 
permanecieron en silencio. Así, cada uno de estos incidentes tiene la certeza del 
‘tawatur en significado’.  

Además, tanto los libros de historia como los de la biografía del Profeta 
dan testimonio de ello, junto a la preservación del Corán y de sus aleyas, los 
Compañeros trabajaron con todas sus fuerzas para preservar las obras y las 
palabras del Más Noble Mensajero de Allah (PyB), y en especial las 
relacionadas a los mandamientos de la Sharía y a los milagros, prestando 
extrema atención a su precisión. Nunca descuidaron ni siquiera al más mínimo 
aspecto de su conducta, sus acciones y estados. Esto y el hecho de que los 
registraron se atestiguan en los libros de Hadices.  

Además, en la Época de la Dicha, escribieron y registraron muchos de los 
Hadices relacionados a los mandamientos de la Sharía y de sus milagros. Los 
‘Siete Abdullahs’ en particular los registraron por escrito. Y en particular 
Abdullah ibn al-Abbas, conocido como ‘el intérprete del Corán’, y Abdullah ibn 
Amr ibn al-As y especialmente treinta o cuarenta años más tarde, los miles de 
eruditos exigentes de la generación que le siguió a los Compañeros registraron 
los Hadices y milagros por escrito. Y aún más tarde, principalmente los cuatro 
grandes muyytahids y miles de eruditos exigentes de los Hadices los relataron y 
preservaron por escrito. Luego doscientos años después de la Hégira, 
principalmente Bujari y Muslim y los seis libros aceptados de Hadices, llevaron 
a cabo la tarea de su preservación. Muchos críticos severos como Ibn al-Yawzi 
surgieron, quienes identificaron los reportes falsos que habían hecho los 
negadores, los que no piensan, los ignorantes o quienes los habían recordado 
mal. Más tarde, eruditos educados y exigentes como Yalal al-Din al-Suyuti, que 
setenta veces fue honrado estando despierto con la presencia y la conversación 
del Noble Mensajero de Allah (PyB), diferenció los diamantes de los Hadices 
auténticos de otros dichos e inventos.  



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    105 

 

Así, los incidentes y milagros de los que hablaremos, nos han llegado a 
través de numerosos, tal vez incontables, manos fuertes y confiables, y nos han 

alcanzado en buenas condiciones.  ُu ْ̄ oَªْøا  ِ ّٰÃِ  ٰ¶اwَ  ْ±®ِ  ©ِ�ْ�َ  َئىنمنجر   

Es por esta razón que la mente de uno debería liberarse de la noción de 
que estos incidentes se han distorsionado o confundido de alguna manera al 
pasar de generación en generación hasta el presente. 

 El Primer Ejemplo de los milagros relacionados al aumento de comida a 
través de su bendición. Los seis libros auténticos de Hadices, Bujari y Muslim 
incluidos, unánimemente relatan que durante la fiesta que celebraba el Profeta 
(PyB) en ocasión de su casamiento con Zeynep, la madre de Anas, Umm 
Sulaym, preparó un plato con un o dos puñados de dátiles fritos en aceite y le 
pidió a Anas que se los llevara al Profeta (PyB). El Noble Profeta (PyB) le dijo: 

yَةً  oََb»َُّ£¹ا ù��َ  ًةyَ ù��َ   Anas invitó a los nombrados y a los que se encontró. 

Aproximadamente trescientos Compañeros vinieron y llenaron el cuarto y la 
antesala del Profeta (PyB). Entonces el Profeta (PyB) dijo: “Hagan círculos de 
diez”. “Hagan círculos de diez” Colocó su mano bendita sobre esa pequeña 
cantidad de comida, dijo súplicas y les dijo que se sirvieran. Todos comieron 
hasta quedar totalmente satisfechos. Luego, el Profeta (PyB) le pidió a Anas que 
retirara la comida. Anas relató más tarde: “No podía decir si había más comida 
cuando coloqué el plato sobre la mesa por primera vez o cuando lo retiré de 
ahí”. 

Segundo Ejemplo: Abu Ayyub al-Ansari, quien hospedó el Profeta (PyB) 
relata que cuando el Noble Profeta (PyB) honró su casa, él dijo: “He preparado 
una comida que sería suficiente para el Profeta (PyB) y Abu Bakr”. Pero el 

Profeta (PyB) le dijo:  ُادُْع  ۪fËََfافِ  ِ®±ْ  ڦطمyَ�ْøرِ  اY ù�²َْÊْا . Treinta hombres 

vinieron y comieron. Entonces él me dijo: ڦطمِ~cّ۪  ادُْعُ    , ‘Invita a otros sesenta’, 

invité a otros sesenta. Ellos también vinieron y comieron. El Mensajero de Allah 

(PyB) entonces me dijo:  ُادُْع  �۪]ْ ù~ڦطم   Invité a setenta  más. Ellos vinieron y 

comieron. Todavía había comida en el tazón cuando todos ellos terminaron de 
comer. Todos los que fueron abrazaron el Islam e hicieron el juramento de 
lealtad después de atestiguar este milagro. Ciento ochenta hombres comieron 
de la comida para dos”. 

Tercer Ejemplo: Se narra a través de muchas cadenas de transmisión de 
Omar ibn al-Jattab, Abu Jurayra, Salama ibn al-Aqwa, Abu Amrat al-Ansari y 
otros, que durante una expedición el ejército sufrió hambre. Se refirieron al 



106                                                                                                                         CARTAS 
Noble Profeta (PyB) y les dijo: “Reúnan cualquier comida que quede en 
vuestras alforjas”. Todos trajeron algunos dátiles, lo que más pudieron traer fue 
cuatro puñados y los colocó en un mantel. Salama relató: “Yo estimaba que la 
cantidad era equivalente a una cabra sentada”. Entonces el Noble Mensajero 
(PyB) suplicó por abundancia y anunció: “¡Todos traigan su plato!” Se 
acercaron y ninguno de todo el ejército se quedó con el plato vacío, todos los 
platos se llenaron. Incluso aún quedaba algo de comida. Un Compañero dijo 
más tarde: “Me di cuenta por la manera en que los dátiles se hacían abundantes 
de que aún si todo el mundo hubiera venido, la comida hubiera sido 
suficiente”. 

Cuarto Ejemplo: Los Seis Libros auténticos de Hadices, incluyendo a 
Bujari y Muslim, informan que Abd al-Rahman ibn Abu Bakr relató: “Nosotros, 
ciento treinta Compañeros, estábamos con el Noble Mensajero (PyB) en una 
expedición. La masa con cuatro puñados de harina se preparó para hacer pan, 
un macho cabrío fue sacrificado y cocinado, y su hígado y sus riñones se 
asaron. Juro por Allah que el Mensajero de Allah (PyB) nos dio a cada uno un 
pequeño pedazo de la carne asada [el hígado y los riñones] y puso la carne 
cocinada en dos grandes tazones. Después de que todos habíamos comido 
hasta que estuvimos llenos todavía quedaba algo, que lo cargué en un 
camello”. 

Quinto Ejemplo: Como está registrado en los Seis Libros, Yabir al-Ansari 
relató bajo juramento: “Durante la expedición de Ajzab el célebre día de 
Jandaq, aproximadamente mil personas comieron de cuatro puñados de 
centeno para hacer pan y una joven cabra; aún así sobró comida. Ese día la 
comida se había cocinado en mi casa, y después de que las mil personas se 
habían ido, la olla todavía estaba hirviendo con carne en ella y el pan todavía 
se estaba haciendo con la masa.; porque el Profeta (PyB) había puesto 
humedecido la masa y la olla con su bendita boca, y entonces le rogó a Allah 
por abundancia”. Yabir anunció este milagro de abundancia por juramento 
ante mil personas conectadas a este evento. Se puede decir, este evento es 
certero como si mil personas lo hubieran narrado. 

Sexto Ejemplo: Según una narración auténtica de Abu Talha, el tío de 
Anas que sirvió al Mensajero de Allah, el Mensajero (PyB) alimentó entre 
setenta y ochenta personas con una pequeña cantidad de pan de centeno que 
Anas había traído bajo su brazo. El Mensajero (PyB) ordenó: “¡Corten el pan en 
pedazos pequeños!”, y rezó por que se incrementara. Debido a que la casa era 
pequeña, vinieron de a diez y se fueron sintiéndose satisfechos. 
Séptimo Ejemplo: Se relata como auténtico en los libros precisos como Shifa’al-
Sharif y Muslim que Yabir al-Ansari narró: “Una vez, un hombre le pidió 
comida al Noble Mensajero (PyB) para su familia. El Mensajero (PyB) le dio la 
mitad de una carga de cebada. Durante mucho tiempo él comió de la cebada 
junto con su familia y sus invitados. Miraban y veían que no se acababa. 
Entonces lo pesaron para ver cuánto se había reducido. Después de esto, la 
bendición de la abundancia se perdió y la cebada comenzó a disminuir 
rápidamente. El hombre fue hacia el Mensajero (PyB) y le contó lo que había 
pasado. El Mensajero de Allah (PyB) le respondió:  



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    107 

 

مَ  بِكُمY£ََªَو  ُµ³ْ®ِ ْۀُـcْ«ېَئەÊَ   ُµْ«§َِb  ْ­َª  ْ¹َª.“Si no lo hubieras puesto a prueba al 

pesarlo, te hubiera durado toda una vida” 
Octavo Ejemplo: Según los libros precisos como Tirmidi, Nasa’i, Bayhaqi y 

Shifa’ al-Sharif, Samura ibn Jundub relató que le trajeron un plato de carne al 
Profeta (PyB). Desde la mañana hasta la noche, muchos grupos de hombres 
vinieron y comieron de él.  

De acuerdo con la explicación que dimos en la introducción de esta parte, 
esta no es solamente la narración de Samura, ya que Samura relató este 
incidente en nombre y con la aprobación de todos los presentes como sus 
representantes.  

Noveno Ejemplo: Como también lo relatan los investigadores confiables y 
leales tales como el reconocido autor de Shifa’ al-Sharif, Ibn Abi Shayba y 
Tabarani, Abu Jurayra narró: “El Noble Mensajero (PyB) me ordenó: ‘Invita a 
los pobres que migraron de Meca que han hecho del Banco [suffa] de la 
mezquita su hogar y quienes suman más de cien’. Entonces fui y los busqué y 
los reuní a todos. Colocaron una bandeja de comida frente a nosotros y 
comimos tanto como deseamos, luego nos levantamos. El plato quedó lleno tal 
como cuando nos sentamos, sólo se veían las marcas de nuestros dedos sobre 
la comida”.  

Así, este incidente es relatado por Abu Jurayra en nombre de toda la 
Gente del Banco, apoyado por su confirmación. Por lo tanto, el incidente es tan 
definitivo como si toda la Gente del Banco lo hubiera relatado. ¿Es acaso 
posible que si no hubiese sido verdad, aquellos hombres veraces y perfectos 
hubieran permanecido en silencio sin negarlo? 

Décimo Ejemplo: Según una narración auténtica de Ali, una vez el Noble 
Mensajero (PyB) reunió a los hijos de Abd al-Muttalib. Eran alrededor de 
cuarenta, incluyendo a algunos que se comerían a un camello joven y beberían 
más de tres litros de leche en una comida. Aún así, para ellos él había 
preparado sólo un puñado de comida. Todos comieron y estuvieron satisfechos 
y la comida permaneció tal como había estado antes. Más tarde trajo leche en 
un tazón de madera que hubiera sido suficiente para sólo tres o cuatro 
personas. Todos bebieron hasta saciarse. Permaneció como si no se hubiera 
bebido.  

¡Así, un milagro de abundancia es tan definitivo como el valor y la lealtad 
de Ali! 

Undécimo Ejemplo: Según una narración auténtica, en ocasión del 
casamiento de Ali y Fátima al-Zahra, el Noble Mensajero (PyB) le ordenó a Bilal 
al-Habashi: “¡Haz algo de pan con algunos puñados de harina; también 
sacrifica un camello!”. Bilal relata: “Traje la comida y él puso su mano bendita 
sobre ella. Más tarde, los Compañeros llegaron en grupos, comieron y se 
fueron. De la comida que quedó, oró por abundancia otra vez y envío un tazón 
lleno a cada una de sus esposas, diciéndoles que comieran y que alimentaran a 
quienquiera que las visitara”.  



108                                                                                                                         CARTAS 
¡Una abundancia tan bendita es por cierto necesaria para un casamiento 

tan bendito y su ocurrencia es certera! 
Duodécimo Ejemplo: El Imám Yafar al-Sadiq relató de su padre 

Muhammad al-Baqir, y él de su padre, Zayn al-Abidin, y él de Ali, que Fátima 
al-Zahra había preparado comida suficiente para Ali y para ella misma. 
Entonces, ella envió a Ali para que invitara al Noble Mensajero (PyB) a comer 
con ellos. El Mensajero de Allah (PyB) vino y les dijo que enviaran un plato de 
comida a cada una de sus esposas. Fátima dijo que después de que se había 
apartado un plato de comida para él, Ali, Fátima y sus hijos, levantaron la 
cacerola y estaba llena hasta el borde. Por la voluntad de Allah, comieron de 
esa comida por mucho tiempo más.  

¿Por qué no crees en este milagro de incremento como si lo hubieras visto 
ya que viene de esta cadena de transmisión luminosa y elevada? Satanás 
mismo no podría encontrar excusa frente a este.    

Decimotercer Ejemplo: Las autoridades veraces como Abu Dawud, Ahmad 
ibn Hanbal y Bayhaqi narran de Dukayn al-Ahmad ibn Sad al-Muzayn y de 
Nu‘man ibn Muqarrin al-Ahmasi al Muzayn, quien junto a sus seis hermanos, 
fue honrado con la conversación del Profeta y fue un Compañero, y por medio 
de Parir a través de numerosas cadenas de transmisión de Omar ibn al-Jattab, 
que el Noble Mensajero de Allah (PyB) le ordenó a Omar ibn al-Jattab: “¡Dale 
provisiones para un viaje a cuatrocientos jinetes de la tribu Ahmasi!” Omar 
respondió: “¡Oh Mensajero de Allah (PyB)! Lo que tengo a mano es equivalente 
a camello joven sentado”. El Mensajero (PyB) dijo: “¡Ve y dáselos!” Entonces él 
fue y de la mitad de una carga de dátiles, les dio a los cuatrocientos jinetes las 
provisiones suficientes. Y afirmó que quedó como antes, sin disminuir.  

Así, este milagro de abundancia ocurrió en relación a cuatrocientos 
hombres y a Omar en particular. Ellos están detrás de las narraciones, 
apoyándolas, y su silencio las confirma. No ignores estas narraciones porque 
son relatadas por sólo algunos individuos, porque si el incidente hubiera sido 
relatado por un solo individuo, aún así tendría la certeza del ‘tawatur en 
significado’. 

Decimocuarto Ejemplo: Todos los libros precisos de Hadices, y 
principalmente Bujari y Muslim, narran que cuando el padre de Yabir murió, 
tenía muchas deudas. Sus acreedores eran judíos. Yabir les ofreció a los 
acreedores todas las posesiones de su padre, pero ellos no las aceptaron. Los 
frutos de su huerto por muchos años hubieran sido insuficientes para costear la 
deuda. El Noble Mensajero (PyB) dijo: “¡Recoge los frutos del huerto y 
júntalos!”. Hicieron esto, y entonces el Noble Mensajero (PyB) caminó 
alrededor de la cosecha y rezó. Después Yabir dio de esa cantidad lo que 
correspondía a la deuda de su padre. Lo que quedó fue igual a la cantidad de 
los frutos de su huerto por un año o en una narración fue igual a la cantidad 
que le dio a los acreedores. Los judíos se sorprendieron y quedaron atónitos.  

Ve, ese claro milagro de abundancia no sólo fue relatado por algunos 
narradores como Yabir; muchas personas conectadas con él lo describieron y 
relataron, así dándoles el grado de ‘tawatur en significado’.  



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    109 

 

Decimoquinto Ejemplo: Investigadores exigentes, y principalmente Tirmidi 
y el Imám Bayhaqi, relataron a través de una cadena fidedigna de autoridades 
de Abu Hurayra que Abu Hurayra dijo: “Durante una expedición – la de Tabuk 
de acuerdo con otra narración – el ejército sintió hambre. El Noble Mensajero 

(PyB) preguntó:  ©ْ¶َ  ْ±®ِ  ٍء»ْ ù�  ‘¿No hay nada?’ “¿Hay algo?” Yo dijo: ‘Tengo 

un poco de dátiles en mi alforja (según otra versión eran quince)’. Dijo: 
‘¡Tráelas aquí!’ Se las llevé, sumergió su mano en ellas y tomó un puñado. Lo 
colocó en un plato y ofreció una súplica por su aumento. Luego llamó a los 
hombres en grupos de diez y todos comieron de allí. Luego dijo:  

Y®َwْrُ  ùaْWjِ  ۪µِ\  �ْ]ِ¢ْوَا  ِµÁَْ«�َ  Êََو  ُµَ]ّېَئەb . Puse mi mano en la bolsa; había 

en mis manos tantos dátiles como los que había traído. Más tarde, mientras 
vivía el Profeta (PyB), en la época de Abu Bakr, Omar y Osman, comí de esos 
dátiles”. Se relata a través de otra cadena de transmisión: “Di varias porciones 
de esos dátiles para usarlos ‘en el camino de Allah’. Más tarde, la bolsa que 
contenía los dátiles fue saqueada cuando Osman fue asesinado”. 

Abu Jurayra era un estudiante constante e importante y un discípulo entre 
la Gente del Banco, la escuela sagrada y tekke del Maestro del Universo, del 
Orgullo del Mundo (PyB). Además, el Profeta (PyB) había rezado por su fuerza 
de memoria. El milagro de abundancia que él narró que ocurrió en un gran 
encuentro como la expedición de Tabuk debería ser, en consecuencia, tan 
definitivo y cierto como la palabra del ejército entero. 

Decimosexto Ejemplo: Principalmente Bujari, y los libros precisos relatan, a 
través de una narración auténtica, que una vez Abu Jurayra estaba hambriento, 
entonces siguió al Noble Mensajero (PyB) al interior de su casa. Allí vio que le 
habían traído una taza de leche de regalo. El Mensajero de Allah (PyB) le dijo: 
“¡Invita a la Gente del Banco!” Abu Jurayra relata: “Me dije a mí mismo que yo 
mismo podría beber toda la leche, porque soy el que más la necesitaba.  Pero 
ya que esta era la orden del Profeta (PyB), fui a buscar a la Gente del Banco, 
que eran más de cien. El Mensajero de Allah (PyB) me dijo que les ofreciera la 
leche. Yo le di el tazón a cada uno de ellos, uno por uno, y todos bebieron 

hasta satisfacerse. Finalmente el Mensajero (PyB) me dijo:  ۪£َ\ aُÁ Yَ²øا  ùaْ²øوَا 
 yَ�ْY�َ . Mientras estaba bebiendo, él me decía repetidamente que bebieraبْ 

más, hasta que dije: ‘Juro por El Glorioso Quien te envió con la vedad que 
estoy demasiado lleno para beber nada más’. Entonces el Mensajero de Allah 
(PyB) bebió el resto, invocando el Nombre Allah y agradeciéndole”. ¡Que sea 
una bendición para él cien mil veces! 



110                                                                                                                         CARTAS 
Este milagro indudable, tan puro y dulce como la leche misma, está 

relatado en todos los Seis Libros con sus narraciones auténticas, principalmente 
Bujari, quien memorizó quinientos mil Hadices. Además, es narrado por Abu 
Jurayra, un leal, célebre y brillante estudiante de la sagrada escuela del Banco 
del Profeta (PyB), quien también citó como testigo, más bien, representó a 
todos los demás estudiantes del Banco. ¡En consecuencia, no considerar este 
Hadiz con la certeza del ‘consenso’ es porque o el corazón está corrompido o el 
cerebro, destruido! ¿Es acaso posible que una persona tan confiable como Abu 
Hurayra, que dedicó toda su vida a los Hadices del Profeta y a la religión y que 
escuchó y él mismo transmitió el Hadiz:  

uاً تم َ¦wَبù  وََ®±ْ  ِّ̄ �ََc®ُ  ْأ َ¹ّ]ََcÁَْ«�َ  ُهuَ�َ£ْ®َ  َ±®ِ  ِرYَ³ّªا   hubiera relatado un 

incidente o Hadiz infundado que lo hubieran hecho el blanco de contradicción 
de la Gente del Banco, y eso hubiera provocado dudas en relación al valor y a 
la veracidad de todos los otros Hadices que él había memorizado? ¡Que Allah 
no lo permita!  

¡Oh, nuestro Sustentador! Por las bendiciones que Tú le has otorgado a Tu 
Más Noble Mensajero (PyB), otorga las bendiciones de abundancia sobre los 
favores materiales y espirituales con los que Tú nos has provisto. 

Un Punto Importante: Es bien sabido que cuando se unen, las cosas 
débiles se vuelven fuertes. Los hilos finos y retorcidos se convierten en una soga 
fuerte; las sogas fuertes resultan heridas pero nadie puede romperlas. En esta 
Señal, hemos mostrado entre quince distintos tipos de milagros, uno solo en 
relación a las bendiciones del aumento y la abundancia, y los quince ejemplos 
que hemos dado constituyen a penas una decimoquinta parte de este tipo. Sin 
embargo, cada uno de los ejemplos mencionados es una prueba en sí mismo, 
con suficiente fuerza para demostrar la profecía. Incluso si algunos de ellos – 
suponiendo lo imposible – se consideraran débiles, aún así no se podría 
llamarlos así, ya que cualquier cosa que está unida a lo fuerte también se vuelve 
fuerte.  

Cuando se consideran juntos, los dieciséis ejemplos dados anteriormente 
constituyen un milagro grande y fuerte por la fuerza del ‘tawatur en significado’ 
definitivo e indiscutible. Y, cuando este milagro se une a otros catorce milagros 
de abundancia que no se han mencionado, manifiesta un milagro supremo que 
es tan irrompible como una colección de sogas fuertes. Ahora suma este milagro 
supremo a los otros catorce tipos de milagro, y ¡ve qué prueba definitiva, 
decisiva e irrefutable proveen para la misión profética de Muhammad (PyB)! 
Así, el pilar de la profecía de Muhammad (PyB), formada por esa colección, 
tiene la fuerza de una montaña. Ahora has comprendido qué irrazonable es 
considerar inestable y propenso a caer a ese cielo elevado y firme, debido a 
dudas que surgen de la falta de comprensión en los asuntos y ejemplos 
particulares. Por cierto aquellos milagros en relación al aumento y a la 
abundancia demuestran que Muhammad el Árabe (PyB) era el oficial amado y 
el siervo honrado del Compasivo y Munificente Que crea todo el sustento y 
provee a todos los seres con él, porque contrariamente a Su práctica, Él le envió 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    111 

 

banquetes de distintas variedades de comidas de la nada, de lo puramente 
Oculto. 

Es bien sabido que la Península Arábiga es un lugar donde el agua y la 
agricultura son escasas. Por esta razón, su gente, y en particular los 
Compañeros de los primeros días del Islam, sufrieron necesidad y escasez. 
También los afligió frecuentemente la sed. Debido a esto, los milagros 
importantes de Muhammad (PyB) aparecieron en relación a la comida y al 
agua. En lugar de ser milagros para demostrar su afirmación de profecía, estas 
maravillas sucedieron por la necesidad y como regalos Divinos, bendiciones de 
Allah y banquetes del Más Misericordioso para Su Más Noble Mensajero. 
Porque quienes vieron los milagros ya habían asentido a su profecía. Sin 
embargo, a medida que los milagros sucedían, su fe aumentaba y se volvía más 
luminosa. 

OCTAVA SEÑAL SUTIL  
Esta parte relata algunos milagros que se manifestaron en relación al agua. 

Introducción 
Se sabe que cuando un evento sucede entre grupos de personas se relatan 

individualmente y no los demás no lo contradicen, esto indica su veracidad. 
Porque por su propia naturaleza, el ser humano es propenso a decir que una 
mentira es una mentira. En particular si las personas en cuestión eran los 
Compañeros que eran los más intolerantes ante las mentiras que cualquier otra 
persona, si los incidentes en relación al Noble Mensajero de Allah (PyB) y si el 
narrador era un renombrado Compañero, entonces por cierto el narrador da su 
reporte en nombre de todos los que atestiguaron el incidente. Sin embargo, 
cada uno de los milagros relacionados con el agua que citaremos a 
continuación se transmitió por muchos canales, confiado por muchos 
Compañeros a miles de eruditos precisos de la siguiente generación, que a su 
vez lo pasaron, de forma auténtica, a los grandes muyytahids del segundo siglo. 
Ellos también los recibieron con absoluta seriedad y reverencia, los aceptaron, 
los pasaron a los eruditos exigentes de los siglos posteriores. Así, los Hadices 
han llegado a nuestra época, pasando por miles de manos fuertes y confiables. 
Además, los textos de Hadices escritos durante la Época de la Dicha, la época 
del Profeta (PyB), se transmitieron de forma precisa hasta que llegaron a los 
eruditos brillantes de la ciencia del Hadiz como Bujari y Muslim. Y ellos, por 
medio de una investigación y clasificación puntillosa, reunieron los Hadices que 
eran indudablemente auténticos y nos los presentaron y enseñaron  

ُ  jََ}اُ¶­ُ  ٰÃّاً اyÁْrَ  ۪ـgاڄثمېئە  

Así, el fluir de agua de los dedos del Mensajero de Allah (PyB) y que 
muchos hombres bebieran de ella tiene la certeza del tawatur. Es imposible que 
las personas que lo narraron hubieran acordado mentir. El milagro es muy 
definitivo. Además, se repitió tres veces en presencia de tres vastas asambleas. 
Muchos eruditos precisos, principalmente, Bujari, Muslim, Imám Malik, Imám 
Shu’ayb e Imám Qataba, registraron de narraciones definitivamente 



112                                                                                                                         CARTAS 
autenticadas de muchos de los reconocidos Compañeros, principalmente, los 
siervos del Profeta, Anas, Yabir e Ibn Masud cuánta agua abundante había 
fluido de sus dedos y el ejército bebió de ella. De numerosas narraciones de este 
tipo de milagro, citaremos sólo nueve ejemplos. 

Primer Ejemplo: Los libros precisos de Hadices, en particular Bujari y 
Muslim relatan de una narración auténtica de Anas: “Había trescientos de 
nosotros junto al Noble Mensajero de Allah (PyB) en un lugar llamado Zawra. 
Él nos ordenó que hiciéramos la ablución para la oración de la tarde, pero no 
pudimos encontrar agua. Entonces nos ordenó traer un poco de agua, lo cual 
hicimos y él sumergió sus manos auspiciosas en ella. Vi el agua fluir de sus 
dedos como una fuente. Sus trescientos hombres hicieron la ablución con el 
agua y bebieron de ella”.  

Anas relata este incidente en nombre de los trescientos hombres. ¿Es 
posible que aquellas trescientas personas en efecto no lo hubieran asentido, o 
en el caso de que no lo hubieran asentido, no lo hubieran negado?  

Segundo Ejemplo: Como se narra en los libros precisos, y principalmente 
Bujari y Muslim, Yabir ibn Abdullah al-Ansari dijo: “Nosotros, mil quinientas 
personas, teníamos sed durante la expedición de Judaybiya. El Noble 
Mensajero (PyB) realizó la ablución cantimplora de cuero llamada qirba, 
entonces sumergió sus manos en ella. Luego vi el agua fluir de sus dedos como 
una vertiente. Mil quinientos hombres bebieron de ella y llenaron sus 
cantimploras”. Una vez Salim ibn Abi al-J‘ad le preguntó a Yabir: “¿Cuántos de 
ustedes estaban allí?” Él respondió: “El agua habría sido suficiente incluso para 
cien mil personas, pero sólo éramos mil quinientos”. 

Así, los narradores de este milagro en efecto fueron mil quinientos, porque 
es la naturaleza del ser humano rechazar las mentiras. En cuanto a los 
Compañeros del Profeta, que sacrificaron sus tribus y pueblos, sus padres y 
madres, sus vidas y todo lo que poseían por la verdad y la veracidad, no 
podrían haber permanecido en silencio frente a una mentira, especialmente a la 
luz de la advertencia dada en el Hadiz: “Quien sea que diga una mentira a 
propósito refiriéndose a mí debería prepararse para un asiento en el Fuego del 
Infierno”. Ya que permanecieron en silencio en relación a este Hadiz, lo 
aceptaron, de hecho se unieron a Yabir y lo confirmaron.   

Tercer Ejemplo: Nuevamente como lo relatan los libros precisos de 
Hadices y principalmente Bujari y Muslim, Yabir narró: “Durante la expedición 

de Buwat, el Noble Profeta (PyB) ordenó:   ِدYَ²  ِ¹�ُ¹ُءªْYِ\ “¡Llamen a todos para 

hacer la ablución!” Dijeron que no había agua. Él dijo: “¡Encuentren sólo un 
poco!”. Trajimos una muy pequeña cantidad de agua. Él sostuvo su mano 
sobre ella mientras recitó algo que no pude escuchar, y después dio la 

orden:  [ِ¦ْ َyّª³َ�ِْ_اkَِ\Yَ²ْرِد “¡Traigan el gran bebedero de la caravana!” Me lo 

trajeron a mí y lo coloqué frente al Mensajero de Allah (PyB). Colocó sus manos 
en el bebedero y separó sus dedos. Vertí la poca cantidad de agua sobre sus 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    113 

 

benditas manos y vi que abundante agua fluía de sus dedos benditos y llenaba 
el bebedero. Luego convoqué a quienes necesitaban agua e hicieron la 
ablución y bebieron de allí, le dije al Noble Mensajero (PyB) que no había nadie 
más. Él levantó sus manos, dejando el bebedero lleno hasta el borde”. 

Así, este claro milagro de Muhammad (PyB) tiene la certeza del ‘tawatur en 
significado’, porque debido a que Yabir era muy prominente en el asunto, tenía 
derecho a relatarlo y proclamarlo en nombre de todos los demás y también 
porque él era quien hacía el servicio en ese tiempo. Ibn Mas‘ud relata 
exactamente lo mismo en su narración: “Vi el agua fluir de los dedos del 
Mensajero (PyB) como una vertiente”. Si un grupo veraz y reconocido de 
Compañeros compuesto por Anas, Yabir e Ibn Masud dijeron: “Lo hemos 
visto”, ¿es posible que no lo hubieran visto? Ahora combina estos tres ejemplos 
y ve qué milagro tan poderoso y manifiesto fue, y cómo si las tres cadenas de 
transmisión se combinan, se comprueba que el agua que fluía de sus dedos es 
‘tawatur verdadero’. Por cierto, incluso que Moisés (p.) haya hecho fluir agua 
de doce lugares diferentes en una roca no puede equipararse al agua que fluyó 
de los diez dedos de Muhammad (PyB), porque el agua puede surgir a chorros 
de una roca – se pueden encontrar ejemplos entre los eventos comunes – pero 
no hay un equivalente ni un paralelo a hacer fluir agua abundantemente, como 
la Vertiente de Kawzar, de la carne y hueso. 

Cuarto Ejemplo: Principalmente el Imám Malik en su estimado libro 
Muwatta’ relata del renombrado Compañero Mu’adh ibn Yabal: “Durante la 
expedición de Tabuk, nos encontramos una vertiente que estaba fluyendo tan 
escasamente como un hilo fino. El Noble Mensajero (PyB) ordenó: “¡Junten un 
poco de agua!” Juntaron un poco en las palmas de sus manos. El Mensajero de 
Allah (PyB) lavó sus manos y su cara allí, y la regresamos a la vertiente. De 
pronto la salida de la vertiente se abrió y el agua comenzó a salir a borbotones; 
fue suficiente para todo el ejército”. 

Otro narrador, incluso, el Imám Ibn Ishaq, afirmó: “El agua salía a 
borbotones de la vertiente bajo la tierra haciendo un ruido como un trueno.” El 

Noble Mensajero de Allah (PyB) le dijo a Mu’adh:  ¥ُ�ِ¹ُÀ YَÀ  ُذY�َ®ُ  ْن úا  aَْªYَ� 
Y®َ  ٰ¶ ٰ³·ُY  ْu¢َ  َU«ِ®ُ Yً²Y³َjِ ىyَbٰ  اøنْ  YÁَnَةٌ  \َِ¥   ‘Si vivieras lo suficiente, verías que 

esta agua milagrosa transformará a este lugar en jardines’. Y esto así sucedió”. 
Quinto Ejemplo: Principalmente Bujari narra de al-Bara’ y Muslim de 

Salama ibn Akwa’ y otros libros auténticos de Hadices, unánimemente relatan: 
“Durante la expedición de Judaybiya nos encontramos con un pozo. Éramos 
cuatrocientos mientras que el agua del pozo era apenas suficiente para 
cincuenta. Sacamos el agua y no dejamos nada. El Mensajero de Allah (PyB) 
vino y se sentó frente al pozo. Pidió un balde de agua y le llevamos uno. Él 
puso algo de su saliva sagrada adentro del balde y rezó, luego vertió esta agua 
en el pozo. De pronto el pozo se llenó y el agua hacía espuma llenándose hasta 



114                                                                                                                         CARTAS 
el borde. El ejército completo bebió de ella hasta saciarse y les dieron agua a 
sus animales. También llenaron sus cantimploras”. 

Sexto Ejemplo: Otra vez, principalmente las autoridades brillantes de la 
ciencia del Hadiz como Muslim e Ibn Yarir al-Tabari  y los libros auténticos de 
Hadices, relatan a través de una narración auténtica del famoso Abu Qatada: 
“Íbamos en busca de ayuda para los líderes que habían sido martirizados en la 
celebrada Batalla de Mu‘ta. Yo tenía una cantimplora conmigo. El Noble 

Profeta (PyB) ordenó:   ْ��َnْ úتم ا  ۪® ¥ََcَW ù�Á  َُېئە¹نÁ ù��َ Y·ََª  ٌ O]ََ²  �۪�َ ٌ­Á  

“Guarda tu cantimplora con cuidado; la necesitaremos mucho”. Poco después, 
comenzamos a sufrir de sed. Éramos setenta y dos personas. [Según Tabari, 
trescientos]. El Profeta (PyB) dijo: “¡Tráeme tu cantimplora!”. Yo lo hice así, él 
tomó la cantimplora y la llevó hacia los labios de su boca. No se si sopló dentro 
de ella o no. Luego los setenta y dos hombres vinieron y bebieron de la 
cantimplora y llenaron sus cantimploras. Cuando la tomé nuevamente, estaba 
tal como se la había dado”. 

Ve este milagro decisivo de Muhammad (PyB) y di:  
 ّٰ«ªøا َّ­·ُ  ّ©ِ ù�  ْ­ِّ« ù~َو  ِµÁَْ«�َ  َاٰ  بنو ۪µِª  ِدuَ�َِ\  ِاتyََ�¢َ  َ̄ٓ ªْءِ اY . 

Séptimo Ejemplo: Los libros auténticos y principalmente Bujari y Muslim 
narran de Imran ibn Huseyn: “Durante un viaje nosotros y el Mensajero de 
Allah (PyB) nos quedamos sin agua. Él nos dijo a Ali mí y a mí Ali(otra forma, A 
Ali y a mi nos dijo: ‘Hay una mujer en tal o cual lugar con su bestia que está 
cargada con dos cantimploras llenas de agua. ¡Vayan y tráiganla!’. Ali y yo 
fuimos, encontramos a la mujer y al agua exactamente en el lugar descrito, y la 
llevamos ante el Mensajero de Allah (PyB). Él ordeno: ‘Pongan algo de agua en 
una vasija’. Nosotros lo hicimos y él rezó por la bendición de aumento. Luego 
ordenó a todos que vinieran y llenaran sus cantimploras. Todas las personas 
vinieron, llenaron sus cantimploras y bebieron. Después dio la orden de juntar 
algo para la mujer, y llenaron su falda”. Imran dijo: “Creí que las dos 
cantimploras se llenaban constantemente.” El Noble Mensajero le dijo a la 

mujer:   ۪]¶َْذ úا» Yَ²ّYِ�َ  ْ­َª  ْwrُYَْ²  ْ±®ِ  ٓ®َ ¥ِِVY YًWÁْ ù�  ٰªَېئو±َّ و  َ ٰÃّا Yَ²Y£َ ù~  ‘Te puedes ir 

ahora. “Nosotros no tomamos nada de tu agua; más bien Allah nos dio el agua 
de Su tesoro”. 

Octavo Ejemplo: Los eruditos de Hadices, principalmente Ibn Juzayma en 
su Sahih, narran de Omar: “Nos quedamos sin agua durante la expedición de 
Tabuk. Algunas personas incluso sacrificaron sus camellos, escurrieron las tripas 
y bebieron el líquido. Abu Bakr el Veraz le pidió al Noble Mensajero (PyB) que 
rezara. El Mensajero (PyB) levantó sus manos y antes de que las hubiera bajado 
las nubes se juntaron y semejante lluvia cayó que llenamos nuestras 
cantimploras. Después la lluvia paró y no había caído más allá de los límites del 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    115 

 

ejército”. Es decir, la casualidad no tiene nada que ver con este incidente; fue 
puramente un milagro de Muhammad (PyB). 

Noveno Ejemplo: Relatado de Amr ibn Shu‘ayb, el nieto de Abdullah ibn 
Amr ibn al-‘As, en quienes confiaron para las explicaciones de los Hadices, los 
Cuatros Imames narraron de una narración auténtica: “Antes de su misión 
profética, el Noble Mensajero (PyB) una vez vino en camello al lugar llamado 
Dhu al-Hiyaz cerca de Arafat con su tío Abu Talib. Abu Talib dijo que tenía sed. 
El Profeta (PyB) desmontó del camello y golpeó el suelo con su pie. El agua 
salió a borbotones y Abu Talib bebió de ella”.  

Uno de los investigadores, sin embargo, afirmó que este incidente debería 
considerarse en la categoría de irhasat, porque sucedió antes que su profecía; 
sin embargo, desde ese momento la vertiente de Arafat ha fluido de ese lugar y 
en consecuencia puede considerarse una maravilla de Muhammad (PyB). 

Similar a estos nueve ejemplos, noventa narraciones diferentes – si no 
fueron noventa instancias – han relatado milagros relacionados con el agua. Los 
primeros siete ejemplos son auténticos y definitivos como el ‘tawatur en 
significado’. Por cierto los dos últimos no se apoyan en las narraciones 
numerosos narradores o en una cadena de transmisión fuerte, pero apoyando y 
confirmando el incidente mencionado en el octavo ejemplo como lo narró 
Omar, hay otro milagro narrado por los libros auténticos de Hadices, incluidos 
Beyhaki y al-Hakim; es como sigue: 

 “Omar le pidió al Noble Mensajero de Allah (PyB) que rezara por lluvia, 
porque el ejército necesitaba agua. El Mensajero (PyB) levantó sus manos y de 
inmediato las nubes se juntaron y cayó la lluvia, suficiente como para cubrir las 
necesidades del ejército, y después se dispersaron”. Fue simplemente como si 
las nubes fueran oficiales encargados de darle agua al ejército; vinieron, 
vertieron agua suficiente para sus necesidades,  luego se fueron. 

Tal como esta narración corrobora y demuestra fehacientemente el octavo 
ejemplo, así también el famoso erudito educado, Ibn al-Yawziya, que era 
extremadamente fastidioso al verificar los Hadices incluso rechazando como 
falsos muchos auténticos, dijo que este evento tuvo lugar, pero durante la 
famosa Batalla de Badr. Él afirmó que la aleya:  

لُ  ّ{ِ³َُÀَـ و§ُÁَْ«�َْۀ  َ±®ِ  َ̄ٓ َ�ّªءِ اY  ٓ®َ ًءY ېئەـyَ ّ·َِ�Áُِªْۀ  ۪µِ\   
Se refiere al incidente. Ya que la aleya muestra ese caso, por cierto no 

queda lugar a dudas. Además, que lloviera cuando el Profeta (PyB) rezaba por 
ello, de repente, rápidamente, antes de que bajara sus manos, ocurrió muchas 
veces, y eso en sí fue un milagro, según las narraciones en las que hay tawatur. 
También se narra con ‘tawatur’, que muchas veces él levantaba sus manos en el 
púlpito y que la lluvia comenzaba a caer antes de que las bajara. 

 



116                                                                                                                         CARTAS 
NOVENA SEÑAL SUTIL 
Uno de los distintos tipos de milagros del Más Noble Mensajero de Allah 

(PyB) es que como los seres humanos, los árboles obedecían sus órdenes, y 
moviéndose de sus lugares, venían a él. También hay ‘tawatur en significado’ 
en las narraciones de estos milagros, como los del agua que fluía de sus dedos. 
Han sido narrados de numerosas formas y a través de numerosos canales. Por 
cierto, el tawatur en relación a los árboles que dejaban sus lugares e iban hacia 
él puede considerarse como ‘explícito’, porque los más reconocidos y veraces 
Compañeros como Ali, Ibn Abbas, Ibn Masud, Ibn Omar, Ya’la ibn Murra, 
Yabir, Anas ibn Malik, Burayda, Usama ibn Zayd y Ghaylan ibn Salama, cada 
uno narró el mismo milagro con certeza. Cientos de eruditos de la generación 
siguiente narraron el milagro de uno de los Compañeros mencionados 
anteriormente a través de distintas cadenas de transmisión, como si lo 
transmitieran hasta nosotros en forma de ‘tawatur’ múltiple. Así, este milagro de 
los árboles tiene decisiva e indiscutiblemente la certeza del ‘tawatur en 
significado’. Citaremos ahora sólo algunos ejemplos auténticos de este gran 
milagro, a pesar de que se repitió muchas veces.  

Primer Ejemplo: Principalmente el Imám Maya y al-Darimi, narran de Anas 
ibn Malik y Ali, y el Imám Bayhaqi de Omar, tres compañeros del Profeta 
dijeron que el Noble Mensajero (PyB) se entristeció con la negación de los 

incrédulos. Rezó:  ِّرَبYَÀ  ِرøاٰ  یتخا ً_َÀ  ٓÊَ Yَ\ُ³َ۪  َ®±ْ  بزكاا\َwّېئە» Y¶َuَ�َْ\  . Según Anas, 

Gabriel también estaba presente, que bajo cuya instrucción el Mensajero de 
Allah (PyB) llamó a un árbol al lado del valle. Se acercó a él. Entonces él le dijo 
al árbol que regresara; regresó y se acomodó en su lugar. 

Segundo Ejemplo: En Shifa al-Sharif, Qadi Iyad, el líder erudito del 
Magrib, relata de Abdullah ibn Omar a través de una cadena auténtica y 
exaltada de narradores: “Durante una expedición, un beduino se aproximó al 

Noble Mensajero (PyB). El Mensajero de Allah (PyB) le preguntó:  َ±Àْøا  ۪yُb ُuÀ  “¿A 

dónde vas?” Él contestó: “Con mi familia”. El Mensajero (PyB) le preguntó:  

 ©ْ¶َ  ¥ََª  úبزكيا  ٍyÁْrَ  ْ±®ِ  ٰذ ¥َِª  “¿No deseas algo mejor que eso?”. El beduino le 

preguntó: “¿Qué es eso?” El Mensajero (PyB) dijo:   

Êَ  ٰªٓ  اøنْ  u·َ�َْbَ  اøنْ  úا َµ  َÊّ úا  ُ ٰÃّهُ  اuَnَْو  ٰÊ  ۪y ù� ¥َÀ  ُµَª  َّنøاً وَاu َ ّ̄ oَ®ُ  ُهuُ]ْ�َ  ُµُª¹~َُوَر  . El 

beduino preguntó: “¿Qué atestigua este testimonio?” El Mensajero de Allah 

(PyB) dijo: yَkَةُ  wِهِ ¶ٰ   َ�ّªةُ  اyَ ُ̄ َ�ّªا  “El árbol al lado del valle atestiguará”. Ibn 

Omar dijo: “Sacudiéndose, el árbol se arrancó de raíz y vino hacia el Mensajero 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    117 

 

de Allah (PyB). Él le pidió al árbol que testificara tres veces; cada vez testificó su 
veracidad. Cuando él lo ordenó, regresó y se acomodó en su lugar”. 

Según una narración auténtica de Ibn Sahib al-Aslami, Burayda relata: 
“Cuando estábamos con el Noble Mensajero (PyB) en una expedición, un 
beduino vino y pidió una señal, es decir, un milagro. El Mensajero (PyB) dijo:  

 ©ُْ¢  ¥َْ«cِِª  ِةyَkَ َ�ّªا رَُ~¹ہئە ا ِ ٰÃّ  ¹�ُہئوuَْÀ . Luego señaló un árbol; se tambaleó 

de derecha a izquierda, salió por sí mismo del suelo con sus raíces, y fue ante la 

presencia del Mensajero (PyB) diciendo:  ُمËَ َ�ّªøا  ¥َÁَْ«�َ  َرَُ~¹لYَÀ  ِ ٰÃّا . El 

beduino dijo: ‘¡Ahora déjalo regresar a su lugar nuevamente!’ Él ordenó y fue. 
Luego el beduino dijo: ‘Permíteme prosternarme ante ti’. El Mensajero (PyB) 
respondió: ‘Nadie tiene permitido hacer eso’. El beduino dijo: ‘Entonces besaré 
tus manos y pies’, y él se lo permitió”. 

Tercer Ejemplo: Principalmente el Sahih de Muslim, y los libros auténticos 
de Hadices, relatan que Yabir dijo: “Nosotros estábamos junto al Noble 
Mensajero de Allah (PyB) en una expedición cuando él buscó un lugar para ir 
de cuerpo. No había un lugar apartado. Entonces fue hacia dos árboles, agarró 
una de las ramas de uno de ellos y jaló. Obedeciéndolo, el árbol fue con él 
hasta el segundo árbol. Fue como un camello obediente conducido por sus 

riendas. Habiendo así juntado a los dos árboles, él dijo: Y َ̄ Wَِcªْ úذْ   تم اYِِ\ ِن  ِ ٰÃّا   
“¡Júntense a mi alrededor”. Los dos árboles se unieron y formaron una 
pantalla. Después de aliviarse detrás de ellos, él les ordenó que volvieran y 
regresaron a sus lugares”.  

Según otra narración, Yabir dijo: “El Mensajero de Allah (PyB) me ordenó: 

 ُy\ِYjَYَÀ  ©ُْ¢  ِهwِ·ِٰª  ِةyَkَ َ�ّª¹لُ  ا£ُÀَ  ¥َِª  ُرَُ~¹ل  ِ ٰÃّا  £۪oَªْ úا»  ¥ِcِ]َnِY ù�ِ\  ّٰcnَ»  ù}«ِjْøا 
Y َ̄ §ُ�َ«ْrَ  ‘¡Diles a esos árboles  que se junten para el alivio del Mensajero de 

Allah!’ Les dije que hicieran eso y se juntaron. Luego, mientras estaba 
esperando, el Mensajero de Allah (PyB) salió e indicó hacia la izquierda y la 
derecha con su cabeza. Los dos árboles volvieron a sus lugares”. 

Cuarto Ejemplo: Usama ibn Zayd, uno de los más valientes comandantes y 
siervos del Noble Mensajero (PyB), relata en una narración auténtica: 
“Estábamos junto al Mensajero de Allah (PyB) en una expedición. No había un 

lugar apartado y privado en donde ir de cuerpo. Él preguntó:  ©ْ¶َ  ٰyَbى  ْ±®ِ  ©ٍsَْ² 



118                                                                                                                         CARTAS 

Respondí: ‘Sí, puedo’. Él ordenó:  ْ¡«ِ�َ²ْ .اøوYkَnِْرَةٍ  úوَ¢ُْ©  ا  َّ±·َُª  َّن úرَُ~¹ہئە ا  ِ ٰÃّا 
yَsْجِ  ڦطمbYَْb۪  اøنْ  yُ®ُYَْÀېئە±َّ  َ̄ ªِ رَُ~¹ہئو  ِ ٰÃّرَةِ  وَ¢ُْ©  اYkَoِ«ِْª  ©َgْ®ِ  ٰذ ¥َªِ  

‘Háblales y diles que se junten para aliviar al Mensajero de Allah (PyB); también 
diles a las rocas que se reúnan como una pared’. Fui y les dije lo que ordenó. 
Juro por Allah que los árboles se reunieron y las rocas formaron una pared. El 
Mensajero de Allah (PyB),  después de aliviarse, nuevamente ordenó: me dijo: 

 ©ُْ¢  َّ±·َُª  َ±¢ْyَِc�َْÀ . Juro por el Majestuoso, en Cuyas manos está mi alma, que 

los árboles se separaron  y volvieron a sus lugares”.  
Estos dos incidentes que fueron informados por Yabir y Usama también 

fueron informados por Ya’la ibn Murra, Ghaylan ibn Salama al-Thaqafi e Ibn 
Mas‘ud refiriéndose a la Batalla de Hunayn. 

Quinto Ejemplo: Narrado por el Imám Ibn Fawrak, conocido como ‘el 
principal erudito de su época’ y ‘Shafi‘i el segundo’ por su excelencia en la 
interpretación: “Mientras viajaba en el lomo del caballo, una noche durante la 
expedición de Ta’if el Noble Mensajero (PyB) se quedó dormido. Mientras 
estaba en ese estado, un árbol de loto se avecinaba frente a él. Para darle paso 
y no lastimar a su caballo, el árbol se dividió en dos y el Noble Mensajero 
(PyB), sobre su caballo, pasó entre las dos partes del árbol”. El árbol ha 
permanecido con dos troncos, en esa posición honorable, hasta nuestra época”. 

Sexto Ejemplo: Ya‘la ibn Murra relata en una narración auténtica: 
“Durante una expedición, un árbol – llamado talha o samura – vino, pasó 
alrededor del Noble Mensajero de Allah (PyB), como si lo circunvalara, y 
regresó a su lugar. El Mensajero de Allah (PyB) dijo: 

 Y·ََّ² úا  aَْ²َذYَْc~ْ úنْ  اøّـ ا ِ« ù�ُbَتم ۀ  ‘El árbol le pidió permiso a Allah para 

saludarme’”. 
Séptimo Ejemplo: Los eruditos de los Hadices narran de Ibn Mas‘ud con 

una narración auténtica: “Cuando los genios de Nusaybin vinieron ante el 
Noble Mensajero (PyB) en el lugar llamado  Batn al-Najl para encontrar guía, 
un árbol le informó que venían”. También, el Imám Muyahid relata de Ibn 
Mas‘ud en el Hadiz: “Los genios pidieron una prueba de su profecía, entonces 
el Noble Profeta (PyB) le ordenó al árbol, y dejó su lugar, vino hacia él, luego 
regresó a su lugar”. Ese solo milagro fue suficiente para la raza de genios. 
Entonces, si un ser humano no cree después de haber oído miles de milagros 
como este, ¿no es acaso más demonio que los descritos por los genios como: 

  �۪ ù�ُª¹£َُÀY³َ·ُÁتر ِ ٰÃّا Yً�َ� ù�   



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    119 

 

Octavo Ejemplo: Tirmidi informa en su Sahih de Ibn Abbas una narración 
auténtica: “El Noble Mensajero (PyB) le preguntó a un beduino:  

 ùaÀْøرَاøنْ  ا úا¶ٰ  د¹ْ�ََگڭ  اwَ  َقwْ�ِªْهِ ¶ٰ  ِ®±ْ  اwِ  ِ_َ«sَْ³ّªا  ُu·َ�َْb øا  øرَُ~¹ہئە  یبختخا  ِ ٰÃّا  
 ‘¿Atestiguarás que yo soy el Mensajero de Allah (PyB) si una rama de ese 

árbol viene a mí cuando la llame?’. Él contestó: ‘Sí’. El Mensajero (PyB) llamó a 
la rama. Se desprendió y saltó cerca de él, luego saltó de regreso le dijeron que 
lo hiciera”. 

Como estos ocho ejemplos, hay muchos otros relatados a través de 
muchas cadenas de transmisión. Siete u ocho hebras de soga forman un cable 
fuerte cuando se unen. Similarmente, estos milagros relacionados a árboles, que 
fueron narrados por la autoridad de los Compañeros más reconocidos y veraces 
así en numerosas cadenas de transmisión, ciertamente tienen la fuerza del 
‘tawatur en significado’, por cierto, ‘tawatur verdadero’. De hecho, toman la 
forma de ‘tawatur’ cuando pasaron de los Compañeros a la generación 
siguiente. En particular, los libros precisos de Hadices como Bujari, Muslim, Ibn 
Hibban y Tirmidhi, hicieron las cadenas llegando hasta la época de los 
Compañeros tan auténticas, y las mantuvieron así, que leer un Hadiz, por 
ejemplo, en Bujari, es como escucharlo directamente de los Compañeros.  

Si, como se ve en los ejemplos anteriores, los árboles reconocen al 
Mensajero de Allah (PyB), atestiguan su profecía, lo visitan, lo saludan y 
obedecen sus órdenes, y aquellas criaturas sin vida y sin razonamiento que se 
llaman a sí mismos seres humanos no lo reconocen ni creen en él, ¿no tendrán 
menos valor que un árbol muerto, y como un pedazo de madera, serán 
adecuados para el fuego? 

DÉCIMA SEÑAL SUTIL 
Corroborando los milagros en relación a los árboles y narrado en forma de 

‘tawatur’, está el milagro del llanto del poste. Sí, el poste que lloraba en la 
mezquita del Profeta ante una multitud vasta por su separación temporaria del 
Profeta, confirma y refuerza las instancias de milagros relacionadas a los 
árboles. Porque el poste también era de madera; su sustancia era la misma. Sin 
embargo, los informes de este milagro en sí mismo forman un tawatur, mientras 
que los otros son así como un grupo de una clase, la mayoría de ellos en forma 
individual o por separado no alcanzan el grado de ‘tawatur explícito’.  

Cuando daba el sermón en la mezquita, el Noble Mensajero de Allah (PyB) 
solía reclinarse sobre un poste que era de una palmera datilera. Pero cuando se 
hizo el púlpito, comenzó a dar el sermón allí. A partir de allí el poste se quejaba 
y lloraba como un camello; toda la congregación lo oyó. Sólo cuando el Profeta 
(PyB) bajaba del púlpito, iba hasta allí y ponía su mano sobre él, hablándole y 
consolándolo, el poste dejaba de quejarse. Este milagro de Muhammad (PyB) 
fue narrado a través de numerosas cadenas de transmisión, al grado de 
‘tawatur’. 

Por cierto, el milagro del quejido del poste es ampliamente conocido y hay 
‘verdadero tawatur’ en relación a él. Cientos de autoridades sobre Hadices de la 



120                                                                                                                         CARTAS 
generación subsiguiente narraron el milagro a través de quince cadenas de 
transmisión de un grupo ilustre de Compañeros, y lo pasaron durante los siglos 
siguientes. De ese grupo, eruditos eminentes entre los Compañeros y líderes 
expertos en Hadices como Anas ibn Malik y Yabir ibn Abdullah al-Ansari, – 
ambos siervos del Profeta (PyB) – Abdullah ibn Omar, Abdullah ibn Abbas, 
Sahl ibn Sa’d, Abu Said al-Judri, Ubayy ibn Ka’b, Burayda y Umm Salama, la 
Madre de los Creyentes, cada uno a la cabeza de una cadena de transmisión, 
narró este mismo milagro a la comunidad del Profeta. Principalmente, Bujari, 
Muslim y los libros auténticos de Hadices dieron cuenta de este gran milagro, en 
relación al que hay tawatur de informes, junto con sus cadenas de transmisión 
para las generaciones subsiguientes.  

Yabir, en su cadena de transmisión, dice: “El Mensajero de Allah (PyB) 

solía reclinarse sobre un poste de Madera llamado  ُعwْjِ  ©ِsَْ³ّªا  mientras daba 

el sermón en la mezquita. El poste no pudo soportarlo cuando se hizo el púlpito 
y el Mensajero (PyB) lo usó para el sermón, y comenzó a quejarse y a llorar 
como una camella preñada”. En esta narración, Anas dice: “Se quejaba como 
un búfalo de agua haciendo temblar la mezquita”. En su narración, Sahl ibn 
Sa’d dice: “Y el llanto aumentaba entre la gente ante el quejido del poste”. En 
su narración, Ubayy ibn Ka’b dice: “Lloró tanto que se dividió en dos”. 
Mientras que en otra narración, el Noble Mensajero (PyB) dijo:  

نَّ  úا¶ٰ  اwَ َٰې\» Y َ̄ ِª  َu£َ�َ  َ±®ِ  ِyّېئۇwِªا  “Está llorando por estar separada de la 

recitación de los Nombres de Allah y la mención de Allah durante el sermón”. 
Aún otra narración informa que el Mensajero de Allah (PyB) dijo:  

 ْ¹َª  ْ­َª  ُµ®ْ{َِcªْøا  ْ­َª ہئۇ{ََÀ  ٰ¶ ٓ wَاېئە  ú¹َْمِ  بزكياÀ  ٰÁ£ِªْا ِ_ َ̄ Yً² ُ{ّoََb رَُ~¹ہئو تزكيَ�ـ  ِ ٰÃّا  
    “Si no lo hubiera abrazado y consolado, hubiera llorado por separarse del 
Mensajero de Allah hasta el Día del Juicio”. En su narración, Burayda informa: 
“Cuando el poste comenzó a quejarse, el Mensajero de Allah (PyB) puso su 
mano sobre él y dijo: 

نْ  úا  ùaWْ�ِ رُدُّہئەøا  úبزثزا  ٓoَªْا �ِVِY ىwَِªّا  ùa³ْېئە  ِµÁ�ِ  aُُ]³َْb  ¥ََª  ¥َُ¢وyُ�ُ  ©ُ ُ̄ §َْÀَو 
 ¥َ£ُ«ْrَ  ُد َuّkَُÀَ¹ُ�َ¥  وrُ ہئەyُ َ̄ َfَنْ  وúوَا  ùaWْ�ِ  ¥َ~ُyِ�ْø³َّ_ِ  ئىبح اkَªْېئەُ©  اYَْÀ 

 ٓ Áَِªْوøءُ اY  ِ ٰÃّہئە  ِ®±ْ  اyِ َ̄ َf  



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    121 

 

Entonces escuchó al poste. La gente detrás del Mensajero de Allah (PyB) pudo 

oír mientras habló, diciendo:  »³ِ~ْyِ�ْ ú³َّ_ِ  ئىبح اkَªْېئەْ©  اYَْÀ  ّ۪³®ِ»  ٓ Áَِªْوøءُ اY  ِ ٰÃّئىتخ ا 
تزكيÀَْ[ـ Êَ  َ®ېئەYنٍ   ‘Plántame en el Paraíso, donde no hay descomposición, para 

que los amados siervos de Allah Todopoderoso coman de mis frutos’. El 

Mensajero (PyB) dijo:   ْu¢َ  aُْ«�َ�َ ,  y agregó:  َرYَcrْ úدَارَ  ا  ٓ£َ]َªْءِ اY دَارِ  تزكيَ�ـ  ٓ ³َ�َªْءِ اY . 

Abu Isaac Isfarani, una de las grandes autoridades en teología, narró: “El 
Mensajero de Allah (PyB) no fue hacia el poste, sino que éste fue hasta él, a su 
orden. Luego, a su orden, regresó a su lugar”. Ubayy ibn Ka’b dice: “Después 
de este evento extraordinario, el Mensajero de Allah (PyB) ordenó que el poste 
sea colocado debajo del púlpito. Allí lo pusieron y permaneció hasta que la 
mezquita fue demolida para ser reconstruida”. Después Ubayy ibn Ka’b lo 
agarró y lo mantuvo allí hasta que se descompuso.  

El famoso erudito Hasan al-Basri lloraba mientras enseñaba este evento 
milagroso a sus alumnos y les decía: “Un pedazo de madera demostró amor y 
anhelo por el Noble Mensajero de Allah (PyB), entonces ustedes deberían sentir 
más amor que eso”. En cuanto a nosotros, decimos, Sí, amar y anhelar por él 
se demuestra al seguir sus Prácticas ilustres y la Sharía sagrada.  

 
Un Punto Importante 
Si se pregunta: ¿Por qué lo otros milagros que se demostraron en relación 

a la comida – para satisfacer por completo a mil hombres con cuatro puñados 
de comida en la Batalla de Jandaq, y a otros mil quinientos hombres con agua 
que fluyó de los dedos benditos del Mensajero (PyB) – no fueron narrados a 
través de numerosas cadenas de transmisión como el milagro del poste que se 
quejaba, a pesar de que los dos milagros anteriores ocurrieron en presencia de 
multitudes más grandes? 

La Respuesta: Los milagros que se manifestaron fueron de dos tipos: uno 
se manifestó en manos del Mensajero de Allah (PyB) para hacer que la gente 
asienta su profecía. El quejido del poste fue de ese tipo. Ocurrió solamente 
como una prueba, una afirmación, de la profecía, para incrementar la fe de los 
creyentes, para incentivar a los embusteros a la sinceridad y a la fe, y hacer que 
los incrédulos crean. Es por esto que todos, los bajos y los elevados, lo vieron, y 
se prestó mucha atención a su difusión. Sin embargo, los milagros relacionados 
a la comida y al agua fueron maravillas más que milagros, o favores Divinos 
más que maravillas, o más que favores, fueron banquetes otorgados por el 
Misericordioso por necesidad. Por cierto, fueron pruebas de su afirmación de 
profecía y milagros, pero su objetivo básico era este: el ejército tenía hambre 
entonces Allah Todopoderoso brindó un festín para mil hombres de un puñado 
de comida de Su tesorería de lo Oculto, tal como Él crea mil kilos de dátiles de 



122                                                                                                                         CARTAS 
una sola semilla. Y para un ejército sediento que luchaba en Su camino, Él hizo 
que el agua fluyera como el agua de Kawzar de los dedos del Comandante en 
Jefe (PyB) y se las dio a beber.  

Es por esta razón que todos los ejemplos de los milagros relacionados a la 
comida y al agua no alcanzan el nivel del milagro del poste que se quejaba. Sin 
embargo, en su totalidad, los distintos tipos de estos dos milagros son tan 
numerosos y están narrados tan unánimemente como el poste que se quejaba. 
Además, no todos pudieron ver el incremento de comida y el agua fluyendo de 
sus dedos; sólo pudieron ver los resultados. Mientras que todos oyeron al poste 
quejarse, por eso fue más ampliamente difundido.  

Si se pregunta: Todas las acciones y la conducta del Mensajero de Allah 
(PyB) se registraron y transmitieron por sus Compañeros con extremo cuidado. 
¿Por qué entonces semejantes milagros son narrados sólo a través de diez o 
veinte cadenas de transmisión, cuando deberían haberse narrado a través de 
cien? También, ¿por qué muchos son narrados por Anas, Yabir y Abu Hurayra 
y pocos por Abu Bakr y Omar? 

La Respuesta: La respuesta a la primera parte de la pregunta se ha dado 
en el Tercer Principio de la Cuarta Señal. En cuanto a la segunda parte: tal 
como alguien que necesita medicina va a un médico, los matemáticos son 
consultados sobre problemas matemáticos, las cuestiones relacionadas a la 
Sharía se consultan al Mufti, y así sucesivamente; así también, algunos de los 
eruditos entre los Compañeros fueron encomendados espiritualmente con el 
deber de instruir durante los siglos subsiguientes sobre los Hadices del Profeta, 
trabajando con toda sus fuerzas para este fin. Sí, Abu Hurayra dedicó su vida 
entera a memorizar Hadices, mientras que Omar estaba ocupado con el mundo 
de la política y el Califato. En consecuencia, Omar narró muy pocos Hadices, 
confiando en personas como Abu Hurayra, Anas y Yabir que les enseñarían los 
Hadices a la comunidad islámica. Además, que un Compañero reconocido, 
veraz, sincero, honesto y confiable narrara un incidente a través de una cadena, 
se consideraba suficiente y no había necesidad de que otro lo narrara. Es por 
esto que algunos eventos significativos se narraron a través de sólo dos o tres 
cadenas de transmisión. 

UNDÉCIMA SEÑAL SUTIL 
Como la Décima Señal explicó los milagros del Profeta relacionados a los 

árboles, la Undécima Señal describirá cómo las rocas y las montañas entre las 
criaturas sin vida también demostraron milagros proféticos. Aquí citamos siete u 
ocho de las numerosas instancias.  

Primer Ejemplo: El gran erudito del Magrib, Qadi ‘Iyad, en su Shifa’ al-
Sharif, con una célebre cadena de autoridades y grandes imámes como Bujari, 
informan a través de una narración auténtica de Ibn Mas‘ud, el siervo del 
Profeta (PyB): “Mientras comíamos juntos con el Noble Mensajero de Allah 
(PyB) solíamos escuchar a la comida glorificando a Allah”. 

Segundo Ejemplo: Los libros precisos de Hadices informan de Anas y Abu 
Dharr a través de una narración auténtica: “Anas, el siervo del Profeta, dijo: 
‘Estábamos juntos con el Mensajero de Allah (PyB) cuando tomó un puñado de 
piedras y ellas comenzaron a glorificar a Allah en la bendita palma de su mano. 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    123 

 

Luego las colocó en al mano de Abu Bakr el Veraz y ellas nuevamente 
glorificaron a Allah”. En su línea de transmisión, Abu Dharr al-Ghifari dice: 
“Luego él las puso en la mano de Omar y nuevamente glorificaron a Allah. 
Después las tomó y las puso sobre el suelo e hicieron silencio. Las tomó 
nuevamente y las puso en la mano de Osman, donde nuevamente comenzaron 
a glorificar a Allah”. Abu Dharr y Anas relatan: “Las puso en nuestras manos y 
estuvieron en silencio”. 

Tercer Ejemplo: Se establece a través de una narración auténtica de Ali, 
Yabir y Aisha al- Siddiqa: “Las rocas y las montañas le decían al Mensajero de 

Allah (PyB):   ُمËَ َ�ّªøا  ¥َÁَْ«�َ  َرَُ~¹لYَÀ  ِ ٰÃّا . En la cadena de transmisión de Ali, 

dice: “Cuando estábamos por los suburbios de Meca al principio de su Misión 

Profética, los árboles y las rocas que encontrábamos declaraban: Ëَمُ   َ�ّªøا  ¥َÁَْ«�َ 

ِ  YَÀرَُ~¹ہئە ٰÃّا . Mientras que en su cadena de transmisión, Yabir dice: “Cuando 

el Mensajero de Allah (PyB) encontraba rocas o árboles, ellos se prosternaban 

ante él, demostrando obediencia y declaraban:  ُمËَ َ�ّªøا  ¥َÁَْ«�َ  ُ~َرYَÀ¹ہئە  ِ ٰÃّا . 

En una de las narraciones de Yabir, el Mensajero de Allah (PyB) dijo:  úیتخبخا 
»ِّ­ُ  ېئەYنَ  ykَnَاً yِ�َْÊَفُ  ù�ُÀ تم . Algunos dijeron que él se refería a la Piedra 

Negra de la Kaba. En su línea de transmisión, Aisha dijo: “El Mensajero de 

Allah (PyB) dijo: Y َ ّ̄ َª  ۪³َ«]َ£َْc~ْا»  ٓyَ]ْjَ ۪Vا ©ُÁ  ِ_َªY ù~ ّyِªYِ\  aُ«ْ�َjَ  Êَ  ُّy®ُøا  ٍykَoَ\ِ 
 Êََو  ٍykَ ù�  َÊّ úہئە  اY¢َ  َ�ّª øمُ اËَ  ¥َÁَْ«�َ  رَُ~¹ہئەYَÀ  ِ ٰÃّا . 

Cuarto Ejemplo: Informado a través de una narración auténtica de Abbas: 
“El Mensajero de Allah (PyB) cubrió a Abbas y a sus cuatro hijos (Abdullah, 
Ubaydullah, Fadl y Qusam) con un pedazo de tela llamada mula’at, y rezó:  



124                                                                                                                         CARTAS 

YَÀ  ِّا¶ٰ  رَبwَ  ّ ۪̄ yْ۪c  اYَ³ّªرِ  ِ®±َ  ۀyُْc~ْYَ�ُْ¶ـ \¹ُ³َهُ  ءِ ÊُٰQٓ وَٰ¶ٓ  ئىنماø  و¹³ْ�َُِ  «َ� ù�¦َى  ْ­¶ُYَÀّ úا 
 ٓËَ ُ̄ ِ\ ۪cَV» . El techo, la puerta y las paredes de la casa se unieron a la oración de 

repente, diciendo: “¡Amén! ¡Amén!”. 
Quinto Ejemplo: Los libros precisos, principalmente Bujari, Ibn Hibban, 

Da’ud y Tirmidi, unánimemente informan de Anas, Abu Jurayra, Osman Dhin-
Nurayn y Sa‘id ibn Zayd, entre los diez a quienes se les prometió el Paraíso: “El 
Mensajero de Allah (PyB) escaló el Monte Uhud junto a Abu Bakr al-Siddiq, 
Omar al-Faruq y Osman Din-Nurayn. Ya sea por su grandeza o por su propia 
alegría y felicidad, el monte comenzó a temblar y a sacudirse. El Mensajero de 

Allah (PyB) dijo:  aُْ]ْfُا  ٓ َÀY  ُunُُا Y َ̄ َ ّ²Yِ�َ  ¥َÁَْ«�َ  ٌ»ّ]َِ²  ّu۪�َِو ٌ¡À  ۪· ù�َانِ وuَÁ  

 Este Hadiz da noticias de lo Oculto que Omar y Osman serían 
martirizados. Como complemento de este Hadiz, se informa que cuando el 
Noble Mensajero de Allah (PyB) emigró de Meca perseguido por los incrédulos, 
subió a la montaña llamada Thubir. La montaña dijo: “¡Déjame, oh Mensajero 
de Allah! Temo que Allah me castigue si te golpean sobre mí”. Entonces el 

Monte Hira lo llamó: YَÀ رَُ~¹ہئە  ِ ٰÃّا  َ»َّª úا  “¡Ven a mí!” Por esta razón, quienes 

son intuitivos sienten temor sobre el Monte Thubir y seguridad sobre el Monte 
Hira. 

Como se puede comprender de este ejemplo, estas montañas vastas son 
cada una un siervo individual de Allah; cada una Lo glorifica y Lo alaba; cada 
una tiene deberes a cargo. Ellas reconocieron y amaron al Mensajero de Allah; 
no están sin un propósito o sin un dueño. 

Sexto Ejemplo: Informado a través de una narración auténtica de Abdullah 
ibn Omar: “Mientras daba un sermón desde el púlpito, el Mensajero de Allah 
(PyB) recitó la aleya: 

Y®ََرُوا وuَ¢َ  َ ٰÃّا  َّ¡nَ  ۪رِهuْ¢َ  َرْںڭÊْوَا  ۪̄ jَYً�Á  ُµُc ù�]ْ¢َ  َ¹َْمÀ  ٰÁ£ِªْا ِ_ َ̄ 
 ٰ̄ َ�ّªگے  ¹َاگڭ وَاYَّÀ¹ِ�ْ®َ  ۪̄ Áَِ\µ³ِÁ  

y dijo: نَّ   úرَ  اYَ]ّkَªْا  ُ­ّ�ِ�َُÀ  ُµ ù��َْ²  ُ¹ل£َُÀَو Yَ²øرُ  اYَ]ّkَªْا Yَ²øرُ  اYَ]ّkَªْا Yَ²øېئە[۪  اªْا ُyÁ 
Y�ََcلُ  ُ̄ ªْا. Al decir esto, el púlpito tembló y se sacudió tanto que temimos que el 

Mensajero de Allah (PyB) se cayera”. 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    125 

 

Séptimo Ejemplo: Se informa a través de una narración auténtica de Ibn 
Abbas, conocido como ‘el Erudito de la Comunidad Musulmana’ y como ‘el 
Intérprete del Corán’ e Ibn Mas‘ud, el siervo del Profeta (PyB) y uno de los 
grades eruditos entre los Compañeros, que ellos dijeron: “Durante la conquista 
de Meca, había trescientos sesenta ídolos alrededor de la Kaba, fijados a la 
piedra con plomo. Ese día, el Noble Profeta (PyB) señaló a cada uno de los 
ídolos con una vara curva que tenía como una reverencia, diciendo:  

 ٓjَ َءY  ُّ¡oَªْوَزََ¶¡َ  ا  ©ُ�ِY]َªْنَّ  ا úا  ©َ�ِY]َªْنَ  اYېئە Yً¢¹¶َُز  
Cualquiera que él señalaba, se caía. Si señalaba el rostro del ídolo, este 

caía hacia atrás; de lo contrario, este caía sobre su rostro. Así todos se 
tambalearon y se cayeron al suelo.    

Octavo Ejemplo: Esta es la famosa historia del reconocido monje Bahira. 
Antes del comienzo de su profecía, el Noble Mensajero de Allah (PyB) estaba 
viajando hacia Damasco para comerciar junto con su tío Abu Talib y algunos 
miembros de Quraish. Descansaron cuando llegaron cerca de la iglesia de 
Bahira el monje. Bahira, que era un ermitaño y no se mezclaba con la gente, de 
pronto salió. Vio a Muhammad el Confiable (PyB) entre la caravana y dijo: “Él 
es el Señor del Mundo; él será un profeta”. Los Quraishíes le preguntaron: 
“¿Cómo lo sabes?” El monje sagrado respondió: “Vi una pequeña nube sobre 
la caravana mientras venían. Cuando se sentaron, la nube se movió hacia él y 
le brindó su sombra. También vi que los árboles y las rocas se prosternaban 
ante él, lo que hacen sólo ante los profetas”.  

Hay al menos ocho ejemplos del mismo tipo de estas ocho instancias. 
Cuando se juntan, estas ocho instancias forman una cadena tan fuerte que 
ninguna duda puede romperla o sacudirla. Tomadas como un todo, este tipo de 
milagro, es decir, que los seres inanimados hablen para atestiguar su profecía, 
expresa la misma certeza del ‘tawatur en significado’. Cada ejemplo recibe una 
fuerza mayor que la propia de la fuerza del todo. Sí, un polo delgado se vuelve 
fuerte al unirse con polos resistentes. Al convertirse en soldado y al unirse al 
ejército, un hombre débil e impotente se vuelve tan fuerte que puede desafiar a 
mil hombres.  

DUODÉCIMA SEÑAL SUTIL 
Ésta consiste de tres ejemplos relacionados a la Undécima Señal, pero que 

son ejemplos de mucha importancia. 

Primer Ejemplo: Y®ََو  ùaÁْ®ََذْ  ر úا  ùaÁْ®ََر  ٰªَېئو±َّ و  َ ٰÃّرَ®ٰ  ا»  

Como lo establecen los investigadores de todos los comentadores 
Coránicos, y por los informes de los eruditos de Hadices, esta aleya se refiere al 
siguiente incidente durante la Batalla de Badr: 



126                                                                                                                         CARTAS 
El Noble Mensajero de Allah (PyB) tomó un puñado de tierra y piedras 

pequeñas y se las arrojó al ejército de los incrédulos diciendo:  aِ¶َY ù�  ُ¹هjُ¹ُªْا . 

Tal como estas palabras entraron en los oídos de todos ellos a pesar de ser una 
sola frase, así también el puñado de tierra entró en los ojos de cada uno de los 
incrédulos. Cada uno se preocupó por sus ojos, y a pesar de que estaban 
atacando, el ejército de pronto se dio vuelta y huyó.  

También durante la Batalla de Hunayn, las autoridades de Hadices y 
principalmente el Imám Muslim informan que como en la Batalla de Badr, él 
nuevamente arrojó un puñado de tierra mientras los incrédulos estaba atacando 

ferozmente. Diciendo:  aِ¶َY ù� ¹هjُ¹ُªْا  , el puñado de tierra golpeó el rostro de 

cada uno de ellos, con la licencia de Allah, las mismas palabras de la frase 
entraron en los oídos de cada uno. Ocupados con sus ojos, se retiraron y 
huyeron. Ya que este evento extraordinario en Badr y en Hunayn no está 
dentro del poder del ser humanos ni de las causas comunes, el Corán de 

Milagrosa Exposición afirma: Y®ََو  ùaÁْ®ََذْ  ر úا  ùaÁْ®ََر  ٰªَېئو±َّ و  َ ٰÃّرَ®ٰ  ا»  

Es decir: “El evento estaba fuera del alcance del poder humano. Ocurrió, 
no por la habilidad humana, sino de una manera extraordinaria, por el poder 
Divino”.  

Segundo Ejemplo: Los libros precisos y principalmente Bujari y Muslim 
relatan que durante la expedición de Jaybar, una judía asó una cabra, 
llenándola con un veneno muy poderoso. Luego se la envió al Mensajero de 
Allah (PyB). Los Compañeros justo habían comenzado a comerla cuando el 

Mensajero de Allah (PyB) de repente dijo:  ٓ�ُ�َْر úـ ¹اا§َُÀuِÀْøۀْا  ú²ََّ·ٓ اY  ۪³ْbyَ]َrْøا» Y·ََّ²øا 
 ٌ_®َ¹ ُ̄ �ْ®َ “¡Retiren sus manos! ¡La cabra cocinada me dice que está 

envenenada!”. Todos retiraron sus manos. Pero Bishr ibn al-Bara’ había 
comido un solo bocado y murió por los efectos del poderoso veneno. El Noble 
Mensajero (PyB) envió a que trajeran a la judía llamada Zaynab y le preguntó 
por qué lo había hecho. La inauspiciosa mujer dijo: “Pensé que si tú fueras un 
profeta, esto no te perjudicaría; y que si tú hubieras sido un rey, yo salvaría a la 
gente de ti”. Según algunas narraciones, el Profeta (PyB) no la hizo matar, en 
algunas narraciones la hizo matar. Los investigadores dijeron que no la hizo 
matar, sino que la dejó con la familia de Bishr para que la mataran. Ahora 
escucha algunos puntos que demuestran aspectos de lo milagroso de este 
incidente extraordinario: 

El Primero: Según una narración, algunos de los Compañeros también 
oyeron hablar a la cabra.  



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    127 

 

El Segundo: Según otra narración, el Mensajero de Allah (PyB) dijo: 

“Digan,  ­�ِْ\ڤ  ِ ٰÃّا , y coman; el veneno no los afectará”. Ibn Hayar al-Asqalani 

no acepta esta narración, pero otros sí.  
El Tercero: Los judíos traicioneros querían darle un golpe repentino al 

Mensajero de Allah (PyB) y sus Compañeros cercanos, al ser informados sobre 
esto desde lo Oculto, la advertencia del Profeta (PyB) demostró ser cierta, y su 
plan fue descubierto y frustrado. Y cuando Muhammad (PyB), de quien los 
Compañeros nunca oyeron una mentira, dijo: “Esta cabra me dice que…”, 
todos le creyeron tan seguros como si ellos mismos hubieran oído a la cabra.  

Tercer Ejemplo: Éste consiste de tres instancias de otro milagro que se 
parece a ‘la Mano Brillante’ y la ‘Vara’ de Moisés: 

El Primero: El Imám Ahmad ibn Hanbal, explicando la autenticidad de una 
narración de Abu Sa‘id al-Judri, informa: “Una noche oscura y tormentosa, el 
Noble Mensajero (PyB) le dio a Qatada ibn Nu‘man una vara, diciendo: ‘Esta 
rama alumbrará aproximadamente siete metros a tu alrededor. Verás una 
sombra negra cuando llegues a tu casa; es Satanás. ¡Arrójalo de tu casa y 
ahuyéntalo!”.  Qatada tomó la rama y partió. Arrojó una luz como la mano 
brillante de Moisés (p.). Llegó a su casa, donde vio la figura sombreada y la 
ahuyentó”. 

El Segundo: Mientras peleaban con los idólatras durante la gran Batalla de 
Badr, que fue en sí misma una fuente de maravillas, Ukkasha ibn Mihsan al-
Asadi rompió su espada. El Noble Mensajero de Allah (PyB) le dio una rama 
resistente en su lugar, diciéndole: “¡Pelea con esto!” De pronto, con la licencia 
de Allah, la rama se transformó en una larga espada blanca y luchó con ella. La 
guardó consigo hasta que murió como mártir durante la Batalla de al-Yamama. 
Este incidente es indiscutible, porque a lo largo de su vida él llevó la espada con 
orgullo y se hizo famosa con el nombre de ‘Socorro’. Así dos pruebas de este 
incidente son el orgullo de Ukkasha y el nombre de la espada, ‘Socorro’ y su 
fama generalizada. 

El Tercero: Se narra por autoridades de Hadices como Ibn Abd al-Barr, un 
célebre erudito conocido como ‘el Erudito de la Época’, que en la Batalla de 
Uhud, la espada de un primo del Mensajero de Allah (PyB), Abdullah ibn Yash, 
se rompió. El Profeta de Allah (PyB) le dio una rama, la cual se convirtió en una 
espada en su mano. Luchó con ella y después de la batalla, ese producto del 
milagro permaneció como espada. 

En su Siyar, el reconocido Ibn Sayyid al-Nas informa que un tiempo 
después, Abadía le vendió la espada a un hombre llamado Bugha al-Turki por 
doscientos dirhams. Así, estas dos espadas son milagros fueron cada una un 
milagro como el de la Vara de Moisés. Pero, mientras que no quedó ningún 
aspecto milagroso en su vara después de la muerte de Moisés (p.), estas 
espadas permanecieron intactas. 

 



128                                                                                                                         CARTAS 
DECIMOTERCERA SEÑAL SUTIL 
Otro de los milagros de Muhammad (PyB) del que hay numerosas 

instancias que son informadas por unanimidad, es que los enfermos y heridos 
eran curados a través de su aliento bendito. Los informes de este tipo de 
milagro son, en su totalidad, ‘tawatur en significado’. Algunas de las instancias 
de estos milagros se consideran ‘tawatur en significado’. Y si los otros son 
simples informes, ya que han sido interpretados y confirmados como auténticos 
por las autoridades exigentes de la ciencia del Hadiz, aportan la certeza de la 
ciencia. Mencionaremos algunas instancias de los milagros entre muchos.  

Primer Ejemplo: El erudito educado del Magrib, Qadi Iyad, en su Shifa al-
Sharif, relata a través de una cadena elevada de autoridades y de numerosas 
líneas de transmisión que Sa’d ibn Abi Waqqas, el siervo y comandante del 
Profeta, y  comandante en jefe del ejército del Islam en la época de Omar, el 
conquistador de Irán, y uno de los diez a quienes se les prometió el Paraíso, 
dijo: “Yo estaba al lado del Noble Profeta (PyB) durante la Batalla de Uhud. Él 
les lanzó flechas a los incrédulos hasta que su hombro se rompió. Entonces me 
dio las flechas a mí, diciéndome que les dispare. Las flechas que él me dio no 
tenían aletas, es decir, plumas que las ayudara a volar. Él me ordenaba 
dispararles, al hacerlo volaron como flechas con aletas, golpeando los cuerpos 
de los incrédulos y perforándolos. En ese punto, a Qataba ibn Numan lo golpeó 
una flecha en el ojo; le atravesó su cabeza, de modo que estaba hacia un lado 
de su rostro. El Mensajero de Allah (PyB) tomó el ojo en su mano bendita 
sanadora y lo puso en su lugar; se curó como si nada le hubiera sucedido y se 
volvió el bello ojo de sus dos ojos. Este evento se volvió conocido 
extensivamente. Un nieto de Qatada, incluso, una vez se lo describió él mismo a 
Omar ibn Abdullaziz como: “Yo soy el nieto de quien, cuando el Más Noble 
Mensajero de Allah colocó el ojo de regreso en su lugar después de que había 
sido arrancado, se curó de repente y se volvió su mejor ojo”. Él dijo esto en 
verso, presentándose a Omar de esa forma.8 

También se informa a través de una narración auténtica que durante la 
batalla conocida como la Yawn Dhi-Qarad, a Abu Qatada lo golpearon en el 
rostro con una flecha. El Profeta de Allah (PyB) tocó su rostro con su mano 
bendita. Abu Qatada dijo: “No sentí dolor alguno, ni se me infectó la herida”.  

Segundo Ejemplo: Los libros auténticos de Hadices y principalmente Bujari 
y Muslim, informan que el Noble Profeta (PyB) había designado a Ali al-
Haydari como portaestandarte durante la Batalla de Jaybar, pero sus ojos le 
dolían profundamente debido a una enfermedad. En cuanto el Noble 
Mensajero (PyB) aplicó su saliva curativa sobre sus ojos, se curaron, sin dejar 
rastros de ningún malestar. A la mañana siguiente, Ali conquistó el fuerte de 
Jaybar al quitar su portón extremadamente pesado y usándolo como escudo. 
Durante la misma Batalla, a Salama ibn Akwa lo atacaron en su pierna y se la 

                                                             
دِّ  8 َyّªا  َ± ù�nْøا »�َ�َ�ْ ُ̄ ªْدَّتْ  \َِ§ّ�ِ  اyُ�َ      ُµُ³Áْ�َ  ِّusَªْا »َ«�َ  aْªَY ù~ ىwَِªّاْ\±ُ  ا Yَ²øا 

ْ®Áْ�َ Y®َ  َ±�ْnُ YÁَ�َ      Y¶َyٍِ±  وY®َ  َ±�ْnُ YَÀَ رَدٍّ  øلِ  ا Êِ  aَْ²Y¦َ Yوََّ َ̄  Y�َ�َدَتْ  َ¦



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    129 

 

abrieron con una espada; el Mensajero de Allah (PyB) respiró sobre ella y la 
pierna inmediatamente se curó. 

Tercer Ejemplo: Las autoridades sobre la vida del Profeta (PyB), 
principalmente Nasa’i, informan de Osman ibn Hunayf, quien dijo: “Un hombre 
ciego vino al Noble Mensajero de Allah (PyB) y le dijo: ‘¡Reza para que mis ojos 
se curen y yo pueda ver!’. El Profeta (PyB) le dijo: 

 ْ¡«َِ�²ْY�َ  ْO َ�ّ¹ََbَو  َّ­ُf  ّ©ِ ù� ǯطمَقحc�َ¦َْوَ¢ُِ©  ر  ّٰ«ªڦڤۀُ·ـا  úیتخبخا  ¥َُ«َW~ْøا  ُµ َjّ¹ََbøوَا  ¥َÁَْª ú³َِِ[ِ«ّ  ا\ 

 ٍu َ ّ̄ oَ®ُ  ّ»ِ]َِ²  ِ_ َ̄ nْ َyّªا YَÀ  ُu َ ّ̄ oَ®ُ  úتمیتخبخا  ُµ َjّ¹ََbøا  ¥َِ\  úنْ  رَ\َِّ¥  بزكياøا  ù��ِ§َْÀ  ْ±�َ  ۪y ù�َ\ى 
 ّٰ«ªøا َّ­·ُ  ُµ�ْ ّ�ِ ù� ڦڤئىبح  

Cuarto Ejemplo: Una gran autoridad, Ibn Wahb, informa: “Al héroe 
Mu‘awwidh ibn ‘Afra, uno de los catorce mártires de la Batalla de Badr, Abu 
Yajl el Maldito le cortó su mano mientras luchaba con él. Tomó la mano con su 
otra mano y se la llevó al Noble Mensajero (PyB). El Mensajero de Allah (PyB) 
le pegó la mano en su lugar y le aplicó su saliva sobre ella. Se curó al instante. 
Mu‘awwidh regresó a pelear y continuó peleando hasta que murió como 
mártir”.  

El Imám Yalil Ibn Wahb también informa: “Durante la misma Batalla,  
Hubayb ibn Yasaf resultó golpeado por una espada de modo que su hombro 
recibió una herida dolorosa con parte de él casi amputado. El Noble Mensajero 
(PyB) unió el brazo y el hombro nuevamente y  respiró sobre ellos, y el hombro 
se curó”. 

Así, por cierto estos dos incidentes son informes simples y separados, pero 
una autoridad como Ibn Wahab los consideró auténticos y si ocurrieron durante 
una batalla como la de Badr, que fue una vertiente de milagros, y si hay 
muchos otros ejemplos que se parecen a estos dos incidentes, por cierto que se 
puede decir que definitivamente ocurrieron. Ciertamente, tal vez hay mil 
ejemplos establecidos en los Hadices auténticos sobre los que la mano bendita 
del Mensajero de Allah (PyB) era sanadora.  



 

Un Párrafo que Merece 
Escribirse con Oro y Diamantes 

Sí, se mencionó anteriormente: las piedritas glorificaban y alababan a 

Allah en su mano; de acuerdo a la aleya Y®ََو  ùaÁْ®ََذْ   ر úا   ùaÁْ®ََر   la tierra y las 

piedritas en la misma mano se vuelven misiles y proyectiles contra el enemigo, 

derrotándolo; y según la aleya  َّ¡ ù�²ْوَا  ُy َ̄ £َªْا  , la división de la luna con la 

señal de los dedos de la misma mano; y que el agua fluyera como una 
vertiente de los diez dedos de la misma mano, y que proveyera con agua a 
todo un ejército; y que la misma mano sea sanadora para los enfermos y 
heridos, demuestra qué maravilloso milagro del Poder Divino era esa mano 
bendita. Fue como si para sus amigos su palma fuera un pequeño lugar para 
recordar a Allah, porque tan pronto como las piedritas se posaban sobre ella, 
glorificaban a Allah y recitaban Sus Nombres; mientras que frente a los 
enemigos, era un depósito de municiones Divinas que cuando entraban las 
piedritas y la tierra, se transformaban en misiles y proyectiles. Y para los 
enfermos y los heridos era una pequeña farmacia del Más Misericordioso que 
era una cura para cualquier enfermedad que tocara. Cuando se elevó con 
Gloria, dividió la luna, dándole la forma de dos arcos, mientras que cuando la 
bajaba con Belleza, se volvía como una primavera de misericordia con diez 
llaves emanando agua de Kawzar. Si la única mano de alguien así es el medio 
de aquellos milagros maravillosos, ¿no se entiende entonces claramente qué 
aceptable es él ante el Creador del Universo, y qué leal es él para Su causa, y 
qué afortunados son quienes juran lealtad con esa mano? 

 
Una Pregunta: Tú describes muchas cosas como tawatur o informadas por 

muchos canales, pero escuchamos la mayoría de ellos por primera vez. ¿Por 
cierto algo sobre lo que tantos informes son numerosos y unánimes o tawatur 
no pueden permanecer así en secreto? 

La Respuesta: Hay numerosas cosas sobre las que hay tawatur en sus 
variados informes y que son obvias para los eruditos académicos de la Sharía, 
pero son desconocidas para quienes no son uno de ellos. Para los eruditos de 
los Hadices hay muchas cosas que para los poetas ni siquiera tienen el nivel de 
informes aislados, y así sucesivamente. Los especialistas de todas las ciencias 
explican las teorías y axiomas de su ciencia y la gente común confía y se 
somete a ellos, o se vuelven uno de ellos y lo ven por sí mismos. Ahora, los 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    131 

 

eventos que los informes describen como que tienen ‘verdadero tawatur’, 
‘tawatur en significado’, o que expresan certeza como ‘tawatur’, han 
demostrado ser así tanto por los eruditos de los Hadices y los eruditos de la 
Sharía como por los eruditos de las religiones principales y por la mayoría de 
los otros niveles de los eruditos. Si la gente común, en su negligencia, o los 
ignorantes que cierran sus ojos a la verdad no saben esto, la falta es de ellos. 

Quinto Ejemplo: Habiéndolo explicado y autenticado, el Imám Baghawi 
relata: “En la Batalla de Jandaq, a Ali ibn al-Hakam se le rompió la pierna con 
el golpe de un incrédulo. El Noble Mensajero (PyB) la frotó. En cuanto lo hizo, 
se curó de modo que Ali ibn al-Hakam ni siquiera tuvo que desmontarse de su 
caballo”.  

Sexto Ejemplo: Los eruditos de Hadices, y principalmente el Imám 
Bayhaqi, informan: “Ali estaba muy enfermo. En su angustia, se quejaba y 

rezaba por sí mismo. El Noble Mensajero (PyB) vino y dijo:  ّٰ«ªøا َّ­·ُ  ۪µ�ِ�ْا  , y 

tocó a Ali con su pie. Le dijo que se levante y Ali estuvo curado 
inmediatamente. Él dijo: ‘Nunca más sufrí de esa enfermedad’”.  

Séptimo Ejemplo: Esta es la conocida historia de Shurahbil al-Ju'fi. Él 
tenía un crecimiento mórbido en la palma de su mano de forma tal que no 
podía sostener su espada ni las riendas de su caballo. El Mensajero de Allah 
(PyB) frotó el crecimiento con su mano bendita y lo masajeó; no quedó ni 
rastros de él.  

Octavo Ejemplo: Seis niños que cada uno fue el objeto de un milagro 
diferente de Muhammad: 

El Primero: Ibn Abi Shayba, un investigador y erudito reconocido de 
Hadiz, informa que una mujer le llevó a su hijo al Mensajero de Allah (PyB). El 
niño tenía una afección; no podía hablar y era discapacitado. El Mensajero de 
Allah se enjuagó la boca con agua y lavó sus manos, luego le dio el agua a la 
mujer diciéndoles que se la diera de beber al niño. Después de que el niño la 
hubo tomado, nada quedó de su enfermedad y afección y se volvió tan 
inteligente que incluso sobrepasó a los más brillantes del resto de la gente. 

El Segundo: Según una narración auténtica, Ibn Abbas dijo: “Trajeron a 
niño insano al Noble Mensajero (PyB). Él puso su mano bendita sobre el pecho 
del niño y el niño de repente vomitó un pequeño objeto negro como un 
pepino. El niño se sanó y se fue a su casa”.  

El Tercero: El Imám Bayhaqi y Nasa’i informan a través de una cadena de 
transmisión auténtica que un niño llamado Muhammad ibn al-Hatib se había 
quemado con una cacerola de agua hirviendo y todo su brazo se quemó. El 
Noble Mensajero de Allah (PyB) tocó el brazo, pasándole su saliva; en ese 
mismo instante de sanó.  



132                                                                                                                         CARTAS 

El Cuarto: Un niño que no era tan pequeño pero era mudo vino al Noble 
Mensajero (PyB). Él le preguntó al niño: “¿Quién soy?” El niño, que había sido 

mudo de nacimiento, respondió:  ùa²ْøرَُ~¹لُ  ا  ِ ٰÃّا   y comenzó a hablar.  

El Quinto: Jalal al-Din Suyuti, quien fue honrado al conversar con el 
Mensajero de Allah (PyB) en muchas ocasiones mientras estaba despierto y 
quien fue un erudito líder de su época, explicando y autenticando una 
narración, informa: Poco después de haber nacido, una persona famosa 
llamada Mubaral al-Yamama fue llevado al Profeta (PyB). Al dirigirse al bebé, 

éste comenzó a hablar diciendo:  ُu·َ�ْø²ََّ¥  اøرَُ~¹لُ  ا  ِ ٰÃّا . El Profeta (PyB) 

exclamó: “¡Que Allah te bendiga!” El niño nunca más habló siendo un bebé, y 
luego se volvió famoso como Mubarak al-Yamama (el bendecido, Yamama), 
ya que él había sido el objeto de este milagro del Profeta (PyB) y su rezo.  

El Sexto: Una vez, un joven de malos modales interrumpió la oración del 
Noble Mensajero (PyB) al pasar por delante de él mientras la realizaba. El 

Mensajero de Allah (PyB) dijo:  ّٰ«ªøهُ  اْ¢�َ�ْ  ُ·­َّ اyََføا  Después de esto, el niño no 

pudo caminar como castigo por su mal comportamiento. 
El Séptimo: Una mujer sin ninguna vergüenza, que era como una niña, le 

pidió un pedazo de la comida que el Mensajero de Allah (PyB) estaba 
comiendo. Él le dio un poco, pero ella dijo: “No, quiero el bocado de tu boca”. 
Entonces él le dio el bocado y, después de comerlo, ella se convirtió en la 
mujer más modesta y piadosa de Medina.  

No hay ochenta sino tal vez ochocientos ejemplos más de este milagro, 
similares a los ocho mencionados, la mayoría de los cuales están narrados en 
los libros de Hadices y en los libros de la biografía del Profeta (PyB). Por cierto, 
ya que la mano bendita del Mensajero de Allah (PyB) era como una farmacia 
de Luqman el Sabio, y su saliva era como una vertiente del agua de vida de 
Jidr y su aliento era calmante y sanador como el de Jesús (la paz sea con él), y 
el ser humano sufría muchas calamidades y problemas, seguramente mucha 
gente recurrió a él; y los enfermos, los niños y los insanos iban en grandes 
grupos hacia él y todos fueron sanados. Incluso Abu Abd al-Rahman al-
Yamani, conocido como ‘Tavus’, que hizo la Peregrinación cuarenta veces y 
por cuarenta años realizó la oración de la mañana con la ablución de la 
oración de la noche anterior, y quien conoció a muchos de los Compañeros y 
fue uno de los más grandes eruditos de la generación que los siguió, afirmó y 
realizó el informe certero de que sin importar cuántos lunáticos vinieran con el 
Mensajero de Allah (PyB), al ponerles su mano sobre sus pechos, todos eran 
sanados; ninguno quedó sin cura. 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    133 

 

Así, ya que un gran erudito como ese que había dirigido las conexiones 
con la época del Profeta (PyB), hizo tales afirmaciones definitivas y generales, 
por cierto, ninguno de los enfermos que vino al Profeta de Allah (PyB) se fue 
sin ser sanado; todos fueron sanados. Ya que este fue el caso, ciertamente 
miles habrán recurrido a él.  

 

DECIMOCUARTA SEÑAL SUTIL 
Otra numerosa clase de los variados tipos de milagros del Más Noble 

Mensajero (PyB) fueron las maravillas manifestadas como resultado de sus 
oraciones. Esta clase es definitiva y hay ‘verdadero tawatur’ en sus muchos 
informes. Las instancias y ejemplos de ello son demasiado numerosos como 
para calcularlos y muchos de ellos han alcanzado el nivel de ‘tawatur’, o se han 
vuelto famosos como tales. Otros han sido relatados por tales autoridades que 
cargan la misma certeza como reconocido ‘tawatur’. Como ejemplos, citaremos 
sólo algunas de las numerosas instancias de este tipo de milagro que son muy 
reconocidas y las más cercanas al nivel de ‘tawatur’, dando algunas reseñas 
particulares de cada instancia. 

Primer Ejemplo: El hecho de que las oraciones del Noble Mensajero (PyB) 
para que llueva fueran siempre aceptadas se ha transmitido por autoridades de 
Hadices, principalmente Bujari y Muslim. Hubo momentos en que en el púlpito 
él elevaba sus manos para rezar por la lluvia y antes de que los hubiera bajado, 
comenzó a llover. Como se mencionó anteriormente, una o dos veces cuando 
el ejército se había quedado sin agua, las nubes vinieron y trajeron lluvia. Antes 
de su Misión Profética, incluso, durante su infancia, el abuelo del Profeta Abd 
al-Muttalib iba a rezar por lluvia con él, y la lluvia caía por respeto a 
Muhammad (PyB). El hecho se volvió célebre a través de un poema de Abd al-
Muttalib. Y después de la muerte del Profeta (PyB), Omar rezó haciendo de 
Abbas el medio, al decir: “¡Oh, nuestro Sustentador! Este es el tío de tu Amado. 
¡Envíanos lluvia por él!” Y llovía.  

Bujari y Muslim también relatan que al Mensajero de Allah le pidieron que 
rece por lluvia. Lo hizo y tanta lluvia cayó que se vieron obligados a pedirle 
que rece para que pare. Él lo hizo y paró inmediatamente.  

Segundo Ejemplo: Es casi tan reconocido como tawatur que cuando el 
número de Compañeros y creyentes aún no había llegado a cuarenta, el Noble 
Mensajero de Allah (PyB) rezó en secreto mientras realizaba su adoración:  

 ّٰ«ªøا َّ­·ُ  َّ{�ِøمَ  اËَ~ِْÊْا  ِy َ̄ yِو اøوْ  اYَ�ّsَªْگۇ ْ\ِ±  \ُِ� ْ̄ Yمِ  ْ\ِ±  \َِ� ù�¶ِ . Pocos días 

después, Omar ibn al-Jattab se convirtió y fue el medio para proclamar y 
sostener el Islam, por lo que adquirió el título elevado de Faruq [Discernidor de 
la verdad y la falsedad]. 

Tercer Ejemplo: El Mensajero de Allah rezó por varios Compañeros 
distinguidos por diferentes motivos. Sus oraciones fueron todas aceptadas en 



134                                                                                                                         CARTAS 

manera tan brillante que las maravillas de estas oraciones alcanzaron el nivel 
de milagro. Por ejemplo, principalmente Bujari y Muslim relatan que él rezó 

por Ibn Abbas como sigue:  ّٰ«ªøا َّ­·ُ  ُµ·ْ À  ُµکۇ اu۪ªّ  ئىبح َ�ِ£ّ ْ̄ Àَ© اYَّْcªو۪  وََ�ِ»ّ  . Esta 

súplica fue aceptada de tal manera que Ibn Abbas obtuvo el glorioso título de 
‘Intérprete del Corán’ y alcanzó el nivel elevado de ‘erudito educado de la 
comunidad musulmana’. Incluso cuando aún era muy joven, Omar solía 
incluirse en las reuniones de los eruditos religiosos y los Compañeros líderes.  

También, principalmente Bujari y los escritores de los libros auténticos de 
Hadices relatan que la madre de Anas le suplicó al Noble Mensajero de Allah 
(PyB): “Reza para que tu siervo Anas sea bendecido con una abundante 
riqueza y descendencia”. El Profeta (PyB) rezó, diciendo:  

 ّٰ«ªøا َّ­·ُ  ْygِ¦ْøا  ُµَªY®َ  ُهuََªَرِكْ  وَوYَ\َو  ُµَª ئىتخ Y®َ  ُµَcÁَْ��ْøا   . Hacia el fin de su vida, Anas 

dijo jurando por Allah: “He enterrado a cien de mi progenie con mi propia 
mano. Nadie ha sido tan afortunado como yo en cuando a riquezas y 
posesiones. Pueden ver que mi riqueza es verdaderamente abundante. Todo 
esto es el resultado del rezo del Profeta por la bendición de abundancia”.  

También, principalmente el Imám Bayhaqi, y los eruditos de Hadices 
relatan que el Mensajero de Allah (PyB) rezó para que uno de los diez a 
quienes se les prometió el Paraíso, Abd al-Rahman ibn Awf sea bendecido con 
abundancia de riqueza. A través de la bendición de esa oración, él adquirió 
tanta riqueza que en una ocasión donó setecientos camellos junto con sus 
cargas a la causa de Allah. Ve las bendiciones de abundancia que resultaron de 
la oración del Profeta (PyB), y di: “¡Qué grandiosas son las bendiciones de 
Allah!” 

También, los narradores de Hadices y principalmente Bujari relatan: “El 
Mensajero de Allah (PyB) rezó para que Urwa ibn Abi al-Ja’da pudiera 
negociar de manera rentable. Urwa dijo: ‘A veces iba al mercado de Qufa y 
venía a casa en la noche habiendo hecho una ganancia multiplicada por 
cuarenta’”. El Imám Bujari dice: “Si él tomaba la tierra en su mano, ¡aún así 
recibía ganancias de ella!”. 

También, él rezón para que Abadía ibn Yapar adquiriera una abundante 
riqueza, y se volvió tan rico que era famoso por ello. También se volvió tan 
famoso por su generosidad como lo era por la riqueza que obtuvo a través del 
rezo del Profeta (PyB) por la bendición de abundancia.  

Hay numerosas instancias de este tipo de milagro, pero consideramos que 
las cuatro descritas anteriormente son suficientes como ejemplos.  

También, principalmente el Imám Tirmidi relata: “El Noble Mensajero 

(PyB) rezó por Sa’b ibn Abi Waqqas:  ّٰ«ªøا َّ­·ُ  [ْjِøا  ُµَb¹َ�َْد  Rezó por la 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    135 

 

aceptación de la oración de Sa’b Después de eso todos temieron su maldición 
y la respuesta de sus oraciones también se volvieron famosas.  

En otra ocasión, el Mensajero de Allah rezó para que el famoso Abu 
Qataba se mantuviera joven:   

 َ«�ْøا َm  ُ ٰÃّا  ¥َ·َjَْو  ّٰ«ªøرِكْ  ُ·­َّ اYَ\  ُµَª ه۪  ئىتخyِ�ْ ù�  ۪هyِ ù�َ\َو  así rezó para que 

permaneciera joven. Cuando él murió a la edad de setenta años, se veía como 
un jóven de quince. Esto está relatado a través de una narración auténtica.   

También, la famosa historia del poeta Nabigha. Él recitó uno de sus 
poemas ante el Mensajero de Allah (PyB), que decía:  

Y³َ�َْ«َ\  َ̄ٓ َ�ّªءَ اY Yَ²uُkْ®َ  ٓ ³َ ù~َوY³َُVY تن Yَّ² úوَا  ۪yُ² ُuÀ  َذٰ  ¹ْ�َق ¥َِª ًاy·َ�ْ®َ  “Nuestra 

glorificación y alabanza han alcanzado los cielos; queremos ascender aún más 

arriba”. El Mensajero de Allah (PyB) preguntó bromeando:   úبزكيا  َ±Àْøا  ٓ َÀY Yَ\øـ اÁَْªتز  

“¿A dónde, más allá de los cielos?” Nabigha respondió:   ú³َّ_ِ  بزثزاkَªْا YَÀ  رَُ~¹ہئە 
 ِ ٰÃّا  “Hasta el Paraíso”. Luego recitó otro de sus poemas significativos y el 

Profeta (PyB) rezó:  �ِ�ُ�َْÀÊَ  ُ ٰÃّـَ¥  اYَ�  “¡Que Allah no arruine tu boca!” Fue 

a través de la bendición de esta oración del Profeta (PyB) que nunca le falto ni 
un solo diente hasta que llegó a los ciento veinte años. Cuando perdía un 
diente, otro aparecía en su lugar.  

También, está relatado a través de una narración auténtica que él rezó por 

el Imám Ali:  ّٰ«ªøا َّ­·ُ  ِµ�ِ¦ْا  َّyoَªْا  َّy£َªْوَا  “¡Oh, Allah, protégelo del calor y del frío!” 

A través de la bendición de esta oración, el Imám Ali solía vestir ropa de 
verano en invierno y de invierno en verano. Solía decir: “Nunca sufro de calor 
ni de frío, gracias a esa oración”. 

También, él rezó por Fátima:   ّٰ«ªøا َّ­·ُ  Êَ Y·َ�ْkُِb  “¡Oh, Allah, no le des los 

dolores del hambre!” Y Fátima solía decir “Nunca sufrí de hambre después de 
esa oración”.  

También, Tufayl ibn Amr le pidió un milagro al Mensajero de Allah (PyB) 
para mostrarle a su tribu. El Profeta (PyB) dijo:  



136                                                                                                                         CARTAS 

 ّٰ«ªøرْ  ُ·­َّ ا ّ¹َِ²  ُµَª  y apareció una luz entre sus ojos. Luego fue transferida al 

extremo de su vara y se volvió famoso como Dhi’l Nur, el Poseedor de Luz. 
Todos estos incidentes son de reconocidos Hadices que son ciertos.  

También, Abu Hurayra una vez se quejó al Noble Mensajero (PyB) 
porque a veces sufría de olvido. El Mensajero de Allah le dijo que expandiera 
un pedazo de tela. Luego hizo algunos movimientos con su bendita mano 
como si tomara un objeto invisible y lo pusiera sobre la tela. Repitió esto dos o 
tres veces, luego le dijo que junte la tela. Más tarde Abu Hurayra juró que a 
través del misterio de esta oración del Profeta (PyB), nunca más se olvidó de 
nada. Estos eventos también están entre los reconocidos Hadices.  

Cuarto Ejemplo: Describiremos aquí algunos eventos en relación a las 
maldiciones del Mensajero de Allah (PyB). 

La Primera: El Persa Shah Parviz rompió en pedazos la carta enviada a él 
por el Profeta. Cuando el Profeta de Allah (PyB) recibió la noticia de esto, rezó: 

 ّٰ«ªøا َّ­·ُ  ُµ¢ْ ّ{ِ®َ  “¡Oh, Allah, desgárralo a él y a su propiedad como él desgarró mi 

carta!” Fue como resultado de esta maldición que el hijo de Cosroes Parviz, 
Shirviya, lo cortó en pedazos con una daga. Y Sa’d ibn al-Waqqas dividió su 
reinado de modo que en ninguna parte del imperio Sasánida, quedara su 
soberanía. Sin embargo, el Emperador de Bizantio y otros reyes no perecieron 
ya que ellos respetaron las cartas del Profeta.  

La Segunda: Un evento casi tan reconocido como tawatur, sobre el que 
aluden las aleyas del Corán, es este: en los primeros días del Islam, el Noble 
Mensajero (PyB) estaba realizando las oraciones en la Masyid al-Haram 
cuando los jefes de los Quraishíes se reunieron y lo maltrataron. En ese 
momento, el Profeta de Allah (PyB) les envió maldiciones. Ibn Mas’ud afirma: 
“Juro que en la Batalla de Badr vi los cadáveres de todos quienes lo habían 
maltratado y recibieron su maldición”.  

La Tercera: Al negarlo, el Noble Mensajero de Allah (PyB) rezó para que a 
una gran tribu árabe llamada los Mudaría le afectara la sequía y la hambruna. 
Toda la lluvia cesó y ocurrió la sequía y la hambruna. Luego los Quraishíes, 
una rama de los Mudarías, le rogaron al Profeta (PyB) y éste rezó. A partir de 
lo cual las lluvias vinieron y pusieron fin a la sequía. Este evento es reconocido 
con el nivel de tawatur.   

Quinto Ejemplo: El hecho de que las maldiciones del Profeta (PyB) contra 
personas en particular fueran aceptadas y se llevaran a cabo de manera terrible 
está ilustrado por numerosas instancias. Relataremos tres de éstas a modo de 
ejemplo. 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    137 

 

La Primera: Él pronunció la siguiente maldición contra Utba ibn Abi 

Lahab:  ّٰ«ªøا َّ­·ُ  ْ�ّ«ِ ù~  ِµÁَْ«�َ Yً]ْ«¦َ  ْ±®ِ  ¥َِ\Ëَ¦ِ  “¡Oh, Allah, envía un perro sobre él 

de entre tus perros!” Algún tiempo después Utba fue en un viaje durante el cual 
un león lo buscó en la caravana y lo desgarró en pedazos. Este incidente fue 
famoso y se relata como auténtico por las autoridades de Hadices. 

La Segunda: Este es Muhallim ibn Yazama: injustamente él mató a Amir 
ibn Adbat, pero el Mensajero de Allah lo había enviado como comandante de 
una fuerza a pelear en el camino de Allah. Cuando esta noticia le llegó al 

Mensajero, se enojó y lo maldijo diciendo:  ّٰ«ªøا َّ­·ُ  Êَ  ْy�ِ�َْb ­ّ«ِoَ ُ̄ ِªڤ  Muhallim 

murió una semana más tarde. Lo pusieron en su tumba, pero la tumba lo 
arrojó hacia fuera. Lo enterraron en varios lugares diferentes, pero todas las 
veces la tumba lo rechazaba. Finalmente construyeron una fuerte pared entre 
dos rocas y de esta manera el cadáver quedó resguardado.  

La Tercera: Una vez, el Noble Mensajero de Allah (PyB) vio a un hombre 
que comía con su mano izquierda. Le ordenó  

 ۪̄ Áَ]ِْ«¦ُ ¥َ³ِÁ  que coma con su mano derecha. El hombre respondió:  Êَ  �َ۪c~ْøا ُ�Á   

“No puedo”. El Mensajero dijo como una maldición:  ùa�َْ�َc~ْاÊَ “Que de 

aquí en adelante nunca puedas levantarla”. Y después de eso, nunca pudo 
usarla.  

Sexto Ejemplo: Aquí mencionaremos varios eventos que son ciertos, de 
entre las numerosas maravillas que resultaban de las oraciones del Noble 
Mensajero (PyB) y del toque de su mano.  

El Primero: El Mensajero de Allah le dio a Jalid ibn al-Walid, conocido 
como la Espada de Allah, varios de sus cabellos y rezó por su victoria en la 
batalla. Jalid los puso en su gorro. Como resultado de los cabellos y las 
bendiciones de la oración, nunca hubo una batalla en la que él haya peleado 
que no fuera victorioso. 

El Segundo: En el pasado, Salman al-Farsi había sido un esclavo de los 
judíos. Sus amos le habían pedido una recompensa muy alta diciendo: “Para 
obtener tu libertad, debes plantar trescientas palmeras y después de que den 
fruto, debes darnos cuarenta kilos de oro además de la fruta”. Él fue al Noble 
Mensajero (PyB) y le explicó su situación. El Mensajero de Allah (PyB) 
entonces plantó las trescientas palmeras en la región de Medina; sólo una de 
ellas fue plantada por otra persona. Ese año, todas las trescientas palmeras 
dieron fruto excepto por la plantada por otra persona. El Mensajero la arrancó 
de raíz y plantó otra, y también dio fruto. Luego frotó un poco de saliva en una 



138                                                                                                                         CARTAS 

pieza de oro del tamaño de un huevo de gallina y ofreció una oración. Se la 
dio a Salman diciéndole que fuera y se la diera a los judíos. Salman al-Farse 
fue y les dio cuarenta kilos de oro de esa pieza, mientras que permaneció en su 
estado original. Este incidente milagroso, que fue narrado por las autoridades 
más confiables y respetadas, fue el evento más significativo en toda la vida de 
Salman.  

El Tercero: Una Compañera llamada Umm Malik solía regalarle al Noble 
Mensajero (PyB) manteca de una bolsa de cuero llamada ukka. En una 
oportunidad, el Mensajero de Allah pronunció una oración sobre ella mientras 
se la devolvía y le dijo que no la vacíe ni la apriete. Umm Malik tomó la ukka y 
de allí en más como resultado de la bendición de la oración del Profeta, 
siempre tuvo manteca cuando sus hijos lo pedían. Esto continuó por mucho 
tiempo hasta que la apretaron y la bendición desapareció.  

El Séptimo Ejemplo: También hay muchos ejemplos de agua que se 
volvía dulce y emitía un aroma agradable como resultado de la oración del 
Profeta (PyB) y al tocarla; mencionaremos varios a modo de ejemplo: 

El Primero: Los eruditos de Hadices, y principalmente el Imám Bayhaqi, 
informan que el pozo conocido como Bi’r al-Quba a veces se secaba. Cuando 
el Mensajero de Allah (PyB) arrojó el agua con la que se había hecho las 
abluciones adentro del pozo y ofreció una oración, su agua se volvió 
abundante y nunca más se secó.  

El Segundo: Los eruditos de Hadices, incluido Abu Na’im en su Dala'il al-
Nubuwwa (Las Evidencias de la Profecía), informan que cuando el Mensajero 
de Allah (PyB) salivó adentro del pozo de la casa de Anas y rezó, se volvió el 
agua más dulce de Medina.  

El Tercero: Ibn Maja informa que le trajeron un balde de agua de la 
vertiente de Zamzam al Mensajero (PyB). Tomó un poco de ella en su boca y 
luego la vació en el balde. Luego el balde emitió un aroma dulce como el 
almizcle.  

El Cuarto: El Imám Ahmad ibn Hanbal informa que se sacó un balde de 
agua de un pozo. Después que el Mensajero de Allah (PyB) hubo puesto un 
poco de su saliva en el balde y lo vertió en el pozo, comenzó a emitir un aroma 
dulce como el almizcle.  

El Quinto: Hammad ibn Salama, que fue un hombre de Allah y en quien 
confiaba y a quien aceptaba el Imám Muslim y los eruditos del Magrib, informa 
que el Noble Mensajero (PyB) llenó una bolsa de cuero con agua, y respiró 
dentro de ella mientras rezaba. Entonces la ató y se la dio a algunos de los 
Compañeros diciendo: “¡No la abran excepto para realizar las abluciones!” 
Cuando abrieron la bolsa para hacer las abluciones, vieron leche pura con 
crema en su apertura.  

Así, estas cinco instancias han sido narradas por autoridades reconocidas 
e importantes. Juntas con las que no se mencionan aquí, demuestran que 
ocurría este tipo de milagros tan definitivamente como aquellos sobre los 
diferentes informes de los que hay ‘tawatur en significado’.  



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    139 

 

Octavo Ejemplo: Hubo numerosas instancias de cabras infértiles y secas 
que produjeron leche abundantemente al ser tocadas y por las oraciones del 
Noble Mensajero de Allah (PyB). Mencionaremos sólo dos o tres que son 
reconocidas y ciertas a modo de ejemplos: 

La Primera: Todos los libros confiables de la biografía del Profeta narran 
que cuando el Profeta de Allah (PyB) y Abu Bakr el Veraz estaban emigrando a 
Medina, llegaron a la casa de Umm Ma’bad, llamada Atika Bint Jalid al-Juza’i. 
Allí había una cabra extremadamente flaca, infértil y seca. El Mensajero de 
Allah (PyB) le preguntó a Umm Ma’bad: “¿Esta no tiene leche?” Ella 
respondió: “No tiene sangre en su cuerpo, ¿cómo podría producir leche?” El 
Profeta (PyB) golpeó el lomo y tus tetillas y rezó. Luego dijo: “Trae una vasija y 
ordéñala”. La ordeñaron y después de que el Mensajero y Abu Bakr hubieron 
tomado, todas las personas de la casa bebieron hasta estar completamente 
saciados. La cabra creció fuerte y permaneció así bendecida. 

La Segunda: Esta es la famosa historia de Shat ibn Mas’ud: antes de 
convertirse en musulmán, Ibn Mas’ud solía actuar como pastor para algunas 
personas. El Mensajero de Allah (PyB) fue junto a Abu Bakr el Veraz al lugar 
donde Ibn Mas’ud estaba con las cabras. El Mensajero de Allah (PyB) le pidió 
un poco de leche a Ibn Mas’ud. Al responderle que no eran suyas sino de otra 
persona, el Mensajero de Allah (PyB) le dijo que trajera una cabra seca e 
infértil. Entonces él trajo una cabra anciana que no había estado preñada por 
dos años. El Mensajero de Allah (PyB) golpeó sus tetillas con su mano y rezó. 
Luego la ordeñaron y obtuvieron leche dulce que bebieron. Ibn Mas’ud se hizo 
musulmán después de atestiguar este milagro. 

La Tercera: Esta es la famosa historia de las cabras de Halima Sa’diaya, la 
nodriza, es decir la madre de leche del Noble Mensajero (PyB). Había sequía 
donde se encontraba la tribu y todos los animales estaban flacos y sin leche. No 
podían encontrar suficiente para comer. Pero cuando enviaron allí al 
Mensajero (PyB) a su nodriza, por la bendición que él trajo, las cabras de 
Halima Sa’diya regresaban a la noche con sus estómagos y ubres llenas, al 
contrario de todas las cabras de los demás.  

Hay más instancias en los libros de biografía similares a éstas, pero estos 
ejemplos son suficientes para el propósito básico. 

Noveno Ejemplo: Contaremos aquí algunas de las muchas instancias de 
maravillas que se manifestaron después de que el Mensajero de Allah (PyB) 
tocara los rostros y las cabezas de ciertas personas y luego rezara.  

La Primera: Él pasó su mano sobre la cabeza de Omar ibn Sa’d y rezó. 
Cuando el hombre murió a la edad de ochenta años, por la bendición de esa 
oración, no hubo ni un solo pelo gris en su cabello. 

La Segunda: Él puso su mano sobre la cabeza de Qays ibn Zayd y rezó. 
Por la bendición de la oración y el efecto de su toque, cuando Qays alcanzó los 
cien años, su cabeza estaba blanca excepto en donde el Mensajero de Allah 
(PyB) había puesto su mano; esa parte quedó totalmente negra.  



140                                                                                                                         CARTAS 

La Tercera: Abd al-Rahman ibn Zayd ibn al-Jattab era pequeño y también 
feo. El Mensajero de Allah (PyB) tocó su cabeza con su mano y rezó. A través 
de la bendición de su oración, Abdurrahman adquirió la estatura más elevada 
y la forma más bella.  

La Cuarta: A’idh ibn Amr recibió una herida en el rostro durante la Batalla 
de Hunayn. El Mensajero de Allah (PyB) le limpió la sangre de su rostro con su 
mano. La parte de su rostro que el Mensajero (PyB) había tocado adquirió un 

brillo reluciente ِسالْفَر ةركَغ que los eruditos de Hadices describieron como 

parecido a un resplandor blanco sobre un caballo castaño.  
La Quinta: Él pasó su mano sobre el rostro de Qataba ibn Malhan y rezó y 

éste comenzó a brillar como un espejo. 
La Sexta: Cuando Zaynab, la hija de la Madre de los Creyentes Umm 

Salama y la hijastra del Mensajero de Allah era una niña, el Noble Mensajero 
(PyB) salpicó un poco del agua de su ablución sobre su rostro. Con el toque 
del agua, su rostro adquirió una belleza extraordinaria.  

Hay muchos otros ejemplos similares a éstos, la mayoría de los cuales han 
sido relatados por los eruditos líderes de Hadices. Incluso si asumimos que 
cada una de estas instancias es un solo informe y débil, como un todo aún 
demuestran un milagro absoluto de Muhammad (PyB) que tiene la certeza del 
‘tawatur en significado’. Porque si un evento es informado de muchas formas 
diferentes, que haya ocurrido el evento básico se vuelve definitivo. Incluso si 
cada forma es en sí misma débil, aún demuestra el evento básico.  

Por ejemplo, se escuchó un ruido; algunas personas dijeron que una casa 
se había derrumbado. Otras dijeron que era otra casa, y así sucesivamente. 
Cada narración puede ser un solo informe, débil, falso, pero el evento fue que 
una casa se derrumbó; eso era cierto y fueron unánimes en cuanto a ello. Sin 
embargo, las seis instancias que enumeramos anteriormente fueron auténticas 
y algunas de ellas se volvieron famosas. Supón que consideramos cada una de 
éstas como débil, todas juntas aún demuestran la existencia cierta de un 
milagro absoluto de Muhammad (PyB), como el derrumbe absoluto de la casa 
en la comparación. 

Así, el Noble Mensajero de Allah (PyB) realizó milagros definitivos y claros 
de cada categoría. Las instancias de ellos son las formas o ejemplos de aquellos 
milagros universales y absolutos. Tal como la mano, los dedos, la saliva, el 
aliento y el discurso, o sea, el rezo, del Mensajero (PyB) fueron el medio de 
numerosos milagros, así también, sus otras facultades sutiles y emociones y 
sentidos fueron el medio de muchas maravillas. Los libros de biografía e 
historia los han descrito y demostraron que en su conducta, en su ser físico y 
en los sentidos hubo muchas evidencias de su profecía.  

DECIMOQUINTA SEÑAL SUTIL 
Tal como las rocas, los árboles, la luna y el sol lo reconocieron y afirmaron 

su profecía al demostrar cada uno un milagro, así también los animales, los 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    141 

 

muertos, los genios y los ángeles reconocieron a ese ser bendito y afirmaron su 
profecía. Porque por cada una de esas especies que mostraban una cantidad 
de milagros, demostraron que lo reconocieron y proclamaron la afirmación de 
su profecía. Esta Decimoquinta Señal contiene tres Ramas. 

Primera Rama:El reino animal reconoció al Noble Mensajero de Allah 
(PyB) y mostró sus milagros. Hay numerosos ejemplos de esta Rama. Aquí, a 
modo de ejemplos, mencionaremos sólo aquellos que son reconocidos y 
definitivos al nivel de ‘tawatur en significado’, o han sido aceptados por 
eruditos con autoridad, o se han considerado aceptables por la comunidad 
musulmana. 

El Primer Incidente: Éste es reconocido al nivel de ‘tawatur en significado’ 
y se relaciona a dos palomas que vinieron y esperaron en la entrada de la 
cueva de Hira, donde el Mensajero de Allah (PyB) y Abu Bakr el Veraz se 
escondieron de los incrédulos que los perseguía, y la araña que cubrió la 
entrada con una tela gruesa como una cortina. Ubayy ibn Jalaf, uno de los 
líderes de los Quraishíes a quien el Mensajero de Allah (PyB) mató con sus 
propias manos en la Batalla de Badr, miró hacia adentro de la cueva. Cuando 
sus compañeros sugirieron que deberían entrar, él respondió: “¿Para qué? Veo 
una gran tela de araña que parece haber estado allí desde antes que naciera 
Muhammad (PyB). Y miren, esas palomas están allí. ¿Se quedarían allí si 
hubiera alguien en la cueva?”  

En una instancia similar a esta, una paloma bendita hizo sombra sobre la 
cabeza del Mensajero de Allah (PyB) durante la conquista de Meca, que fue 
relatada por el Imám Yalil ibn Wahab.  

También según una narración auténtica, Aisha al-Siddiqa relata: 
“Teníamos un pájaro en nuestra casa llamado dayin, parecido a una paloma. 
Cuando el Mensajero de Allah (PyB) estaba presente se quedaba quieto, pero 
tan pronto como se iba de la casa, el pájaro comenzaba a saltar de un lado a 
otro sin parar”. Así, el pájaro era obediente con el Mensajero (PyB), 
permaneciendo quieto en su presencia.  

El Segundo Incidente: Esta es la extraordinaria historia del lobo que ha 
sido narrada a través de varias cadenas de transmisión de algunos reconocidos 
Compañeros y sobre la cual hay ‘tawatur en significado’. En breve, Abu Sa’id 
al-Judri, Salama ibn al-Akwa, Ibn Abi Wahab y Abu Hurayra y Uhban, un 
pastor que estuvo involucrado en otro evento, relatan a través de numerosas 
cadenas de transmisión: “Un lobo atrapó una cabra y el pastor la salvó del 
lobo. El lobo exclamó: ‘¿No le temes a Allah? ¡Me has privado de mi sustento!’ 
El pastor refunfuñó para sí: ‘¡Qué extraño! ¡El lobo puede hablar!’ El lobo le 
dijo: ‘Tú eres el extraño porque más allá del monte hay alguien llamándote al 
Paraíso. ¡Él es el Mensajero de Allah, aún así tú no lo reconoces!’” A pesar de 
que todas las cadenas de transmisión concuerdan sobre el discurso del lobo, en 
su informe, que tiene una línea fuerte, Abu Hurayra dice: “El pastor le dijo al 
lobo: ‘Yo voy a verlo, pero ¿quién cuidará a mis cabras?’ El lobo respondió: 
‘Yo las cuidaré’. Entonces el pastor le dejó el rebaño al lobo y fue a ver al 



142                                                                                                                         CARTAS 

Noble Mensajero (PyB), creyó en él y regresó a su rebaño. El pastor encontró 
al lobo como pastor; ninguna cabra se había perdido. Entonces él mató una 
para el lobo porque se había convertido en su maestro”.  

Según una cadena de transmisión, uno de los jefes de los Quraishíes, Abu 
Sufyan, y Safwan vieron un lobo que perseguía una gacela hacia el recinto de 
la Kaba. Mientras regresaba, el lobo habló, contándoles sobre la misión 
profética de Muhammad (PyB). Ellos se quedaron perplejos. Abu Sufyan le dijo 
a Safwan: “No le digamos a nadie de esto; temo que todos se unan a él y la 
Meca se vacíe”.  

En Breve: La historia del lobo da una convicción completa y es tan cierta 
como aquellos informes unánimes sobre los que hay ‘tawatur en significado’. 

El Tercer Incidente: Este es la narrativa del camello, que unánimemente se 
relató a través de cinco o seis cadenas de transmisión por famosos 
Compañeros como Abu Hurayra, Thalaba ibn Malik, Yabir ibn Abdallah, 
Abadía ibn Yapar y Abdallah ibn Abi Awfa, que están al comienzo de las 
cadenas. Un camello se acercó al Mensajero de Allah (PyB), se prosternó ante 
él como si lo saludara y habló. Según unas líneas de transmisión, el camello se 
había enojado en un jardín y se había vuelto salvaje, atacando a todos quienes 
se le acercaban. Cuando el Mensajero de Allah apareció, vino hacia él, se 
prosternó como signo de respecto y se arrodilló. El Mensajero puso una brisa 
sobre él y el camello le dijo: “Me hacían hacer el trabajo más pesado y ahora 
me quieren sacrificar. Por eso me volví salvaje”. El Mensajero (PyB) le 
preguntó a su amo si esto era cierto. “Sí”, respondió.  

También, el Noble Mensajero de Allah (PyB) tenía un camello llamado 
Abda. Después de que él murió, por su dolor, el camello no comió ni bebió, 
hasta que murió. Una cantidad importante de autoridades incluyendo a Abu 
Isaac Isfaraini relató que habló con el Profeta sobre una historia cierta. En otra 
instancia, en una narración auténtica, el camello de Yabir ibn Abdallah quedó 
exhausto en un viaje y no pudo seguir más. El Mensajero de Allah (PyB) le dio 
un codazo. El camello recibió tal felicidad y agilidad de ese codazo del Profeta 
que debido a su velocidad no se lo pudo alcanzar con nada ni se pudieron 
agarrar las riendas.  

El Cuarto Incidente: Las autoridades en Hadices y principalmente Bujari 
informan que se rumoreó una noche que el enemigo estaba atacando en las 
afueras de Medina. Los jinetes valientes fueron a investigar. En el camino 
vieron a alguien que venía. Miraron y vieron que era el Noble Mensajero 
(PyB). Él les dijo que no había nada. Él había montado el famoso caballo de 
Abu Talha, como su coraje sagrado lo obligó a hacerlo, y había ido antes que 

cualquier otro a investigar, luego regresó. Él le dijo a Abu Talha:  ُتuْjََو 
 ¥َ ù~yَ�َ ًاyoَْ\  “Tu caballo es extremadamente rápido y decidido”. Mientras 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    143 

 

que anteriormente había sido extremadamente lento. Después de esa noche, 
no hubo caballo que compitiera con él.  En otra ocasión, como se relata en una 
narración auténtica, durante un viaje a la hora de la oración, el Noble 
Mensajero (PyB) le dijo a su caballo que se detenga. Se detuvo y hasta que él 
hubo terminado de rezar, el caballo no hizo ni el más mínimo movimiento.  

El Quinto Incidente: Safina, el siervo del Noble Profeta (PyB) recibió la 
orden de él para ir al Gobernador de Yemen, Muadh ibn Yabal. Fue y en el 
camino se encontró con un león. Safina le dijo: “¡Soy el siervo del Mensajero 
de Allah!” Luego de lo cual el león hizo un sonido como si dijera algo y se fue 
sin molestarlo. Según otra narración, Safina perdió su camino cuando 
regresaba y se encontró con un león. No sólo el león no lo molestó sino que le 
mostró el camino. 

También, se narra de Omar que él dijo: “Un beduino vino al Noble 
Mensajero (PyB). Sostenía un lagarto. Él dijo: ‘Si este reptil atestigua por ti, 
creeré en ti; de lo contrario, no lo haré’ El Mensajero de Allah (PyB) le 
preguntó al lagarto y éste atestiguó por su misión profética de modo muy 
elocuente”.  

También, la Madre de los Creyentes, Umm Salama relata: “Una gacela 
habló con el Noble Mensajero (PyB) y atestiguó su misión profética”.  

Así, hay numerosos ejemplos similares a estos. Describimos algunos que 
son famosos y ciertos. Y a quienes no reconocen ni obedecen al Noble 
Mensajero (PyB), les decimos esto: ¡Oh, ser humano! ¡Aprende una lección de 
éstos! ¡El león y el lobo lo reconocieron y lo obedecieron; tú, entonces, 
deberías intentar no caer más bajo que un animal! 

Segunda Rama:Está relacionada con los cadáveres, los genios y los 
ángeles que reconocieron al Noble Mensajero de Allah (PyB). Hubo muchas 
instancias de esto. Describiremos algunos ejemplos que son famosos y han sido 
relatados por eruditos confiables, primero, sobre los cadáveres. En cuanto a los 
genios y ángeles, los muchos informes relacionados a ellos son tawatur, y los 
ejemplos de ellos no son uno sino mil. Y entonces, los ejemplos de los muertos 
que hablaron: 

El Primero es este: Hasan al-Basri, un alumno importante y leal del Imám 
Ali y la autoridad más grande entre los eruditos de las ciencias externas y 
esotéricas de la época de la generación siguiente a la de los Compañeros, 
relató: “Un hombre vino llorando al Mensajero de Allah (PyB). Él dijo: ‘Tengo 
una niña pequeña; se ahogó en tal arroyo cercano. La dejé allí’. El Mensajero 
de Allah (PyB) se compadeció del hombre y dijo que irían allí juntos. Fueron y 
el Mensajero (PyB) llamó a la niña muerta por su nombre. Inmediatamente la 

niña muerta respondió:   ¥َÁَْ]َّª  ¥َÀْuَ�ْ ù~َو . El Mensajero de Allah (PyB) le 

preguntó: ‘¿Quieres regresar con tu padre y con tu madre?’ Ella respondió: 
‘No, ¡he encontrado algo mejor aquí!’”. 



144                                                                                                                         CARTAS 

El Segundo: Autoridades importantes como el Imám Bayhaqi y el Imám 
ibn Adiyy relatan de Anas ibn Malik, quien Anas dijo: “Una anciana tenía un 
solo hijo que murió repentinamente. La mujer piadosa sentía mucho dolor y 
rezó: ‘Oh, Allah, dejé mi hogar y emigré aquí sólo para obtener Tu 
complacencia y para jurar lealtad al Noble Mensajero de Allah (PyB) y para 
servirle. Por Tu Mensajero, regrésame a mi hijo, que era la única persona que 
me cuidaba’” Anas dijo: “El hombre muerto se levantó y vino a comer con 
nosotros”.  

En los siguientes versos del célebre poema Qasida al-Burda, el Imám 
Busiri se refiere a este evento extraordinario: 

 ْ¹َª  aْ]َ ù~Yَ²  ُرَهuْ¢َ  ٰا ُµُbYَÀ Yً¯َ��ِ تن »Áَnْøا  ُµ ُ̄ َ®­ دَارِس�uُْÀ»  ùٰ  ڦطمn۪  اْ~ ّyِªا   
Si sus maravillas correspondieran a su virtud grandiosamente. No sólo los 
muertos nuevos, la mera mención de su nombre hubiera animado a los huesos 
podridos. 

El Tercero: Eruditos como el Imám Bayhaqi relatan de Abdallah ibn 
Ubaydallah al-Ansari que éste dijo: “Estuve presente cuando Thabit ibn Qays 
ibn Shammas cayó como mártir en la Batalla de Yamama y fue enterrado. 
Mientras lo ponían en la tumba, una voz de repente salió de él diciendo: 

 ٌu َ ّ̄ oَ®ُ رَُ~¹ہئە  ِ ٰÃّ¹ُ ا\øا  ِyېَئۇ\  ّu۪ ّ�ِªا ُ¡À  ُy َ̄ ·۪  وَُ� َ�ّªا ُuÁ  ُنY َ̄ gْ�َُو  ُyّ]َªْا
 n۪ َyّªا ُ­Á . Lo destapamos y miramos: estaba muerto y sin vida, aún así estaba 

prediciendo el martirio de Omar incluso antes de que él hubiera sucedido en el 
Califato”.  

El Cuarto: El Imám Tabarani y Abu Na’im en su Dala’il al-Nubuwwa, 
relatan de Un’man ibn Bashir: “Zayd ibn Jariya de pronto cayó muerto en el 
mercado. Llevamos su cuerpo a su casa. Esa noche entre la oración del ocaso 
y de la noche, mientras las mujeres estaban llorando a su alrededor, él 

exclamó: ..ا¹ُc�ِ²ْøا..ا¹ُc�ِ²ْøا    ‘¡Silencio!’ Luego, diciendo:  ٌu َ ّ̄ oَ®ُ رَُ~¹ہئە  ِ ٰÃّا 
Ëَمُ  َ�ّªøا  ¥َÁَْ«�َ YَÀ رَُ~¹ہئە  ِ ٰÃّا  ,  Así, si los cadáveres sin vida afirman su 

profecía y los vivos no, ¡por cierto están más muertos que el muerto y más sin 
vida que los cadáveres! 

En cuanto a los ángeles que aparecían y servían al Mensajero de Allah 
(PyB) y a los genios que creían en él y le obedecían, estos hechos han sido 
informados muchas veces y son tawatur. Se han mencionado explícitamente en 
muchas aleyas del Corán. En la Batalla de Badr, según el Corán, cinco mil 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    145 

 

ángeles le sirvieron como soldados en el frente, como los Compañeros. Por 
cierto, esos ángeles adquirieron distinción entre los ángeles, como los hombres 
que pelearon en la batalla. Hay dos aspectos que deben considerarse en este 
asunto: 

El Primero es el hecho de que la existencia de distintos tipos de genios y 
de ángeles es tan definitiva como la existencia de las variedades y especies de 
animales y seres humanos y que se relacionan con nosotros. Hemos 
demostrado esto fehacientemente en la Palabra Veintinueve con tanta certeza 
como que dos más dos son cuatro, y referimos su prueba a esa Palabra.  

El Segundo Aspecto es que los miembros de la comunidad del Mensajero 
de Allah (PyB) los veían y hablaban con ellos como uno de sus milagros. 

Así, los eruditos líderes de Hadices, y principalmente Bujari y Muslim, 
unánimemente relatan: “Una vez, un ángel, es decir, Gabriel, apareció en 
forma de un hombre vestido de blanco. Él se acercó al Mensajero de Allah 
(PyB), que estaba sentado entre sus Compañeros y le preguntó: 

Yنُ وََ®YاY®َ  ۪ÊْاËَ~ِْÊْمُ   َ̄ À  ُنY ù�nِْÊْاY®ََو  ‘¿Qué es el Islam? ¿Qué es la fe? ¿Y qué 

es el bien?’ Explícamelos’. El Mensajero (PyB) se los explicó y los Compañeros 
se reunieron allí tanto para recibir instrucción valiosa como para ver a la 
persona con claridad. A pesar de que parecía un viajero, no mostraba signos 
de haber viajado. De pronto se levantó y desapareció. Entonces el Mensajero 
de Allah (PyB) dijo: ‘¡Gabriel hizo eso para enseñarles!’” 

También, las autoridades de Hadices relatan a través de narraciones 
ciertas y auténticas al nivel de ‘tawatur en significado’: “Los Compañeros 
vieron a Gabriel con el Mensajero de Allah (PyB) muchas veces en forma de 
Dihya, que era muy atractivo”. Por ejemplo, Omar, Ibn Abbas, Usama ibn 
Zayd, Harith, Aisha al-Siddiqa y Umm Salama ciertamente establecieron y 
relataron: “Frecuentemente veíamos a Gabriel con el Mensajero de Allah en 
forma de Dihya” ¿Es acaso posible que esas personas dijeran que lo habían 
visto si no lo hubieran hecho? 

También, el conquistador de Persia, Sa’d ibn Abi Waqqas, que era uno de 
los diez a quienes se les prometió el Paraíso, relata en una narración auténtica: 
“En la Batalla de Uhud vimos dos personas vestidas de blanco a ambos 
costados del Mensajero de Allah (PyB), cuidándolo como centinelas. 
Comprendimos que eran los ángeles Gabriel y Miguel”. ¿Es acaso posible que 
si semejante héroe del Islam diga que los vio si no lo hubiera hecho? 

También, Abu Sufyan ibn Harith ibn Abd al-Muttalib, el primo del Profeta, 
relata en una narración auténtica: “En la Batalla de Badr, vimos jinetes vestidos 
de blanco entre el cielo y la tierra”.  

También, Hamza le rogó al Noble Profeta (PyB) para ver a Gabriel. 
Entonces él se lo mostró a Hamza en la Kaba, pero no pudo soportarlo y se 
cayó al suelo inconsciente.  



146                                                                                                                         CARTAS 

Hubo muchos eventos como estos de ángeles que se vieron. Todos 
demuestran un tipo de los Milagros de Muhammad (PyB) y muestran que los 
ángeles también eran como mariposas de luz atraídas por la lámpara de su 
profecía. 

En cuanto a los genios, no sólo los Compañeros sino que frecuentemente 
ocurría que miembros comunes de la comunidad musulmana se encontraban 
con ellos y los veían. Pero los informes más ciertos y auténticos nos llegan a 
través de los eruditos líderes de Hadices, que dicen que Ibn Mas’ud relató: “Yo 
vi a los genios la noche en que ellos aceptaron el Islam en Batn al-Nakhl. Me 
parecieron como los Zut, una tribu de Sudán de alta estatura; se parecían a 
ellos”.  

También hay un incidente en relación a Jalid ibn al-Walid, que es famoso 
y se ha autenticado y es aceptado por los eruditos líderes de Hadices: cuando 
el ídolo llamado Uzza fue destruido, un genio salió de él en forma de mujer 
negra. Jalid lo cortó en dos con su espada. El Noble Mensajero (PyB) dijo en 
conexión a esto: “Solían adorarlo adentro del ídolo Uzza; ya no puede ser 
adorado”.  

También, en una narración famosa de Omar, éste dijo: “Mientras 
estábamos con el Mensajero de Allah, un genio llamado Hama vino en forma 
de un anciano que llevaba una vara; él aceptó el Islam. El Noble Mensajero 
(PyB) lo instruyó en algunas Suras cortas del Corán, que escuchó con atención, 
y luego partió”. Algunos eruditos de Hadices han cuestionado este último 
incidente, pero los más importantes entre ellos lo declararon auténtico. De 
cualquier modo, es innecesario describir esto tan corto con muchos detalles, 
porque los ejemplos de ello son muchos. Sólo agregaremos esto: 

A través de la luz del Más Noble Mensajero de Allah (PyB), a través de su 
entrenamiento y al seguirlo, miles de polos espirituales y eruditos purificados 
como Sheik Abd al-Qadir han conocido y hablado con ángeles y genios. Este 
hecho ha alcanzado el nivel de ‘tawatur’ cien veces a través de innumerables 
instancias. Sí, que los miembros de la comunidad de Muhammad (PyB) 
estuvieran en contacto con ángeles y genios y que hablaran con ellos ocurrió 
por la guía milagrosa y la instrucción del Noble Mensajero (PyB). 

Tercera Rama: La protección y la preservación del Mensajero de Allah 
(PyB) fue un claro milagro y muchas instancias de ello se indican por la clara 

verdad de la aleya:  ُ ٰÃّوَا  ¥َ ُ̄ �ِ�َْÀ  َ±®ِ  ِسYَ³ّªا   

Por cierto, cuando el Mensajero de Allah apareció, él no estaba solamente 
desafiando a un grupo, o a un pueblo, o a algunos gobernadores, o a una 
religión sino que más bien estaba desafiando sin la ayuda de nadie a todos los 
reyes y a la gente de todas las religiones. Y hasta que él murió con perfecta 
facilidad y felicidad y se elevó hacia la corte celestial, por veintitrés años estuvo 
sin guardia ni protector y estuvo expuesto a numerosas conspiraciones, con su 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    147 

 

propio tío como su más grande enemigo y su propia tribu y pueblo hostiles con 
él. Esto demuestra qué verdad poderosa expresa la aleya  

 ُ ٰÃّوَا  ¥َ ُ̄ �ِ�َْÀ  َ±®ِ  ِسYَ³ّªا   y qué punto firme de apoyo fue. Sólo 

mencionaremos algunos eventos clasificados como definitivos a modo de 
ejemplos. 

Primer Evento: Los eruditos de Hadices y de la biografía del Profeta 
informan unánimemente que los Quraishíes habían hecho cierto acuerdo para 
matar al Mensajero de Allah (PyB). Con la sugerencia de un demonio en forma 
humana, para evitar la discordia entre los Quraishíes, al menos un miembro de 
cada rama de la tribu formó un grupo de casi doscientos hombres bajo el 
mando de Abu Yahl y Abu Lahab, y planearon un ataque sorpresa en la casa 
del Profeta. Ali estaba con el Mensajero de Allah (PyB). Él le había dicho que 
durmiera esa noche en su cama. El Mensajero esperó hasta que los Quraishíes 
vinieron y rodearon por completo la casa, luego fue y arrojó un puñado de 
tierra sobre sus cabezas y ninguno de ellos lo vio. Pasó entre ellos y 
desapareció. Cuando llegaron a la cueva de Hira, dos palomas y una araña se 
volvieron sus guardias y lo protegieron de los Quraishíes.  

El Segundo Evento: Por cierto ocurrió que cuando salieron de la cueva y 
se dirigieron hacia Medina, los siguió un hombre muy valiente llamado Suraqa, 
quien por una gran recompensa había sido enviado por los líderes de Quraish 
para matarlos. El Mensajero de Allah (PyB) y Abu Bakr el Veraz había visto 
que venía Suraqa cuando salieron de la cueva. Abu Bakr se había puesto 

nervioso, pero el Mensajero de Allah le dijo:  Êَ  ْن{َoَْb  َّن úا  َ ٰÃّا Y³َ�َ®َ , como lo 

había estado en la cueva. El Profeta (PyB) miró a Suraqa: las pesuñas de su 
caballo estaban atascadas en la arena. Se liberó y comenzó a seguirlos. Luego 
nuevamente el caballo se quedó paralizado y algo como humo subía de donde 
sus pezuñas estaban atascadas. En este punto comprendió que estaba más allá 
de su poder y del poder de cualquiera el dañar al Mensajero de Allah (PyB). 
Rogó por misericordia. El Mensajero (PyB) lo liberó, pero le dijo: “Regresa, 
pero asegúrate de que nadie más venga tras nosotros”.  

En relación a este incidente, deberíamos mencionar también que el pastor 
los encontró e inmediatamente se dirigió a Meca para informar a los 
Quraishíes. Pero al llegar a la ciudad, se olvidó por qué había ido. Sin importar 
cuánto lo intentó, no pudo recordar. Se vio obligado a regresar. Entonces, más 
tarde comprendió que había sido forzado a olvidar. 

El Tercer Evento: Los eruditos líderes de Hadices relatan a través de 
muchas cadenas de transmisión que en la Batalla de Ghatafan y Anmar, un 
valiente jefe tribal llamado Ghurath se acercó al Noble Profeta (PyB) sin que 
nadie lo viera, espada en mano. Le dijo al Mensajero de Allah: “¿Quién te 
salvará de mí?” El Mensajero de Allah (PyB) respondió: “¡Allah!” Luego rezó: 



148                                                                                                                         CARTAS 

 ّٰ«ªøاْ¦³�ِ۪  ُ·­َّ ا ِµÁ Y َ̄ ِ\  ùaWْ�ِ . De repente, Ghurath recibió un golpe desde lo Oculto 

entre los hombros y su espada se cayó al suelo. El Noble Mensajero (PyB) 
levantó la espada y dijo: “¿Ahora quién te salvará de mí?” Luego lo perdonó y 
el hombre regresó a su tribu. Todos se quedaron sorprendidos ante el guerrero 
valiente y corajudo y le preguntaron qué le había pasado y por qué no había 
hecho nada. Les respondió: “Fue así como sucedió. He venido ahora del mejor 
de los hombres”.  

En un incidente similar a este en la Batalla de Badr, un embustero se 
acercó al Noble Mensajero (PyB) por detrás cuando nadie se dio cuenta. Justo 
cuando estaba levantando su espada para atacar, el Mensajero de Allah (PyB) 
giró y lo miró; el hombre tembló y su espada se cayó al suelo.  

El Cuarto Evento: Este es reconocido al grado de ‘tawatur en significado’ 
y lo presenta la mayoría de los comentadores Coránicos como una razón 
inmediata de la revelación de la aleya:  

Yَّ² úا Y³َْ«�َjَ ئىبىتخ  ْ­·ِ¢ِY³َ�ْøا  ÊًËَ�ْøا  »َ·َِ�  úنِ  بزثزاY¢ََْذÊْ¹کۓ َ�ُ·­ْ  اoُ َ̄  وY³َْ«�َjََ تن ُ®ْ£
 ْ±®ِ ǯطمَقح\  u۪Àْøا ْ­·ِÀ ا ًuّ ù~  وَِ®کۆ  ْ­·ِ�ِ«ْrَ ا ًuّ ù~  ْ­¶ُY³َÁْ ù��َْY�َ  ْ­·ُ�َ  Êَ  وکۓyُ�ِ]ُْÀ  

También se relata por los más educados comentadores y eruditos de Hadices. 
Ellos relatan que Abu Yahl hizo un juramento diciendo: “Atacaré a Muhammad 
con una piedra si lo veo prosternándose”. Tomó una piedra grande y fue a 
buscar al Mensajero de Allah. Levantó sus manos para arrojar la piedra cuando 
lo vio prosternándose y se quedaron levantadas. El Mensajero de Allah (PyB) 
se levantó después de completar sus oraciones y las manos de Abu Yahl fueron 
liberadas. Las pudo mover porque el Profeta (PyB) lo permitió o bien porque 
no había más necesidad de que las mantuviera así. En otro incidente similar, 
un hombre de la misma tribu de Abu Yahl, al-Walid ibn Mughira según una 
narración, fue a la Kaba con una piedra grande en su mano para atacar al 
Noble Mensajero (PyB) mientras estuviera prosternándose, pero los ojos del 
hombre se sellaron y no pudo ver entrar al Mensajero (PyB) ni pudo ver a la 
gente que lo había enviado; sólo pudo escuchar sus voces. Cuando el 
Mensajero de Allah (PyB) terminó de rezar, sus ojos se abrieron porque no 
había más necesidad de que estuvieran sellados.  

También, se relata a través de una narración auténtica de Abu Bakr el 
Veraz, que después de la Sura sobre Abu Lahab fue revelada, su esposa 
Hammalat al-Hatab (quien lleva la madera) Umm Yamil fue a la Kaba con una 
piedra en su mano. Vio a Abu Bakr, que estaba sentado al lado del Noble 
Mensajero (PyB), y le preguntó: “¿Dónde está tu amigo? Oí que se burló de mí. 
Si lo veo, lo golpearé en la boca con esta roca”. Ella no pudo ver al Mensajero 
de Allah (PyB), a pesar de que estaba sentado al lado de él. Por supuesto, una 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    149 

 

portadora de madera del Infierno como esa no podría estar en presencia del 
‘Sultán de Lawlak’, que estaba bajo protección Divina, y verlo. ¿Cómo podría 
ver? 

El Quinto Evento: Está relatado a través de narraciones sólidas que Amir 
ibn Tufayl y Arbad ibn Qays conspiraron para asesinar al Noble Mensajero de 
Allah (PyB). Amir dijo: “Lo mantendré ocupado y tú lo atacas”. Fueron, pero 
Arbad no hizo nada. Amir le preguntó más tarde por qué no lo atacó. Arbad 
respondió: “¿Cómo podría hacerlo? Cada ves que intentaba golpearlo, te veía 
a ti entre nosotros dos. ¿Cómo podría haberte atacado?”.  

El Sexto Evento: Está relatado a través de una narración auténtica que en 
la batalla de Uhud o en bien en la de Hunayn, Shayba ibn Osman al-
Hayabayya, a cuyos tío y padre Hamza había matado, se acercaron 
sigilosamente al Noble Mensajero (PyB) para vengarlos. Al levantar su espada 
desenvainada, de repente se resbaló de su mano. El Mensajero de Allah se dio 
vuelta y lo miró, poniendo su mano en su pecho. Shayba más tarde dijo: “En 
ese momento no había nadie en el mundo a quien haya amado más”. Él creyó 
en el Profeta (PyB) y le dijo que vaya a pelear. Shayba dijo: “Fui y peleé en el 
frente del Mensajero de Allah (PyB). Si me hubiera cruzado con mi propio 
padre en ese momento, ¡lo hubiese atacado!” También, el día de la conquista 
de Meca, un hombre llamado Fadala se acercó al Mensajero de Allah (PyB) 
con la intención de atacarlo. El Mensajero (PyB) lo miró y dijo sonriendo: 
“¿Qué te has dicho?”, rezando que pudiera ser perdonado. Fadala se convirtió 
en creyente y dijo: “En ese momento no había nadie en el mundo a quien yo 
amara más”.  

El Séptimo Evento: Según una narración auténtica, en el mismo momento 
que algunos judíos, con la intención de asesinarlo, iban a arrojar una roca 
grande sobre el Noble Mensajero de Allah (PyB) mientras estaba sentado, él se 
levantó por la protección Divina; entonces el complot no llegó a nada.  

Hubo muchos eventos similares a estos siete. Los eruditos de Hadices y 
principalmente el Imám Bujari y el Imám Muslim relatan de Aisha que después 

de la revelación de la aleya:  ُ ٰÃّوَا  ¥َ ُ̄ �ِ�َْÀ  َ±®ِ  ِسYَ³ّªا  el Mensajero de Allah 

(PyB) le dijo a quienes lo cuidaban de vez en cuando: 

 ٓ َÀY Y·َُّÀøسُ  اYَ³ّª¹ُا ا�yِ ù�²ْا  ْu£ََ�  ۪³ َ̄ ù��َ»  َئىنمنجر  َّ{�َ  َ©ّjََو  “¡Oh, hombres, déjenme, 

porque Allah, el Grande y Poderoso, me protege!” “No es necesario 
protegerme, mi Señor me protege”. 

Así, desde el comienzo hasta aquí, este tratado muestra que cada especie, 
cada reino de la creación del universo, reconoció al Noble Mensajero (PyB) y 
estuvo conectado a él. Sus milagros se manifestaron en cada uno de ellos. Esto 
significa que el Profeta Muhammad (PyB) es el oficial y el Mensajero de Allah 
Todopoderoso, en relación a Sus títulos de Creador del Universo y Sustentador 



150                                                                                                                         CARTAS 

de todas las Criaturas. Por ejemplo, cada oficina o departamento del gobierno 
reconoce un oficial de alto rango, un inspector, del rey y sea donde sea que él 
entre, los que estén allí mostrarán un interés por él, ya que actúa en nombre 
del rey de todos ellos. Si él es sólo un inspector en lo judicial, entonces sólo ese 
departamento del gobierno lo reconoce; las otras oficinas no. Y si él es un 
inspector del ejército, el servicio civil no lo reconoce. Se entiende, entonces, 
que todos los reinos y esferas del gobierno Divino, cada especie y grupo desde 
los ángeles hasta las moscas y las arañas, supieron y reconocieron al Mensajero 
de Allah (PyB), o habían sido informados sobre él. Es decir, él es el Sello de los 
Profetas y el Mensajero del Sustentador de Todos los Mundos. Y su misión 
profética fue más comprensiva y abarcativa que la de todos los profetas que lo 
precedieron. 

DECIMOSEXTA SEÑAL SUTIL 
Las maravillas que tuvieron lugar antes de la misión profética, pero que se 

relacionaron a ella, se llaman irhasat y éstas también fueron indicios y pruebas 
de su profecía. Fueron de tres tipos: 

EL PRIMER TIPO: Este tipo de de irhasat comprende las noticias de la 
misión profética de Muhammad (PyB) dadas por la Torá, la Biblia, los Salmos 
de David y las escrituras reveladas a otros profetas, como lo establece el Corán. 
Por cierto, ya que esos Libros son escrituras reveladas y quienes los trajeron 
fueron profetas, es necesario y cierto que deban haber mencionado a quien 
sustituiría a sus religiones, cambiaría la forma del universo e iluminaría la mitad 
de la tierra con la luz que trajo. ¿Es posible que esas escrituras, que informaron 
eventos insignificantes, no hubieran hablado del fenómeno más importante de 
la humanidad: la misión profética de Muhammad (PyB)? Sí, ya que 
seguramente hablarían de ello, lo denunciarían como una falsedad y así 
salvarían a sus religiones de la destrucción y a sus libros de la derogación o 
bien lo afirmarían y, a través de ese hombre veraz, salvarían sus religiones de la 
superstición y la corrupción. Ahora, tanto amigos como enemigos concuerdan 
en que no hay ningún tipo de denuncia en las escrituras, en cuyo caso debe 
haber una afirmación. Y, ya que hay cierta afirmación, ya que hay una razón 
definitiva y una causa fundamental para tal afirmación, nosotros también 
demostramos a través de tres pruebas categóricas la existencia de esta 
afirmación. 

Primera Prueba: El Noble Mensajero de Allah (PyB) les dice a través de la 
lengua del Corán: “Vuestras escrituras me describen y me confirman; me 
confirman en las cosas que digo”. Él los desafía con aleyas como: 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    151 

 

Yدِ¢۪  ېئەc³ُْ­ْ  اúنْ  ¹َّْcªYِ\ ِ_À  ٓ¶َ¹ُ«ْbY�َYرٰ  ¹ُbYْ�َا ¢ُْ©  ù¹َْا ¢ُْ© تن  ڦطم�ªY�ََb  ُعuَْ²  ٓ ³َ\ْ øاYَ²َءY 
 ٓ ³َ\ْøـوَا Y³َ ۀYْءَ¦ُـوY  ٓù�ِ²َءYَ²َوù�ِ²َٓ  ۀYْءَېئە ù��ُ²ْøېئە  وَا ù��ُ²ْøۀْوَا  َّ­ُf  ©ْ·َِc]َْ² 

 ©ْ�َkْ³َ�َ  َ_³َ�َْª  ِ ٰÃّذِ\۪  تر اYېئەªْڦطما 
Traed la Torá y recitadla y venid, tomando a nuestros hijos y a nuestras 

mujeres, elevando nuestras manos hacia el Trono de Allah, hagamos que la 
maldición de Allah caiga sobre los mentirosos. A pesar de que constantemente 
los hostigó con aleyas como estas, ningún erudito judío o sacerdote cristiano 
pudo mostrar que él hubiera hecho algún error. Si hubieran podido, esos 
numerosos y obtusos incrédulos y embusteros celosos judíos y todo el mundo 
de la incredulidad lo hubiera proclamado en todas partes. El Profeta (PyB) 
también dijo: 

“¡O encuentran un error mío o lucharé con ustedes hasta destruirlos!” Y 
ellos eligieron la guerra y la desdicha. Eso significa que no pudieron encontrar 
ningún error. Porque si lo hubiera hecho, se hubieran salvado de todo eso.  

Segunda Prueba: Las palabras de la Torá, la Biblia y los Salmos no son 
milagrosas como las del Corán. Además, han sido traducidas una y otra vez y 
muchísimas palabras extrañas se mezclaron con ellas. También, las palabras de 
los comentadores y sus interpretaciones falsas se han confundido en sus 
versículos. Además, las distorsiones de los ignorantes y hostiles se han 
incorporado a ellas. De esta manera, las corrupciones y alteraciones se han 
multiplicado en aquellos Libros. De hecho, el Sheik Ramatallah al-Hindi, el 
reconocido erudito, les demostró a los eruditos y sacerdotes judíos y cristianos 
miles de corrupciones en ellas y los silenció. De todos modos, a pesar de estas 
corrupciones, en nuestra época el célebre Husayn Yisri (que Allah tenga 
misericordia de él) extrajo ciento catorce indicaciones de la profecía de 
Muhammad (PyB) y las incluyó en su Risalat al-Hamidiya. Se tradujo al turco 
por el difunto Ismael Hakki de Manastir; quien quiera puede referirse a él.  

También, muchos eruditos judíos y cristianos reconocieron y admitieron 
que los atributos de Muhammad el Árabe (PyB) estaban escritos en sus Libros. 
El famoso emperador romano Heráclito, que no era musulmán, dijo: “Jesús 
informó la llegada de Muhammad”.  

También, otro gobernante romano llamado Muqawqis, el Gobernador de 
Egipto, y los célebres eruditos y líderes judíos como Ibn Suriya, Zubayr ibn 
Batiya, Ibn Akhtab y su hermano Ka’b ibn Asad, aún no siendo musulmanes, 
admitieron: “Él está descrito en nuestros Libros”.  

También, algunos reconocidos eruditos judíos y sacerdotes cristianos se 
rindieron en su obstinación al ver los atributos de Muhammad (PyB) como se 
describió en los libros anteriormente mencionados y creyeron en él. Luego les 



152                                                                                                                         CARTAS 

señalaron estas referencias a otros eruditos judíos y cristianos y los 
convencieron. Entre ellos estaban los famosos Abadía ibn Salam, Wahb ibn 
Munabbih, Abu Yasir, los dos hijos de Sa’ya, Asid y Tha’laba y Shamul. Éste 
último vivió en la época de Tubba, el gobernante de Yemen. Shamul se 
convirtió en creyente antes de la misión profética de Muhammad (PyB) y sin 
nunca haberlo visto, tal como lo hizo Tubba. Mientras que el invitado de los 
Bani Nadir antes de la misión profética, un agnóstico llamado Ibn al-Hayyaban 

declaró:  ۪y¢َ [ٌÀ  ُ¹ر·ُُ�  ّ»ٍ]َِا¶ٰ  ²wَ  ُدَار  ۪µِbyَkْ¶ِ   “Un profeta aparecerá pronto y 

este es el lugar al que él emigrará”. Él murió allí. Más tarde, cuando esa tribu 
entró en guerra con el Mensajero de Allah (PyB), Asid y Tha’laba se 
presentaron y les gritaron a la tribu:  

 ِ ٰÃّ¹َ  وَا¶ُ  wَّ۪ªىا  َu·ِ�َ  ْېئە­Áَْªúا  ۪� ِµÁ  ُ±\ْ úنْ  اY]َÁَ¶َ   “Por Allah, Él es quien Ibn al-

Hayyaban prometió que vendría, ¡no peleen con Él!”. Pero no le prestaron 
atención y pagaron el castigo. 

También, muchos de los eruditos judíos como Ibn Bunyamin, Mijayriq y 
Ka’b al-Ahbar, se volvieron creyentes al ver los atributos proféticos en sus 
Libros y silenciaron a quienes no aceptaron la fe.  

También, el famoso erudito y monje cristiano Bahira, que fue mencionado 
anteriormente: El Mensajero de Allah (PyB) tenía doce años cuando fue a 
Damasco con su tío y fue por él que Bahira invitó a los Quraishíes porque él 
había visto una nube que daba sombra sobre la caravana. Cuando continuó 
haciéndolo, él se dio cuenta de que al que él estaba buscando estaba con la 
caravana y había enviado a alguien a que lo busque. Le dijo a Abu Talib: 
“¡Regresen a Meca! Los judíos están extremadamente celosos y recurrirán a la 
traición, porque sus atributos están descritos en la Torá”.  

También, Néstor el Abisinio, y el gobernante de ese país, el Negus, 
creyeron al ver los atributos de Muhammad (PyB) escritos en sus Libros. 

También, un reconocido erudito cristiano llamado Daghatr se convirtió en 
creyente al ver la descripción del Profeta (PyB) y fue martirizado cuando 
proclamó esto entre los Bizantinos.  

También, de los líderes cristianos, Harith ibn Abi Shumar al-Ghasani y los 
gobernantes prominentes y líderes religiosos de Damasco como Sahib al-Ilya, 
Heráclito, Ibn Natur y al-Yarud, entraron al Islam después de ver la descripción 
del Profeta (PyB) en sus Libros. De ellos, sólo Heráclito ocultó su fe en nombre 
del gobierno mundanal. 

También, como éstos, Salman al-Farse había sido cristiano. Buscó al 
Noble Mensajero (PyB) después de ver su descripción.  

También, un famoso erudito llamado Tamiz y el reconocido gobernante 
Abisinio, el Negus, y los abisinios cristianos y los sacerdotes de Nayran, todos 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    153 

 

unánimemente declararon que habían visto la descripción del Profeta (PyB) en 
sus Libros y así creyeron en él.  

Tercera Prueba: Aquí, como ejemplos, señalamos algunas instancias de 
versículos de los Evangelios, la Torá, y los Salmos que se relacionan a nuestro 
Profeta (PyB). 

Primero: En los Salmos está el siguiente versículo:  

 ّٰ«ªøا َّ­·ُ  eْ�َ\ْا Y³ََª  ۪£®ُ َ­Á  ِ_َ³ّ ُ�ّªا  َu�َْ\  ِةyَْc�َªْا .  

Aquí, “Mukímüs-Sünne” hace referencia al Profeta Muhammad (PyB). 
Un versículo de los Evangelios dice:  

۪�  َ¢Yہئە َ̄ ªْا ُmÁ  úیتخبخا [ٌ¶ِذَا  úبزكيا  øئىنما  ۪\øېئە­ْ وَاÁ  ùe�َ]ْÁَِª  ُ­§َُª  ۪«¢َْرY�َªْاYَ�Á  
 El Mesías dijo: “Me voy, así Paráclito, es decir Ahmad Muhammad, 

vendrá”.  
Un segundo versículo de los Evangelios.  

 úتخبخبىیا  [ُُ«�ْøرَْ¢»۪  ئىنمنجرَ  ِ®±ْ  اY�َYً�Á  َ¹ن§َُÀ ۀَْ®َ�ېئەـ  úبزثزا  ِuَ\َÊْا  “Le pido a mi Señor 

por el Paráclito que él pueda permanecer con ustedes para siempre”. Paráclito, 

que quiere decir  ُرِقY�َªْøا ǭطمَقح\  ّ¡ِoَªْا  ©ِ�ِY]َªْوَا   es el nombre de nuestro Profeta 

en esos Libros.  
Un versículo de la Torá dice:  

نَّ  úا  َ ٰÃّہئە اY¢َ ـÁ¶۪yٰ\ِْÊَِنَّ  ۀ úا  َyjَY¶َ  ُu«َِb  ُېَئە¹نÀَو  ْ±®ِ Y¶َuَِªَهُ  َ®±ْ  وuَُÀ ¹ْ�َڻۓ 
 ِ�Á ۪̄ kَªْا  ُuَÀَو  ِ�Á ۪̄ kَªْ�¹�َُ_ٌ  ا]ْ®َ  ِµÁَْª ú¹�ُعِ  اsُªْYِ\ . “Hagar – la madre de Ismael – 

tendría hijos. Surgirá de sus hijos uno cuya mano estará por encima de todo, y 
las manos de todo se abrirán a él con reverencia” 

Otro versículo de la Torá:  

b¹َrِِْ·ـ «\­Á  ْ­·َُª YًÁّ]َِ²  ْ±®ِ  ۪ٓ³ٌَ ُ®£۪  یتخبخاYَÀ  ~ٰ¹®ُ»  ú وََ¢Yہئە úۀْا  ¥ََ«gْ®ِ ىyِjُْئىتخ بزكا¢¹َْ  وَا  

 ۪µ ِ̄ �َ  ©ُjُ َyّªوَا  wَّ۪ªىا  Êَ  ©ُ]َ£َْÀ ³َِّ[ِ«ّ  َ¢¹ْہئەªا  wَّ۪ªىا  ُ­َّ«§ََcَÀ » ِ̄ ~ْYِِ\ Yَ²َO�َ ـ£َِc²ْøۀُا  ُµ³ْ®ِ  

“Enviaré un profeta como tú, de los hijos de sus hermanos [los hijos de Ismael]; 
pondré Mi palabra en su boca, hablará con mi revelación y ¡castigaré a quien 
no acepte las palabras de quien hablará en Mi nombre!” 



154                                                                                                                         CARTAS 

Un tercer versículo de la Torá:  َلY¢َ  ~ٰ¹®ُ»  ِّرَب  úیتخبخا  ُujِøئىبح ا  ِ_Àَ¹َّْرcªا  ً_  اُّ®َ
 ْ­¶ُ  ُyÁْrَ  ٍ_ yُ�ْوفِ  yُ®ُYَْÀونَ  Yَ³ّ«ِªسِ  اaْjَyِrُْ  اُّ®َ َ̄ ªْYِ\  ³ََْ·¹ْکۓÀَو  ±ِ�َ 

 ِy³ْېئە ُ̄ ªْ¹³ُنَ  ا®ِQُْÀَو  ِ ٰÃّYِ\  ْ­·ُ«ْ�َjْY�َ  ۪c _ُ  Y¢َ  ¥َ«ِْbہئە  «اُّ®َ uٍ  اُّ®َ َ ّ̄ oَ®ُ  
 UN RECORDATORIO: En esos libros, el nombre de Muhammad está en 

idioma siríaco, como  ْmَ�ّ ù�®ُ, Yَ³ّ َ̄ oَ³ْ ُ̄ ªْøا , Yَ�YÁٰ ْ̄ nِ y nombres que significan 

Muhammad en hebreo. De lo contrario el nombre de Muhammad está 
mencionado explícitamente sólo en algunas partes, que también fueron 
alteradas por los celosos judíos. 

Un versículo de los Salmos de David afirma:  

YَÀ  ُ۫دُ دَاو  ْYَÀكَ  یتخuَ�َْ\  ٌ»ّ]َِ²  ّٰ̄ ù�ُÀ»  َu َ̄ nْøاً اu َ ّ̄ oَ®َُو Yً¢ِدY ù� ًاuّÁِ ù~  ُµُc َ®¹nُyَْ®_ اُّ®َ   
Uno de los Siete Abdallahs, Abdallah ibn Amr ibn al-As, que realizó 

estudios extensivos de las primeras escrituras, y Abdallah ibn Salam, que fue el 
primero en aceptar el Islam entre los famosos eruditos judíos, y el famoso 
erudito Ka’b al-Ahbar de entre los Hijos de Israel, todos señalaron en la Torá, 
que entonces no estaba corrompida al punto de hoy en día, el siguiente 
versículo que después de dirigirse a Moisés, luego se dirige al Profeta que 
vendría pronto: 

 ٓ َÀY Y·َُّÀø³َِّ[ّ«ُ  اªا  ٓ َ ّ² úاY ہئەY³َْ« ù~ْرøاً اu¶ِY ù� ًاy Áّ۪  وyْnَِزاً yÀاًوwَ۪²َ  وَُ®َ[ِ�ّ ّ®ُِËِْªڦطم  ùa²ْøا 
 u۪]ْ�َبزكاوَرَُ~¹ ى  ¥َُcÁْ َ ّ̄ ù~  ©َ ّ¦ِ¹ََc ُ̄ ªْا  ù}Áَْª  ّ�ٍ�َِ\  Êََو  ۪«�َ �ٍÁ  Êََبٍ  وYَsّ ù� ئىبح 

�uَْÀ  ِ_َWَ�ُ  وÊََ  اÊَْْ~¹َاقِ  ّÁِ َ�ّªYِ\  َ_َW ّÁِ َ�ّª¹�ُ�َْ \َْ©  اÀ  ُy�ِ�َْÀَو  ْ±َªَو  ُµ ù�]ِ£َْÀ  ُ ٰÃّا  ّٰcnَ» 
 ۪£ُÀـÁَۀ  ِµِ\  َ_َّ« ِ̄ ªْا  ٓjَ¹ْ�َªْءَ اY  َْنYِ\  ¹ُاª¹£َُÀ  ٓÊَ  ٰª úا َµ  َÊّ úا  ُ ٰÃّا  

Otro versículo de la Torá: 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    155 

 

 ٌu َ ّ̄ oَ®ُ رَُ~¹ہئە  ِ ٰÃّهُ  اuُِª¹ْ®َ  َ_ َ§ّ َ̄ ِ\  ُµُbyَkْ¶َِو  َ_َ]Áْ�َ\ِ  ُµ Yمِ  وَُ®ْ»ېئە َ�ّªYِ\  ُµُc  وَاُّ®َ
Yدُونَ  َ ّ̄ oَªْا 

 En este versículo, una palabra siríaca que significa Muhammad se 
menciona con la palabra Muhammad.  

Aquí hay otro versículo de la Torá:  

 ùa²ْøا  u۪]ْ�َبزكاوَرَُ~¹ ى  ¥َُcÁْ َ ّ̄ ù~  ©َ ّ¦ِ¹ََc ُ̄ ªْا  , que está dirigido a un profeta que 

vendrá después de Moisés, y es de la progenie de Ismael, el hermano de Isaac.  
En el siguiente versículo de la Torá:  

Yَcsْرُ  َ�ْ[uِىَ  ُ̄ ªْا  ù}Áَْª  ّ�ٍ�َِ\  Êََو  ۪«�َ �ٍÁ , el significado de Multar (elegido) es el 

mismo que ‘Mustafa’, un nombre de Muhammad. 
En varias partes de los Evangelios, un profeta que vendrá después de 

Jesús se refiere como “el Maestro del Mundo”. Se describe como: 

 ُµ�َ®َ  �۪¢َ [ٌÁ  ْ±®ِ  u۪nَ ٍuÀ  ©ُِbY£َُÀ  ۪µِ\  ُµُcَ®ُّوَا  ٰwېئە ¥َِª  . 
Este versículo indica que un profeta vendrá con una espada, encargada de 

llevar a cabo la yihad. Qadib min hadid (literalmente: vara de hierro) significa 
espada. Y también lo hará su comunidad. De acuerdo con el versículo bíblico 
mencionado anteriormente, y refiriéndose a él y a algunos otros versículos, la 
siguiente aleya del Corán al final de la Sura al-Fath también afirma que a su 
comunidad, como él, le ordenarán llevar a cabo la yihad: 

yَrْجَ  ېئەَ}رْعٍ  ڈ  ڎÁِ© اk۪²ِْÊْ  ئىبح ۀْوََ®gَ»ُُ·ـ øا  ُ۫µَW�ْ ù�  ٰY�َ ُزَرَه  َ�َ«�َْc~ْY�َ  
 ٰ¹َc~ْY�َتزكيَ�ـ ڻ  ۪µ¢ِ¹~ُ  [ُkِ�ُْÀ  َاع رَّ ُ{ّªا  �۪Áَªِ َ�Á  ُ­·ِِ\  َرY َ�ّ ڈاªْېئە  

En el Capítulo Treinta y Tres del Quinto Libro de la Torá, está el siguiente 
versículo: “El Señor vino del Sinaí, se elevó por encima de nosotros desde 
Sa’ir, y brilló desde el Monte Paran”.  

En este versículo, con la frase “el Señor vino del Sinaí”, se menciona la 
profecía de Moisés; con la frase “se elevó por encima de nosotros desde Sa’ir” 
(siendo Sa’ir una montaña cerca de Damasco), se indica la profecía de Jesús. Y 
la frase “y brilló desde el Monte Parán” (siendo las Montañas de Parán las 
montañas de Hiyaz), da la noticia de la profecía de Muhammad (PyB), todos 



156                                                                                                                         CARTAS 

acordarán. Además, confirmando la oración  ٰذ ¥َِª  َg®َ¹َّْرٰ  ئىبح ۀْ»ُُ·ـcªا ِ_À   , está el 

siguiente versículo de la Torá en relación a los Compañeros del Profeta que 
brillarían desde las Montañas de Parán: “Las banderas de los bendecidos 
estarán con él, y estarán a su derecha”.  

En este versículo, los Compañeros son descritos como “los bendecidos”, 
es decir, sus Compañeros son hombres rectos y bendecidos, los amados de 
Allah. 

En el Capítulo Cuarenta y Dos del Libro de Isaías, están los siguientes 
versículos: “Allah, en los últimos tiempos enviará a su siervo elegido y le 
mandará a Gabriel. Allah hará que Gabriel le enseñe su religión Divina. Por la 
enseñanza de Gabriel, él también enseñará a la gente. Él revelará la justicia a 
las naciones del mundo. Él es una Luz. Eliminará la gente de la oscuridad. Os 
informó lo que mi Señor me informó antes de ocurrir.”.  

Aquí, los versículos explícitamente describen a Muhammad (PyB), el 
profeta del final de los tiempos.  

En el Cuarto Capítulo del Libro de Micá están los siguientes versículos: 
“En los últimos tiempos una comunidad bendecida existirá. Para adorar a Allah 
ellos elegirán una montaña sagrada y de todas las naciones, mucha gente se 
reunirá allí. Adoraran a Allah, Único y no asociarán copartícipes con Allah.”. 

Estos versículos obviamente describen la montaña más bendita del 
mundo, el Monte Arafat, y la adoración y las proclamaciones de “¡Allah es el 
Más Grande!” de quienes hacen la Peregrinación, quienes acudirán allí desde 
todos los climas, y la Comunidad de Muhammad, famoso por la Misericordia 
Divina que recibirá.  

En el Capítulo Setenta y Dos de los Salmos, están los siguientes versículos: 
“Él reinará de mar a mar, desde los ríos hasta los confines de la tierra. Los 
reyes de Yemen y las Islas traerán sus regalos. Ante él, todos los reyes se 
prosternarán y obedecerán. Todo el tiempo y cada día realizarán oraciones por 
las bendiciones de Allah para Él. Sus luces brillarán desde Medina. Sus 
glorificaciones pertenecerán a la eternidad. Su nombre existió antes de la 
existencia del sol. Su nombre se difundirá por el sol viviente”. 

Estos versículos describen la Gloria del Mundo, al Profeta Muhammad 
(PyB), de manera muy clara. Aparte de Muhammad el Árabe, ¿qué otro 
profeta ha venido desde David (la paz sea con él) que haya esparcido su 
religión desde el Este hasta el Oeste, haya hecho que los reyes le rindan tributo 
y haya hecho someter a los gobernantes como si se prosternaran; a quién todos 
los días una quinta parte de la humanidad le ofrece bendiciones y oraciones, y 
las luces de quién irradiaron de Medina? ¿Ha habido algún otro? 

Nuevamente, la traducción al turco del Evangelio de Juan, Capítulo 
Catorce, versículo veinte, dice: “No hablaré con vosotros por mucho tiempo 
más, porque el gobernante del mundo está llegando, y no soy nada 
comparado con él”.  



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    157 

 

Así, el título de Gobernante del Mundo significa la Gloria del Mundo. Y el 
título de Gloria del Mundo es el más famoso  título de Muhammad el Árabe 
(PyB). 

Nuevamente en el Evangelio de Juan, Capítulo Dieciséis, versículo siete, 
dice: “Pero os estoy diciendo la verdad. Mi partida no es sino un beneficio. 
Porque, a menos que parta, el Confortador no vendrá”.  

Ahora ve, ¿quién otro sino Muhammad el Árabe (PyB) es el Gobernante 
del Mundo y el verdadero consolador de los seres humanos? Sí, la Gloria del 
Mundo es él, y él es quien salvará al ser humano transitorio de la extinción 
eterna y así lo reconforta.  

Nuevamente, el octavo versículo del Capítulo Dieciséis en el Evangelio de 
Juan: “Cuando él venga, le dará al mundo evidencia convincente en relación a 
su pecado, su rectitud y su juicio”.  

¿Quién otro sino Muhammad el Árabe (PyB) ha convertido lo malo del 
mundo en rectitud, ha salvado a los seres humanos del pecado y de asociar 
copartícipes con Allah, y ha transformado la política y el gobierno del mundo? 

También del Evangelio de Juan, el undécimo versículo del Capítulo 
Dieciséis: “Hay liberación del juicio, porque el Gobernante de este Mundo ya 
ha sido juzgado”.  

Aquí, “el Gobernante del Mundo” es ciertamente Ahmad Muhammad 
(PyB) porque él es conocido como el Maestro de la Humanidad9.  

También, en el Evangelio de Juan, el versículo decimotercero del Capítulo 
Doce: “Pero cuando él, el Espíritu de la Verdad, venga, él os guiará a todos 
vosotros hacia la verdad, porque él no estará presentando sus propias ideas 
sino que estará pasándoles lo que él ha escuchado. Él os dirá sobre el futuro”.  

Este versículo es explícito. ¿Quién aparte de Muhammad el Árabe (PyB) 
ha llamado a todos los seres humanos hacia la verdad, cuyas afirmaciones se 
basaban en la Revelación, ha dicho lo que había escuchado de Gabriel, y le ha 
informado al ser humano en detalle sobre la resurrección de los muertos y el 
Más Allá? ¿Quién otro más que él podría hacer esto? 

También, los Libros de los otros profetas incluyen nombres en siríaco y 
hebreo que se corresponden con los variados nombres del Profeta (PyB), como 
Muhammad, Ahmad o Mujtar. Por ejemplo, en las escrituras del Profeta 

Shu’ayb, su nombre es  ْmَ�ّ ù�®ُ  , y significa ‘Muhammad’. En la Torá, es 

mencionado como Yَ³ّ َ̄ oَ³ْ®ُ, que nuevamente significa ‘Muhammad’ y como 

                                                             
9 Sí, él es semejante señor y gobernante que en casi todos los siglos durante mil trescientos cincuenta 
años él ha tenido al menos trescientos cincuenta millones de seguidores y súbditos, quienes han 
obedecido sus órdenes con absoluta sumisión, y todos los días renuevan su alianza con él al invocar 
bendiciones de Allah sobre él. 



158                                                                                                                         CARTAS 

Yَ�YÁٰ ْ̄ nِ, que significa ‘el Profeta del Haram’. En los Salmos, se lo llama al-

Mujtar. Nuevamente en la Torá, el nombre es  ­َُbYoَªْøا ­َُbYoَªْøا . Tanto en la 

Torá como en los Salmos, es  ِ_َ³ّ ُ�ّªا ­ُÁ£۪®ُ  , en las escrituras de Abraham y en 

la Torá, se lo menciona como  ْزY®َ ْزY®َ, y nuevamente en la Torá, como  ْuÁَnْøا. 
El Más Noble Mensajero (PyB) dijo:  

 ۪̄ ~ْ úاٰ  ئىبح «اyْ£ُªْنِ ا  ٌu َ ّ̄ oَ®ُ ،  َئىبحو  k۪²ِْÊْا ©ِÁ  ُu َ̄ nْø¹َّْرٰ  ئىبحوَ  ، اcªا ِ_À  ُuÁَnْøا . De hecho, 

la Biblia se refiere a él como  [ُnِY ù�  �۪£َªْا [ِÁ  ِاوَةyَ·ِªْوَا  “el de la espada y la 

vara”. Por cierto, el más grande de los profetas que empuñó la espada y estuvo 
encargado de luchar en el camino de Allah junto con su comunidad, fue el 
Mensajero de Allah (PyB). Los Evangelios también lo describen como 

 [ُnِY ù�  ِج َaّªا . Sí, este título es particular al Mensajero de  Allah, porque 

“corona” significa el turbante, ya que en la antigüedad, fueron los árabes que 
como un pueblo, todos llevaban el turbante y una bincha. Esto definitivamente, 
en consecuencia, se refiere al Mensajero de Allah. 

El término  ْ�Á«۪¢َْرY]َªْøا  Paráclito en el Evangelio,  ْ�Á«۪¢َْرY�َªْøا Faráclito, se 

define en interpretación bíblica como “quien distingue la verdad de la 
falsedad”. En consecuencia, es el nombre de alguien que en el futuro liderará a 
la gente hacia la verdad.  

En una parte del Evangelio, Jesús (la paz sea con él) dice: “Me voy para 
que el Señor del Mundo pueda venir”. ¿Quién otro sino el Noble Profeta (PyB) 
ha venido después de Jesús que fuera el Gobernante del Mundo, distinguiera y 
separara la verdad de la falsedad y guiara a la humanidad en lugar de Jesús? 
Es decir, Jesús (la paz sea con él) constantemente estaba dándole a su 
comunidad las buenas nuevas: Otro vendrá; no hay más necesidad de mí. Soy 
su precursor y heraldo. Confirmando esto está la siguiente aleya del Corán: 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    159 

 

ذْ  úہئە  وَاY¢َ  ۪�» ù�Á  ُ±\ْـ اÀyْ®ََ³َ۪ٓ  ۀ\YَÀ»  ٓyَ~ْ úا ۪Vا ©َÁ  úبخا ِ  رَُ~¹ہئە  یتخ ٰÃّېئە­ْ  اÁَْª úا 
 ِّu ù�®ُ  ǭَطمقح\Y َ̄ ªِYً¢  َّىuََÀ  َ±®ِ  ٰ¹َّْرcªا ِ_À  ¹ہئا~ُyَ\ًِاy uِ�َْ\  ُµى ِ®±ْ  یتخYَÀْ  وَُ®َ[ِ�ّ ُ̄  اْ~

 ُu َ̄ nْøڈا  
Sí, en los Evangelios, Jesús dio las buenas nuevas muchas veces, que el 

líder más grande de la humanidad vendría. Él es mencionado con varios 
nombres, por supuesto, en siríaco y hebreo, que los eruditos han visto que 
tienen el significado de Ahmad, Muhammad y Quien Distingue la Verdad de la 
Falsedad. Es decir, en muchas ocasiones, Jesús (PyB) habló de la llegada de 
Ahmad (PyB).10  

Pregunta: ¿Por qué es que mientras los otros profetas informaron la 
llegada de Muhammad (PyB), Jesús (la paz sea con él) lo hace más cabalmente 
y en forma de buenas noticias? 

La Respuesta: Porque Ahmad (PyB) defendió a Jesús (la paz sea con él) 
de las negaciones temibles y las calumnias de los judíos y salvó a su religión de 
la corrupción horrible. Además, frente a la Sharía pesada de los Hijos de Israel, 
que no reconocieron a Jesús, él vino con una Sharía elevada que era simple, 
abarcativa y completó las deficiencias de la Sharía de Jesús. Por estas razones, 
Jesús reiteradas veces dio las buenas nuevas, ¡el Gobernante del Mundo 
vendrá! 

Ahora, está claro en la Torá, los Evangelios, los Salmos de David y en las 
escrituras de otros profetas, hay numerosas discusiones de un profeta que 
vendrá más adelante, muchos versículos lo mencionan. Tal como señalamos 
algunos ejemplos de ellos, demostrando que él es mencionado en estos Libros 
bajo varios nombres. ¿Quién sino Muhammad (PyB), el Profeta del final de los 
tiempos, podría ser que estas escrituras de los profetas hablen tan 
repetidamente en sus versículos, y con tanta importancia? 

                                                             
 Al lado de la tumba de Sham'un al-Safa, el famoso viajero evliya Chelebi se encontró اُمته الْحمادونَ 10

con los siguientes versículos de los Evangelios, escritos en piel de gacela: “ايتون Un jóven ازربيون de la 

progenie de Abraham پروفتون será profeta. لوغسلين Él no será un mentiroso; بنت su lugar de 

nacimiento افزولتا será Meca; كالوشيره ك  vendrá con piedad; تونومنين su bandito nombre es 

 prosperarán en este mundo y تاكرديس quienes lo obedezcan اسفدوس ;Ahmad Muhammad مواميت

 en el próximo”. La palabra, escrita como ‘Mawamit’, se corrompió de ‘Mamad’, en sí, una بيست بيث

corrupción de Muhammad.  



160                                                                                                                         CARTAS 

EL SEGUNDO TIPO: Los signos de la profecía que se manifestaron por 
medio de irhasat también incluyen las noticias de su llegada antes de su misión 
profética en esa época entre un profeta y otro por los adivinos y algunas 
personas conocidas como evliyas y agnósticos de esa época; ellos publicaron 
sus afirmaciones y se las pasaron a las generaciones subsiguientes en su poesía. 
Son muy numerosos y mencionaremos algunos que son reconocidos y que han 
sido aceptados y narrados por los eruditos de la historia y de la vida del Profeta 
(PyB). 

Primero: Uno de los gobernantes de Yemen, llamado Tubba, vio las 
descripciones del Mensajero de Allah (PyB) en las escrituras anteriores y 
creyeron en él. Él anunció esto por medio de un poema que era así: 

ِ·uْگڭ ù� تزكيَ�ـ  َu َ̄ nْøا      ُµَّ²øرَُ~¹ہئا ا  َ±®ِ  ِ ٰÃّرِى اYَ\ ­ ù�َ³ّªڤا    
 ْ¹َ«�َ  َّu®ُ  ۪y ْ̄ yِه۪  بزكياú  ىُ� ْ̄ �ُ       aُ³ْېَئەª  ۪اًوَزyÀ  ُµَª  َ±\ْڦَ�­ّ  وَا  

Atestiguo a la profecía de Ahmad (PyB), si viviera lo suficiente para verlo, 
sería un ministro y un primo para él. Es decir, hubiera sido un siervo que 
puede sacrificar todo como Ali. 

Segundo: Quss ibn Sa’ida era el orador más renombrado y más 
significativo de los árabes, un monoteísta y un hombre de mente iluminada. 
Antes de la misión profética de Muhammad, él anunció su profecía con estas 
líneas: 

 ©َ ù~ْرøا  ۪� ٓ ³َÁY  َu َ̄ nْøا  َyÁْrَ  ّ»ٍ]َِ²  ْu¢َ  ùe�ُِ\  
ـ ùتزثىقي�  ِµÁَْ«�َ  ُ ٰÃّا Y®َ  َiّ�َ  ُµَª  [ٌرَېئۇ  َeّnَُو  

Tercero: Ka’b ibn Lu’ayy, uno de los antepasados del Profeta, anunció la 
profecía de Muhammad (PyB) por medio de inspiración como sigue: 

uٌ  ا³ّªَِ[ّ«ُ  یبحYَÀْ  َ�ْ�»َ_ٍ  تزكيَ�ـ  َ ّ̄ oَ®ُ تن  ُy]ِsُْÁ�َ ًراY]َrْøا Yً¢وuُ ù�  ۪]rَY¶َyُÁ  
De repente, Muhammad el Profeta aparecerá, Dando noticias muy 

veraces.  
Cuarto: Sayf ibn Dhi-Yazan, uno de los gobernantes de Yemen, leyó las 

descripciones del Mensajero de Allah (PyB) en las viejas escrituras y, creyendo 
en él, anhelaba verlo. Cuando Abd al-Muttalib, el abuelo de Muhammad, fue a 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    161 

 

Yemen con algunos quraishíes, Sayf los convocó y les dijo: ذَا úا  َuِªُو  َ_®َY·َcِِ\  ٌuَªَو 
ǭطمَقح\  ِµÁْ�َْc¦َ  ٌ_®َY ù�  aَْ²Y¦َ  ُµَª  ُ_®َY®َِÊْ²ََّ¥  ا úوَا YَÀ  َu]ْ�َ  [ِ«َِ�ّ ُ̄ ªُْهُ  اuّkََª  

  “Un niño nacerá en Hiyaz, con una marca entre sus hombros parecida a 
un sello. Él será el líder de toda la humanidad”. Luego, en privado él le dijo a 
Abd al-Muttalib: “Tú eres su abuelo”, dando noticias de su profecía de modo 
maravilloso antes de la llegada de la misión profética. 

Quinto: Waraqa ibn Nawfal era un primo de Jadiya. Cuando vino la 
primera Revelación, el Noble Mensajero (PyB) estaba afectado. Jadiya le 
describió el evento al reconocido Waraqa ibn Nawfal, que le dijo que se lo 
envíe a él. El Mensajero de Allah (PyB) fue con Waraqa y le dijo cómo había 

llegado la Revelación. Waraqa dijo:  
 ْy ّ�َِ\ YَÀ  ُu َ ّ̄ oَ®ُ  úیتخبخا  ُu·َ�ْø²ََّ¥  اøا  ùaْ²ø³َِّ[ّ«ُ  اªا  ُyَ�َc³ْ ُ̄ ªْا  َy «Áٰ� �۪  \َِ¥  وَ\َّ�َ  “¡No te 

preocupes! Es la llegada de la Revelación. ¡Buenas noticias, Oh, Muhammad! 
Tú eres el profeta esperado que informó Jesús”.  

Sexto: Antes de la misión profética, un agnóstico llamado Azkalan al-
Himyari le preguntó a los quraishíes cuando los vio: “¿Hay alguien entre 
ustedes que afirme una misión profética?” Ellos respondieron que no. 
Nuevamente les preguntó al comienzo de su misión y esta vez su respuesta fue 
afirmativa. Azkalan dijo: “¡El mundo está esperándolo!”. 

Séptimo: Ibn al-Ala, un famoso erudito cristiano, le dijo al Mensajero de 
Allah (PyB) antes de su misión, nunca habiéndolo visto. Más tarde vino, vio al 

Mensajero y dijo:  wَّ۪ªىوَا  ¥ََg�ََ\  ِ\ ّ¡ِoَªْY  ْu£ََª  ُتuْjََو  ¥ََc�َ�ِ ئىبح  k۪²ِْÊْا ©ِÁ 
 َy ْ\±ُ  \َِ¥  وَ\َّ�َ ú¹ُہئو اc]َªْا  

 “Encontré tu descripción en los Evangelios y creí en ti y el Hijo de María 
dio buenas nuevas sobre tu advenimiento”.  

Octavo: Mencionado anteriormente estuvo el Negus de Abisinia, que 

declaró:  ùaÁَْª بزكا  ُµَc®َuْrِ  Êًuََ\  ْ±�َ  ٰ¶ ِهwِ  ِ_³ََ�ْ« َ�ّªا   “Yo hubiera sido el siervo de 

Muhammad el Árabe (PyB) en lugar de un rey. Servirle es mucho más superior 
que esta soberanía”.  

Además de estas noticias que dieron estos hombres académicos a través 
de la inspiración Divina de lo Oculto, los adivinos también dieron las noticias 



162                                                                                                                         CARTAS 

de lo Oculto del advenimiento del Mensajero de Allah (PyB) y de su profecía 
por medio de los genios y de los seres con espíritu. Éstas también son 
numerosos y mencionaremos algunos que son reconocidos, que han alcanzado 
el nivel de ‘tawatur en significado’ y que se relatan en la mayoría de los libros 
de historia y de la biografía del Profeta. Refiriendo las explicaciones detalladas 
de ellos a aquellos libros, sólo brindaremos un breve resumen de ellos. 

El Primero es el famoso adivino, Shiqq, que tenía sólo un ojo, un brazo y 
una pierna; era simplemente la mitad de un hombre. Él dio la noticia e informó 
repetidamente la misión profética de Muhammad (PyB). Sus noticias han 
pasado a los libros de historia con la certeza de ‘tawatur en significado’.  

El Segundo es el famoso adivino de Damasco, Satih, que era una 
monstruosidad al que le faltaban huesos e incluso miembros, cuyo rostro 
estaba en su pecho y que vivió por mucho tiempo. Tenía una gran reputación 
en esa época por la información correcta que daba en relación a lo Oculto. El 
rey persa, Cosroes, incluso mandó a un enviado educado llamado Mubezan 
para pedirle a Satih que interprete un sueño extraño que tuvo en el momento 
del nacimiento de Muhammad, en el que los catorce pináculos de su palacio 
colapsaron. Satih dijo: “Catorce hombres te gobernarán, luego tu imperio será 
destruido. También alguien vendrá que anunciará una religión; él abolirá tanto 
tu religión como tu imperio”, enviándole noticias de esto a Cosroes. De esta 
manera, Satih explícitamente informó la llegada del Profeta del final de los 
tiempos.  

Como se escribe en detalle en los libros de historia y de biografía del 
Profeta, adivinos como Sawad ibn Qarib al-Dawsi, Junafir, Af’a Nayran, Yidhl 
ibn Yidhl al-Kindi, Ibn Jalasat al-Dawsi y Fátima bint al-Nu’man al-Nayariyya, 
informaron la llegada del Profeta del final de los tiempos, afirmando que el 
Profeta era Muhammad (PyB).  

También, un conocido de Osman, Sa’d ibn bint al-Kurayz, recibió 
conocimiento de lo Oculto por medio de la adivinación sobre la profecía de 
Muhammad (PyB).  En los primeros días del Islam, él le dijo a Osman Dhi’l-
Nurayn que fuera y aceptara la fe. Osman lo hizo y entró al Islam al comienzo. 
Sa’d expresó el evento con un poema que era así:  

ُ  َ¶uَى ٰÃّنَ  اY َ̄ gْ�ُ  ْ¹£َِ\بزكا  úَـ بزثزا ّªتن لجنما Y·َِ\  ُهuُ�ُْر  ُ ٰÃّى وَاuِ·َْÀ  úبزثزا  ّ¡ِoَªْا  
Como los adivinos, los genios que eran invisibles pero cuyas voces se 

oían, llamados Taif, repetidamente informaron la llegada del Noble Mensajero 
de Allah (PyB). Por ejemplo:  

Un genio invisible le gritó lo siguiente a Dhayab ibn al-Harith y fue el 
motivo de que él y otros    aceptaran el Islam:   

YَÀ گڭYَÀَذ YَÀ گڭYَÀَذ  ِ� َ̄ ~ْ úا  ù[kَ�َªْگۓ  اYkَ�ُªْا    



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    163 

 

 ùe�ُِ\  ٌu َ ّ̄ oَ®ُ  ِبYَc§ِªْYِ\ ¹�ُuَْÀ  َ_َ§ّ َ̄ ِ\  Ëَ�َ  ُبYkَُÀ  
 Otro genio invisible llamó a Sama ibn Qarrat al-Ghatafani: 

 ٓjَ َءY  ُّ¡oَªْا  َ�َ� ù��َ  َy �َ  \Yَِ�ٌ©  وَدُِ®ّ َ̄ £َ²ْY�َ   . 

Este tipo de mensajes y de buenas noticias de los genios invisibles son 
extremadamente reconocidos y numerosos. 

Tal como las voces de los genios y los adivinos lo predijeron, así también 
los ídolos y los sacrificios hechos para los ídolos dieron noticia de la profecía 
del Mensajero de Allah (PyB). Por ejemplo:  

Una es la famosa historia del ídolo de la tribu Mazan, quien aclamó: 

ُ©  اwَ  ُ»ّ]َِ³ّªا¶ٰ  ù~yْ ُ̄ ªْا  ٓjَ َءY  ِ\ ّ¡ِoَªْY  ³َْ}ہئو ُ̄ ªْا ,  contando sobre la profecía de 

Muhammad (PyB). 
Otro es el reconocido incidente que hizo que Abbas ibn Mardas acepte el 

Islam: había un ídolo llamado Dimar, que un día aclamó: 

Yرُ  ىاøوْدٰ  َ̄ ةً  u]َ�ُْÀُ  وَېئەYنَ  ِ� َuّ®ُ   ©َ]ْ¢َ  ِنYÁَ]َªْ³َِّ[ِ«ّ  ِ®±َ  اªا  ٍu َ ّ̄ oَ®ُ  “Yo era 

adorado antes de la declaración de Muhammad; que el extravío no puede 
seguir nunca más”.  

Antes de que aceptara al Islam, Omar oyó a un animal sacrificado para un 
ídolo que exclamó:  

YَÀ  ٰہئە ا  ۪\ َwّªا ْmÁ  ٌy®ْøا  kَ۪² ْmÁ  ©ٌjَُر  �۪�َ ْmÁ  ¹ہئە£َُÀ  ٓÊَ  ٰª úا َµ  َÊّ úا  ُ ٰÃّا  
Hay muchos otros ejemplos como éstos, que se han aceptado como 

auténticos y se narraron en libros confiables. 
Y tal como los adivinos, agnósticos, genios invisibles e incluso ídolos y 

sacrificios hablaron sobre la misión profética de Muhammad (PyB) y cada 
instancia fue la causa para que la gente creyera en él, así también las 
inscripciones sobre las piedras sobre y dentro de las tumbas y en las lápidas, 

como  ٌu َ ّ̄ oَ®ُ  ٌm«ِ�ْ®ُ  ۪®øڦطما  “Muhammad, un trabajador de la rectitud, el 

confiable”, fueron el medio para que algunas personas creyeran. Las 

inscripciones antiguas sobre algunas piedras  ٌu َ ّ̄ oَ®ُ  ٌm«ِ�ْ®ُ  ۪®øطما , se refieren 

definitivamente al Profeta (PyB). Porque en la época justo antes de que viviera 



164                                                                                                                         CARTAS 

Muhammad (PyB), había sólo siete hombres cargando ese nombre y ninguno 
de ellos merecía el epíteto de recto y confiable.  

TERCER TIPO: Estos son irhasat que incluyen los eventos maravillosos 
que ocurrieron en la época y al momento del nacimiento del Noble Mensajero 
de Allah (PyB). También hay eventos que ocurrieron antes de su misión 
profética que fueron milagros. Fueron muchos y mencionaremos algunos 
ejemplos que se volvieron famosos, que se han aceptados por las autoridades 
de Hadices y cuya autenticidad se ha establecido. 

El Primero: La noche del nacimiento del Profeta (PyB), tanto su madre 
como las madres de Osman ibn al-As y Abd al-Rahman ibn Awf, que estaban 
con ella, vieron una luz brillante que se esparció ampliamente, sobre la que 
dijeron: “A la hora de su nacimiento vimos tanta luz que iluminó el este y el 
oeste para nosotras”. 

El Segundo: Esa noche la mayoría de los ídolos de la Ka’ba se 
tambalearon y cayeron al suelo. 

El Tercero: Esa noche el famoso Aywan, el palacio de Cosroes se sacudió 
y se partió, y sus catorce pináculos colapsaron. 

El Cuarto: Esa noche, el pequeño lago de Saveh que se consideraba 
sagrado, se hundió en el suelo, y en Istajarabad, el fuego que había ardido 
constantemente durante mil años, al que los zoroastrianos adoraban, se 
extinguió. 

Así, estos cuatro eventos indicaron que quien había recién nacido aboliría 
la adoración al fuego, destruiría el palacio de los reyes persas y evitaría esas 
cosas fueran santificadas porque Allah no lo permitía. 

El Quinto: A pesar de que no coincidieron con la noche de su nacimiento, 
ciertos eventos que tuvieron lugar no mucho antes de ello también se incluyen 
en el irhasat de Muhammad (PyB). Uno es la Guerra del Elefante, que se 

menciona en el Corán en  ْ­َªøا  ù�Áْ¦َyََb   la Sura al-Fil. Abraha, el rey de Abisinia 

vino a destruir la Kaba, montando un enorme elefante llamado Mahmudi ante 
sus fuerzas. Cuando se acercaron a Meca, el elefante no se movió. No lo 
pudieron hacer avanzar y tuvieron que retirarse. Mientras se retiraban, una 
bandada de pájaros los atacó, los venció y huyeron. Esta historia extraordinaria 
es informada en detalle en los libros de historia. El evento fue una de las 
pruebas de la profecía de Muhammad (PyB), porque ocurrió cerca del 
momento de su nacimiento y salvó a la Sagrada Ka’ba, su qibla, su lugar de 
nacimiento y tierra nativa de la destrucción de Abraha.  

El Sexto: Según el testimonio de Halima al-Sa’diya y su esposo, mientras 
el Mensajero de Allah estuvo con ellos durante su niñez, frecuentemente veían 
una nube sobre él escudándolo del sol. Ellos le dijeron esto a todos y fue 
reconocido y autenticado. 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    165 

 

También, como lo atestigua el monje Bahira, cuando el Noble Mensajero 
fue a Damasco cuando tenía doce años, vio una nube que le daba sombra 
sobre su cabeza y destacó esto.  

Nuevamente antes de su misión profética, una vez el Mensajero de Allah 
regresaba de un viaje de comercio que hizo junto al siervo de Jadiya, Maysara, 
cuando Jadiya vio dos ángeles dándole sombra como nubes. Ella le mencionó 
esto al su siervo Maysara y él respondió: “Yo observé lo mismo a lo largo de 
todo nuestro viaje”.  

El Séptimo: Está establecido en una narración auténtica que antes de su 
misión profética, el Mensajero de Allah (PyB) se sentó debajo de un árbol. A 
pesar de que el lugar estaba seco, de repente creció verde. Las ramas del árbol 
se inclinaron sobre su cabeza, torciéndose hacia atrás para darle sombra.  

El Octavo: Cuando el Noble Mensajero (PyB) era pequeño, se quedó en la 
casa de Abu Talib. Cada vez que él comía junto a Abu Talib y su familia, 
comían hasta estar repletos; mientras que cuando él no estaba presente, no 
quedaban satisfechos. Esto es reconocido y definitivo. 

También, Umm Ayman, quien cuidó y sirvió al Profeta (PyB) cuando era 
pequeño, dijo: “El Mensajero de Allah nunca se quejó de hambre o de sed, ni 
cuando era pequeño ni cuando era mayor” 

El Noveno: Es reconocido y definitivo que al contrario de otros miembros 
de su tribu, las cabras y las posesiones de su nodriza Halima al-Sa’diya eran 
muy productivas y abundantes.  

Tampoco las moscas lo molestaban; nunca se posaban sobre su ropa o su 
bendito cuerpo, tal como uno de su progenie, Sayyid Abd al-Qadir Gilani, 
recibió este legado de su ancestro porque las moscas nunca se posaron sobre él 
tampoco. 

El décimo: Después de que el Noble Mensajero de Allah (PyB) naciera, y 
en particular la noche de su nacimiento, hubo un gran incremento de estrellas 
fugaces. Como se demuestra con pruebas decisivas en la Palabra Quince, las 
estrellas fugaces son un signo y una indicación de que a los genios y demonios 
se les prohibió recibir noticias de lo Oculto. Así, desde que el Mensajero de 
Allah (PyB) había aparecido en el mundo junto con la Revelación, fue 
necesario evitar que el conocimiento sobre lo Oculto se transmitiera por 
adivinos y genios, que era impreciso y estaba mezclado con mentiras, para que 
su conocimiento no provocara ninguna duda sobre la Revelación ni se le 
pareciera. Antes de la misión profética, los adivinos se habían diseminado. 
Luego el Corán los hizo llegar a su fin después de que fuera revelado. Por 
cierto, muchos adivinos aceptaron el Islam, porque ya no pudieron encontrar a 
sus informantes que eran los genios. Es decir, el Corán puso fin a todo esto. Y 
aquellos días un nuevo tipo de adivinación había aparecido en forma de 
médium entre los espiritualistas de Occidente en Europa. Sin embargo, no 
entraremos en eso ahora.  

En Breve: Muchos eventos ocurrieron e individuos aparecieron 
confirmando y haciendo que otros confirmen la misión profética del Noble 



166                                                                                                                         CARTAS 

Mensajero (PyB) antes del comienzo de su misión. Por cierto, antes de la 
aparición de quien iba a ser el gobernante del mundo11 y quien cambiaría la 
forma espiritual del mundo, y convertiría a este mundo en el cultivo del 
próximo, y proclamaría el valor de las criaturas del mundo, y le mostrarían al 
ser humano y a los genios el camino hacia la felicidad eterna y los salvó de la 
extinción duradera, y resolvería el misterio oscuro del mundo y el acertijo de la 
sabiduría de su creación, y conocería y daría a conocer los propósitos del 
Creador del universo, y reconocería al Creador y Lo daría a conocer a todos 
los seres humanos; antes de que esa persona apareciera, seguramente todo, 
todas las cosas y los reinos de seres estarían felices de su llegada, lo esperarían 
y le darían la bienvenida y lo aplaudirían, y si a él le informa su Creador, él 
también informará. Tal como vimos en las Señales y en los ejemplos 
mencionados anteriormente, cómo cada reino de criaturas mostró sus milagros 
como si le estuvieran dando la bienvenida y confirmaron su misión profética a 
través de lengua de los milagros. 

DECIMOSÉPTIMA SEÑAL SUTIL 
Después del Corán, el milagro más grande del Noble Mensajero de Allah 

(PyB) fue su propia persona. Es decir, las virtudes morales elevadas reunidas 
en su persona que, como han acordado tanto amigos como enemigos, cada 
aspecto de las cuales era del nivel más elevado. Un héroe con la más grande 
valentía, Ali, decía muchas veces: “Siempre que la lucha se ponía feroz, nos 
refugiábamos detrás del Mensajero de Allah”. De esta manera, el suyo fue el 
más elevado e inalcanzable nivel en todas las cualidades dignas de alabanzas. 
Para este grandioso milagro, referimos a los lectores al Shifa' al-Sharif de Qadi 
Iyad, el erudito académico del Magrib, porque él describió y demostró 
bellamente este milagro de cualidades morales dignas de alabanzas.  

Otro gran milagro de Muhammad (PyB) que lo verifican amigos y 
enemigos por igual es su ilustre Sharía, cuya similitud nunca existió antes de 
ella ni existirá después de ella. Para una explicación parcial de ello, referimos a 
los lectores a todas las treinta y tres Palabras, treinta y tres Cartas, treinta y un 
Destellos y trece Rayos que hemos escrito. 

Entre sus más grandes milagros, uno cierto, cuyos muchos informes son 
unánimes, es la División de la Luna. Este milagro se relata a través de muchas 
cadenas de transmisión de muchos de los Compañeros líderes como Ibn 
Mas’ud, Ibn Abbas, Ibn Omar, Ali, Anas y Hudhayfa. Además, el Corán 
anunció este milagro supremo a todo el mundo con la aleya:  

                                                             
11 Sí, el Sultán de Lawlak fue un líder tal que su gobierno había continuado por mil trescientos cincuenta 
años. Cada siglo después del primero, ha tenido al menos trescientos cincuenta millones de seguidores y 
súbditos. Con medio planeta bajo su estandarte, cada día sus seguidores renuevan alianza con él con 
perfecta sumisión al invocar para él la paz y las bendiciones, y obedecen sus órdenes. 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    167 

 

 aَِ\yََc¢ْ úا  َ�ّªا ُ_�َY  َّ¡ ù�²ْوَا  ُy َ̄ £َªْا . Los idólatras obstinados de los quraishíes de 

esa época no pudieron negar lo que esta aleya afirma; sólo pudieron declarar 
que fue “magia”. Es decir, los incrédulos también confirmaron la división de la 
luna como cierta. Para este milagro supremo, referimos a los lectores al 
Apéndice de la Palabra Treinta y Uno. 

Además, tal como el Noble Mensajero (PyB) les mostró a los habitantes de 
la tierra el milagro de la División de la Luna, así también les mostró a los 
habitantes de los cielos su milagro supremo de la Ascensión. Refiriendo ese 
gran milagro al Tratado sobre la Ascensión, la Palabra Treinta y Uno, que 
demuestra con pruebas decisivas – incluso a los negadores – que tan luminoso, 
exaltado y verdadero fue este milagro, mencionaremos aquí sólo su viaje a 
Jerusalén, la parte preliminar del milagro de la Ascensión. Porque fue un 
milagro también que cuando le preguntaron los quraishíes a la mañana 
siguiente, él les brindó una descripción de la Mezquita al-Aqsa. Fue como 
sigue: 

La mañana siguiente a la noche de la Ascensión, él les informó a los 
quraishíes sobre la Ascensión. Ellos lo desestimaron como falso y dijeron: “Si 
realmente fuiste a la Mezquita al-Aqsa en Jerusalén, entonces descríbenos sus 
puertas, paredes y condición”.  

El Noble Mensajero de Allah más tarde dijo:  

 aُْ\yََ�ېئە Yً\yْ¦َ  ْ­َª  ْبyُ¦ْøا  ُµَ«gْ®ِ  ُّ�¢َ ـkََثزتزثى�  ُ ٰÃّبزكا ا  ùaÁَْ\  ِسuِ£ْ َ̄ ªْا 
 ù[kُoُªْY�َ ù³۪  وَېئە�Áَْ\»  ُµ³َÁَْ\َو  ّٰcnَ»  ُµُcÀْøرَا  ُµُّc�َ³َ�َ Yَ²øوَا  ُyُ�²ْøا  ِµÁَْª úا  

  “Me enojé con su pregunta y su negación de tal forma como nunca me 
había enojado antes. De pronto, Allah Todopoderoso levantó el velo entre yo y 
la Mezquita al-Aqsa y me la mostró; la miré y la vi y la describí”. Después los 
quraishíes comprendieron que él estaba dando la descripción correcta y 
completa.  

El Noble Mensajero (PyB) también les dijo: “Durante el viaje, vi una de 
vuestras caravanas. Llegará aquí mañana a tal hora”. Esperaron por la 
caravana. Se atrasó una hora, entonces para que la noticia del Mensajero fuera 
correcta, el sol fue arrestado por una hora, como se confirma por quienes 
investigaron el evento. Es decir, para demostrar que lo que él dijo fuera 
correcto, la tierra detuvo su viaje, su deber, durante una hora y esa inmovilidad 
se demostró como si el sol estuviera detenido en su movimiento. 

Así, la tierra poderosa abandonó su deber para confirmar una sola 
afirmación de Muhammad el Árabe (PyB), y el sol poderoso lo atestiguó. Y así 
puedes comprender qué desafortunados son quienes no lo afirman ni 



168                                                                                                                         CARTAS 

obedecen sus órdenes y qué afortunados son quienes sí lo afirman y dicen: 

Y³َ�ْ ِ̄ ù~ Y³َ�َْ�øوَا ; entonces, di  ُu ْ̄ oَªْøا  ِ ّٰÃِ تر   ۪Êْنِ  اY َ̄ À  ِمËَ~ِْÊْوَا   

DECIMOCTAVA SEÑAL SUTIL 
El milagro más grande del Noble Mensajero de Allah (PyB), uno eterno, es 

el Sabio Corán, que comprende cientos de evidencias de su profecía y 
cuarenta aspectos de cuyo propio milagro se ha demostrado. La Palabra 
Veinticinco ha explicado concisamente y ha demostrado estos cuarenta 
aspectos en sus aproximadamente ciento cincuenta páginas. En consecuencia, 
refiriéndonos a ese milagro supremo, una tesorería de milagros, a esa Palabra, 
aquí sólo explicaremos uno o dos puntos. 

PRIMER PUNTO 
Si se pregunta: El milagro del Corán yace en su elocuencia. Pero, ¿todas 

las clases de seres humanos tienen el derecho de tener una parte de su 
entendimiento y sólo un erudito académico de miles pueden comprender el 
milagro de su elocuencia? 

La Respuesta: El Sabio Corán tiene un tipo diferente de milagro 
correspondiente al entendimiento de cada clase; le indica la existencia de su 
milagro a cada una de una forma diferente. Por ejemplo, para los eruditos de 
la retórica y la elocuencia, exhibe el milagro de su extraordinaria elocuencia. 
Para los poetas y oradores, muestra su estilo exaltado, bello y original, que 
nadie puede imitar a pesar de que les agrada a todos. El paso del tiempo no 
provoca que su estilo se añeje, siempre permanece fresco y nuevo. Su prosa y 
el orden de sus palabras están tan bien ordenados que son tanto elevados 
como agradables. Para los adivinos de lo Oculto, muestra su milagro en sus 
informes extraordinarios en relación a lo Oculto. Para los historiadores, 
demuestra su milagro al brindar información relacionada a eventos de épocas 
pasadas así como también del futuro y del Reino Intermedio y del Más Allá. 
Para los  científicos sociales y políticos, muestra el milagro en sus principios 
sagrados. Sí, la Gran Sharía, que procede del Corán, indica ese misterio de 
milagro. Para quienes se ocupan del conocimiento de Allah y de las verdades 
del cosmos, muestra el milagro de las sagradas verdades Divinas del Corán, o 
bien indica la existencia de ese milagro. Para los sufíes y evliyas, muestra el 
milagro en los misterios ocultos en sus aleyas, que constantemente se eleva y 
cae como olas del mar del Corán. Y así sucesivamente. Para cada una de las 
cuarenta clases de seres humanos, abre una ventana y muestra su milagro. La 
gente común incluso, quienes sólo escuchan el Corán comprendiendo un poco 
de su significado, confirman que no se parece a ningún otro libro. Dicen: “El 
Corán está por debajo de todos los otros libros que hemos escuchado leer, lo 
cual ni un enemigo podría afirmar – porque es mil grados imposible  – o bien 
es superior a todos ellos y es así un milagro”. Ahora, para ayudarla, 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    169 

 

explicaremos un poco más el milagro que la gente común comprendió con sólo 
escucharlo. Es como sigue:  

Cuando el Corán de Milagrosa Exposición apareció desafiando a todo el 
mundo, hizo surgir sentimientos apasionados de dos tipos de personas: 

El Primero: En los amigos, el deseo de imitarlo; es decir, el deseo de imitar 
el estilo de su amado Corán y un deseo de hablar como él.  

El Segundo: En los enemigos, el deseo de criticarlo y disputarlo; es decir, 
el deseo de invalidar su reclamo de milagro al competir con su estilo. 

Así, por estas dos emociones intensas, millones de libros se escribieron en 
árabe y aún se encuentran. Ahora, quien quiera que escuche leer al más 
elocuente, el más brillante de estos libros junto con el Corán seguramente dirá 
que el Corán no se parece a ninguno de ellos. Eso significa que el Corán no 
está al mismo nivel que ellos. En cuyo caso, tiene que ser inferior a todos ellos, 
lo que a la vez que es imposible cien veces, nadie, ni siquiera Satanás, podría 
reclamar12, o bien el Corán de Milagrosa Exposición es superior a todos ellos. 

Además, el Sabio Corán demuestra su milagro ante la masa de gente sin 
educación, que no comprenden el significado al no cansarlos. Por cierto, la 
gente sin educación dice: “Si oigo los poemas más delicados y reconocidos dos 
o tres veces, me aburro de ellos. Pero el Corán nunca me cansa; incluso, 
cuanto más lo escucho, más me agrada. En consecuencia no puede estar 
escrito por una persona”.  

Y a los niños que intentan memorizarlo, el Sabio Corán les muestra su 
milagro al establecer en sus memorias con la mayor facilidad, a pesar de que 
sus cabezas pequeñas, delicadas, débiles y simples no puedan retener para 
siempre una sola página de otros libros, y sí muchas de las aleyas y frases de 
ese gran Corán que se parecen unas a otras y provocarían lío y confusión. 

E incluso a los enfermos y moribundos, que se molestan por el más 
mínimo sonido o ruido, el murmullo y el sonido del Corán les hace sentir su 
milagro al ser tan dulce y agradable para ellos como el agua de Zamzam.  

En Breve: El Sabio Corán le demuestra su milagro en cuarenta aspectos a 
cuarenta distintos tipos y grupos de personas, o indica la existencia de su 
milagro. No desatiende a nadie. Incluso para quienes pueden comprender sólo 
lo que ven sus ojos y que no tienen oídos para escuchar, ni corazón para sentir, 
ni conocimiento para juzgar, el Corán alude a su milagro de una manera13. Es 
así: 

                                                             
12 El importante Primer Tema de la Carta Veintiséis forma una explicación y una aclaración de esta 
oración. 
13 Aquí, la mención del aspecto de su milagro dirigida a quienes ni tienen oídos, ni corazón ni 
conocimiento, y quienes ven sólo con sus ojos es extremadamente concise, abreviada e incluso 
deficiente. Pero se ha demostrado con mucha claridad y brillantemente en las Cartas Veintinueve y 
Treinta, para que incluso los ciegos puedan verlo. Hemos escrito una copia del Corán que muestra este 
aspecto de milagro, que, si Allah lo permite, se publicará, entonces todos podrán verlo. [La Carta  
Treinta se había planeado y pensado muy brillantemente, pero le sedió su lugar a Isharat al-I’yaz (Los 
Signos de Milagro), mientras que en sí mismo nunca se materializó.] 



170                                                                                                                         CARTAS 

En el Corán de Milagrosa Exposición escrito a mano por el calígrafo Hadiz 
Osman y más tarde impreso, muchas de las palabras se miran entre sí. Por 
ejemplo, si una aguja pasa a través de la palabra “perro” en la frase  

 ْ­·ُُ³®ِYَfَو  ْ­·ُُ]«ْ¦َ  de la Sura al-Kahf y a través de las páginas de abajo, una 

pequeña desviación atravesará la palabra  ۪̄ �ْ¢ِ ٍyÁ   en la Sura al-Fatir, así 

estableciendo el nombre del perro. De modo similar, las palabras  َونyُ ù�oْ®ُ  
ocurren dos veces en la Sura Ya. Sin. la primera cubriendo a la segunda. Las 

palabras  َ±Àyِ ù�oْ®ُ  y  َونyُ ù�oْ®ُ en la Sura al-Saffat se miran entre sí y a las de 

la Sura Ya. Sin. Por ejemplo,en la ultima parte de Sura al-Sebe y en la primera 

parte de Sura al-Fatır, dos  ٰ³gْ®َ»  se miran entre sí; ocurre sólo tres veces en el 

Corán y dos de éstas que se corresponden no puede ser mera coincidencia. 
Hay numerosos ejemplos similares. Una palabra incluso coincide con una 
pequeña desviación en cinco o seis páginas hacia abajo. Y he visto una copia 
del Corán en la que los párrafos que se miran entre sí en páginas enfrentadas 
estaban escritos con tinta roja. En el momento que lo dije, eso también indicó 
otro tipo de milagro. Poco tiempo después vi que muchas frases miraban a 
otras en el reverso de las páginas, correspondiéndose entre sí de modo 
significativo. Así, ya que el arreglo del Corán en la escritura y la caligrafía de las 
copias impresas del Corán también son a través de la guía del Profeta (PyB) y 
la inspiración Divina, contiene el signo de un tipo de milagro. Porque no es ni 
obra de la casualidad, ni de la mente humana. A veces hay desviaciones, pero 
eso es generalmente una falla de la imprenta y si hubiera estado absolutamente 
en orden, las palabras se hubieran correspondido entre sí exactamente.  

Además, en cada página de las Suras del Corán de extensión larga y 
media que se revelaron en Medina, la palabra “Allah” se repite de la manera 
más maravillosa. Además de repetirse mayormente cinco, seis, siete, ocho, 
nueve u once veces en la misma página, las repeticiones de los dos lados de la 
misma página o en las páginas enfrentadas muestran relaciones numéricas 
bellas y significativas.14 

                                                             
14  1- También, para quienes practican la recitación de los Nombres Divinos y alabanzas y suplican a 
Allah, las palabras adornadas y con rima del Corán y el estilo elocuente y artístico y las muchas virtudes 
de su elocuencia, que llaman la atención en sí mismo, brindan una elevada seriedad y un sentido de 
presencia Divina y una serenidad mental; no los estropean ni arruinan. Mientras que la retórica, el orden 
de las palabras artístico, la rima y la composición poética de ese tipo usualmente debilitan la seriedad, 
hacen que su elegancia se sienta, perturban el sentido de la presencia de Allah y destraen atención. De 
hecho, yo frecuentemente solía recitar la famosa súplica del Imám Shafi’i, que es la más sutil y seria de 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    171 

 

 
SEGUNDO PUNTO: En la época de Moisés (p.), lo que prevalecía era la 

magia, entonces sus milagros más importantes se parecían a eso. Y en la época 
de Jesús (p.) era la medicina lo que prevalecía y sus milagros fueron 
mayormente de ese tipo. Similarmente, en la época del Más Noble Profeta 
(PyB), en la Península Arábiga prevalecían cuatro cosas:  

La Primera: La elocuencia y la retórica. 
La Segunda: La poesía y la oratoria.  
La Tercera: Los asuntos sobre la adivinación de lo Oculto. 
La Cuarta: El conocimiento de los eventos pasados y la cosmología. 

                                                                                                                                                     
las súplicas, está compuesta de la más elevada forma versificada y una vez provocó el fin de la sequía y 
del hambre en Egipto. Al leerla, observé que ya que estaba en verso y rimaba, arruinaba la elevada 
seriedad. La recité constantemente por ocho o nueve años y no pude reconciliar el verso y la rima con 
su naturaleza seria. Comprendí de esto que hay un tipo de milagro en la rima y en el orden y las 
cualidades de las palabras del Corán, que son particulares y naturales y originales a ella, que preserva 
completamente la seriedad y el sentido de la presencia Divina, sin arruinarlos. Así, incluso si quienes 
recitan súplicas y los Nombres Divinos y alabanzas no comprenden este tipo de milagro con la mente, lo 
perciben con el corazón.  

2- Otro aspecto del milagro del Corán de Milagrosa Exposición es que expresa el más elevado y 
brillante nivel de la fe del Profeta (PyB), quien manifestó el Nombre Más Grande. También expresa e 
instruye de manera natural el nivel elevado de la religión de verdad, que, al ser muy vasta, extensiva y 
elevada, establece las elevadas verdades de los mundos del Más Allá y de la Divinidad como un mapa 
sagrado. 

Y expresa en toda Su infinita gloria y majestuosidad, el discurso del Creador del Universo, con 
respecto a que Él es el Sustentador de todos los seres. Por cierto, frente a la exposición del Corán que es 

así, si, según la aleya:   ±ِWَِª ©ُْ¢  aِ�َ َ̄ َcjْا ُ±ّkِªْ²ُِْ{ وَاÊْبن ا ُ bYَْÀ ْنøا ٰ¶ ©ِgْ ِ̄ µِ«gْاٰ wَااy£ُªْْ ¹ا\ِ ِ̄ نِ ¹ُbYَْÀÊَنَ \ِ  todas las 

mentes de la humanidad se unieran y se volvieran una sola mente, no lo desafiarían ni se opondrían a 

él. YَّÀyَُّgªاِ®±َ  اyََgّªا  َ±Àْøا  ¿Cómo podrían? Están tan distantes del Corán como la tierra está de las Pléyades. 

Porque en vista a estos tres principios mencionados anteriormente, por cierto no es posible imitar el 
Corán, ni componer nada igual. 

3- Al final de cada página del Corán, las aleyas están completas y terminan rimando de forma 
delicada. La razón es esta: cuando la aleya más larga llamada Mudayana (2:292) da el estándar para las 
páginas y las Suras Ijlás y Kawzar, el estándar de las líneas, esta cualidad delicada del Sabio Corán y 
signo de su milagro se vuelven obvios.  

4- Por la prisa desafortunada, tenemos que conformarnos en esta sección con algunas pocas 
indicaciones y breves instancias y pequeños signos de una maravilla altamente importante y magnífica, 
una que desde el punto de vista del éxito de Risale-i Nur es bella, luminosa y alentadora. Ahora, esa 
verdad importante y esa maravilla alentadora – bajo el nombre de ‘coincidencia’ (tawafuq), y cinco o 
seis tipos de ello – forma una cadena de maravillas de Risale-i Nur y los destellos de un tipo visible de 
milagro del Corán y una fuente de signos para las claves de lo Oculto. Más tarde, hicimos escribir una 
copia del Corán que mostró en letras doradas un destello de su milagro que apareció dela ‘coincidencia’ 
de la palabra ‘Allah’. Y escribí ocho partes cortas, llamadas Los Ocho Símbolos (Rumûzat-i Semaniye), 
que explican las relaciones sutiles evidentes en la coincidencia de las letras del Corán, y sus alusiones en 
relación a lo Oculto. También se escribieron cinco tratados, uno sobre las maravillas de ‘Ghauz al-
Gilani’, tres sobre las de Ali y uno llamado Las Indicaciones del Corán (Ishârât-i Kur'aniye), que por 
medio de tawafuq o ‘coincidencias’, confirman, elogian y aplauden a Risale-i Nur. Es decir, esa verdad 
importante se percibió y se escribió en forma resumida al escribir los Milagros de Muhammad, pero 
desafortunadamente el autor vio y describió sólo una pequeñísima parte de él; continuó sin profundizar 
en ello. 



172                                                                                                                         CARTAS 

Así, cuando el Corán de Milagrosa Exposición apareció, desafió a quienes 
tenían conocimientos de estos cuatro campos.  

Primero, hizo que los hombres de la retórica y la elocuencia se inclinaran 
ante él; todos lo escucharon asombrados.  

Segundo, llenó a los poetas y oradores de asombro, es decir, quienes 
hablaban bien y declamaban poesía delicada, tanto que se mordían los dedos 
con asombro. Redujo a la nada el valor de sus poemas más delicados escritos 
en oro, haciéndoles quitar los famosos ‘Siete Poemas Colgantes’, su orgullo y 
gloria, de las paredes de la Kaba.  

Y silenció a los adivinos y hechiceros, que daban noticias de lo Oculto, y 
los hizo olvidar el conocimiento que habían recibido. Ahuyentó a los genios y 
puso fin a la adivinación. 

Y salvó a las personas con conocimiento del pasado y de la cosmología de 
la superstición y la falsedad y los instruyó en hechos verdaderos y 
conocimiento luminoso.  

Así, estos cuatro grupos se inclinaron ante el Corán con perfecta maravilla 
y veneración, convirtiéndose en sus estudiantes. En ningún momento ninguno 
de ellos podría intentar desafiarlo. 

Si se pregunta: ¿Cómo sabemos que nadie podría disputarlo o no se 
puede desafiarlo? 

La Respuesta: Si hubiera sido posible disputarlo, seguramente alguien lo 
hubiera intentado. La necesidad de desafiarlo fue intensa. Porque su religión, 
sus posesiones, sus vidas y sus familias se pusieron en peligro. Si lo hubieran 
disputado, se hubieran salvado. Si hubiera sido posible, lo hubieran desafiado. 
Y si lo hubieran hecho, ya que los seguidores, incrédulos y embusteros eran 
muchos, y verdaderamente muchos, seguramente hubieran apoyado un 
desafío así y lo hubieran dado a conocer por todas partes tal como difundieron 
todo lo que estaba en contra del Islam. Y si alguien hubiera disputado el Corán 
y lo hubieran dado a conocer a todos, seguramente se hubiera registrado en los 
libros de historia en términos destellantes. Pero todas las historias y todos los 
libros son evidencia; aparte de algunos párrafos sobre Musaylima el Mentiroso, 
no hay nada en ninguno de ellos, mientras que durante veintitrés años el Sabio 
Corán continuamente los hostigó y los desafió de un modo que incrementaría 
su obstinación. En efecto dijo:  

“Muestren que alguien iletrado como Muhammad el Confiable componga 
algo similar al Corán. No pueden hacerlo, entonces, vamos, no una persona 
iletrada, sino alguien educado y literato. Tampoco lo pueden hacer. En lugar 
de una sola persona, reúnan a todos sus eruditos y hombres de elocuencia y 
permitan que se ayuden unos a otros y los dioses falsos en los que ustedes 
confían también pueden darles una mano. No podrán hacer esto tampoco, 
entonces usen las obras literarias del pasado e incluso invoquen a aquellos del 
futuro para ayudarlos, y luego compongan algo similar al Corán. Y si no 
pueden hacer esto, entonces no compongan todo el Corán sino sólo diez 
Suras. Vamos, no pueden manejar diez que son verdaderamente como las 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    173 

 

Suras del Corán, entonces júntenlas a historias y cuentos ficticios; tan sólo 
produzcan algo similar al orden de las palabras y la elocuencia. Tampoco 
pueden hacerlo. Entonces compongan sólo una Sura. No escriban una Sura 
larga, sólo una corta. Pero si no pueden hacer esto, ¡vuestra religión, vuestras 
vidas, vuestra propiedad y vuestras familias estarán en peligro, tanto en este 
mundo como en el próximo!” 

Así, con estas ocho alternativas, el Sabio Corán ha desafiado y silenciado 
tanto a seres humanos como genios, no por veintitrés años sino por mil 
trescientos años. Sin embargo, en esos primeros tiempos, esos incrédulos no 
tenían recursos hacia la forma más fácil para disputar o desafiar pero eligió el 
camino más temible, el de la guerra, poniendo sus vidas, posesiones y familias 
en peligro. Eso significa, disputarlo no era posible.  

Y así, ¿cualquier persona inteligente, en especial la gente de Arabia de esa 
época – y los quraishíes, que eran muy inteligentes – no hubiera asegurado que 
uno de sus literatos compusiera una Sura similar a una de las del Corán y así 
salvarse de los ataques del Corán; hubieran abandonado el camino corto y 
fácil, puesto todas sus posesiones en peligro y viajado por el camino más tenso 
con dificultados? 

En Breve: Como dijo el famoso Yahiz: “La disputa con palabras no fue 
posible, entonces se vieron obligados a pelear con la espada”.  

Si se pregunta: Algunos eruditos educados han dicho que ninguna de las 
Suras del Corán, pero ni una sola de sus aleyas puede disputarse, ni siquiera 
una sola oración, ni una palabra, ni se han disputado. Pero esto parece ser 
exagerado y la razón no puede aceptarlo, pero muchas de las palabras de los 
seres humanos se parecen a las del Corán. ¿Cuál es la razón para que digan 
esto? 

La Respuesta: Hay dos escuelas de pensamiento relacionadas al milagro 
del Corán.  

La escuela que prevalece y se prefiere afirma que las cualidades sutiles de 
la elocuencia y el significado del Corán están más allá del poder humano. 

La segunda escuela, y la menos preferida, afirma que está dentro de la 
habilidad humana disputar una de las Suras del Corán, pero Allah 
Todopoderoso ha evitado esto como un milagro de Muhammad (PyB). Como 
una persona puede levantar sus pies, pero si un profeta le dice que no puede y 
él no lo puede hacer, entonces es un milagro. Esta opinión se llama la Escuela 
Sarfa. Es decir, Allah Todopoderoso no permitió que los seres humanos y los 
genios tuvieran éxito al disputar una sola de las Suras del Corán. Si lo hubiese 
permitido, ellos podrían haberlo desafiado. Según esta escuela, los eruditos que 
afirman que ni una sola de sus palabras se puede disputar están en lo correcto. 
Porque ya que por su milagro, Allah Todopoderoso se los prohibió, ni siquiera 
pudieron abrir sus bocas para disputarlo. E incluso si lo hubieran hecho, si no 
hubieran tenido el permiso Divino, no podrían haber pronunciado ni una 
palabra.  



174                                                                                                                         CARTAS 

Sin embargo, según la escuela de pensamiento prevaleciente y preferida 
que mencionamos anteriormente, esa afirmación de los eruditos tiene el 
siguiente aspecto sutil: las frases y palabras del Sabio Corán se refuerzan entre 
sí. A veces sucede que una sola palabra está en diez lugares; en ella hay diez 
relaciones y diez puntos delicados de elocuencia. Hemos señalada ejemplos de 
algunos de estos en el comentario llamado Isharat al-I'jaz (Los Signos de 
Milagro) en las frases de la Sura al-Fatiha y las de:  

 ٓ ªذٰ  تن ۀٓـا ¥َِª  ُبYَcېئوªْا  Êَ  ù[Àَْر  ۪� ِµÁ  
Por ejemplo, toma un palacio decorado; situar en relación a todas las 

decoraciones una piedra que es como el punto central de variadas y numerosas 
decoraciones depende de conocer la pared entera con todas sus decoraciones. 
Y situar la pupila del ojo en la cabeza de un ser humano depende de conocer 
sus relaciones con todo el cuerpo y todas las funciones maravillosas del cuerpo, 
junto con la posición del ojo en la cara de aquellos deberes. Del mismo modo, 
la gente veraz más avanzada ha demostrado numerosas relaciones en las 
palabras del Corán y sus aspectos y conexiones con otras aleyas y frases. Los 
eruditos de la Escuela de letras en particular, han ido más allá al explicarles y 
demostrarles a sus seguidores una página de significados ocultos en una sola 
de las letras del Corán.  

Además, ya que es el discurso del Creador de todas las cosas, cada una de 
sus palabras puede ser como un corazón o semilla. Es decir, un corazón 
contenido en un cuerpo inmaterial formado de misterios o la semilla de un 
árbol inmaterial. 

Así, palabras como las del Corán, incluso frases o aleyas, pueden ocurrir 
en el discurso del ser humano, pero se necesita un conocimiento abarcativo 
para situarlos exactamente como están en el Corán tomando en cuenta las 
múltiples relaciones.  

TERCER PUNTO: Una breve pero verdadera reflexión sobre la naturaleza 
esencial del Corán del Milagrosa Exposición una vez se inspiró en mi corazón 
como una bendición Divina. Ahora daré a continuación una traducción de esa 
parte en árabe. 

ِ·Yoَ]ْ~ُ  ْ±®َ  َuکۓ ù� تزكيَ�ـ  ۪µcَِÁِّ²اuَnََْحَ  وyّ ù�َفِ  وY ù�َْوYِ\  ۪µِªY َ̄ jَ  ۪µِªËَjََو 
 ۪µِªY َ̄ ر­Á  ُµُbY·َjُُِ اoَªْې۪ نُ اyْ£ُªْاٰ  وَېئە َ¹ّ³َ ُ̄ ªْا  ُaّ ّ�ِªو۪  اYoَªْىا  ِّy�ِِª  ِعY َ̄ jْ úا 

ٓ  ُ¦cُِ]  ېئەِ©ّ  Áَ]ِ²َْÊْءِ اY  ٓ ÁَِªَْوÊْءِ وَاY  u۪ ّnِ¹َ ُ̄ ªْوَا َ±À  �۪«َِcsْ ُ̄ ªْرِ  ئىبح ڦطماY ù��َْÊْا 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    175 

 

Yہئو َ̄ jِْÊْوَُ¶¹َ  ا  �ُoْ®َ  »ِnْ¹َªْعِ  اY َ̄ jْYِِ\ ³ِْ}ہئو ُ̄ ªْ³َْ}لِ  ا ُ̄ ªْ³َّ}َہئو وَا ُ̄ ªْوَا  ِµÁَْ«�َ 
Ǯوََ�طمقح  ِ_َÀاuَ·ِªْاَ¶_ِ  اuَ]َªْYِ\  ُنuَ�ْ®ََ¹َْ²ارِ  وøا  ۪Êْنِ اY َ̄ À  ِورَةyُ َ�ّªYِ\  ُ� َ̄ kْ®ََو  ٓ£َoَªْا ¡ِِVY 
 ۪£ÁَªْYِ\وَُ®¹ِ�ٌ©  ڤطم  úدَةِ  بزثزاY�َ َ�ّªنِ  اYÁَ�َªْYِ\ رِ  وَذُوY َ̄ ْfَÊْا  ۪«®ِY§َªْةِ  ڦطماuَ¶َY ù� ُ̄ ªْYِ\ 

»َِ¥  وََ®ْ£[¹ُلُ  َ̄ ªْ²ِِْ{  اÊْوَا  ٓkَªْنِّ وَاY  ِسuْoَªْYِ\  ِدِقY َ�ّªر۪  ِ®±ْ  اY�ََb ¡ِÀ  ِرَاتY®ََÊْا 
 ُuَّÀQَ ُ̄ ªْوَا  ٓÊَ َuّªYِ\ ©ِِV  َ�ªْا ِ_َÁّ«ِ£ْ  ِقY�َِّbYِِ\  ٓËَ£َ�ُªْءِ ا  ۪«®ِYېئەªَْقُ  ڦطماuّ ù� ُ̄ ªْوَا  ْ±®ِ  ِ_·َjِ 
»۪  اyَ�ْ�ِªْةِ  َ�ّªا ِ_ َ̄ Á  ِدَةY·َ ù�ِ\  ِنY³َWْ ِ̄ �ْ úانِ  اuَjْ¹ِªْةُ  ا{َkِ�ْ ُ̄ ªْوَا  ُ_َّÀuَِ\َÊْا Y]َªْøئىتخا  ُµjَْو 

Ykَ�ْزِه۪  úتزكيَ�ـ ا  ِّy®َ  ِنY®َ َ{ّªةِ  اuَ¶َY ù� ُ̄ ªْYِ\  ُ��ِ]َ³ْ ُ̄ ªْوَا  ٓ Yدِه۪  اyَِVةُ دَ ù�ْر úا  َ±®ِ  ِËَ َ̄ ªْا 
 ٰ«�َْÊْا»  úبزكيا  [َِcنِ  َ®ېئۇYÁَ]ْ ّ�ِªا  �َ۪c�َْÀ ُuÁ  ْ±®ِ ǯدَرْسٍ  َ�طمقح  ٓ «ٰ َ̄ ªْøا ُ_§َWِ  َ�®َ 
 ّ۪Á]ِ َ�ّªا َ±Á اwَ¦ََذُو ُ¶¹َ  و  ِy ù�]َªْا  ¡َِ«�ْ ُ̄ ªْى اyََÀ  ٓ Áَ�َْÊْءَ اY ہئوY َ̄  ا¹�ُ¹ُªْحِ  \َِ§
�uَِÀ  ُµُه۪  ئىتخ اªY�َªَْ­َ  و�Á Y·َِ\  [ُِّ«£َُÀَُ وoُ۪Àَ  وَاªّ�ُُ·¹رِ  ّyِ�َُÀَو Y³ََª Y َ̄ À  ُ�ِ²Yَُ£ِ»ُّ]  ېئە ù� 
 ِ_�َY َ�ّªا  َ_�َY َ�ّªئىتخ ا  ۪µ فُ  ېئەِ�ّ ّyِ�َُÀَسِ  وYَ³ّ«ِª  ٰ·�َاwَ  ٰاyْ£ُªْنُ ا  �۪�َªْا ُ­Á  ِنY َ�ّª¹َ  ا¶ُ 

 wَّ۪ª¹لُ  ىا£َُÀ ًرا َyّـ§َ®ُ :﴿ ُ ٰÃّا  ٓÊَ  ٰª úا َµ  َÊّ ú¹َ  ا¶ُ﴾ ﴿ ْ­َ«�ْY�َ  ُµَّ²øا Ä  ٰª úا َµ  َÊّ úا 
 ُ ٰÃّرِگۇ﴾اYù� َ̄ ªْوَا  ¥ِِªY ù� َ̄ ªْوَا  ۪£�َِّc ُ̄ ªْ¹ُ\ِِ·­ْ  ڦطما«£ُِ\  ْ­·ِِª¹£ُ�َُتزكيَ�ـ و  ¡ِÀuِ�َْb 

Yگۇ ù~Y ù~øاٰ  اyْ£ُªْتِ  نِ اYÁَّ«ِوَېئە  ۪µ®ِY§َnْøتزكيَ�ـ ا  ِµjَْو  
 
 



176                                                                                                                         CARTAS 

La traducción y el significado de esta reflexión en árabe 
Los seis aspectos del Corán de Milagrosa Exposición son brillantes y 

luminosos; ninguna duda ni malentendido puede penetrarlo. Porque su 
espalda se apoya en el Trono de Allah; hay una luz de Revelación en ese 
aspecto. Ante él y su objetivo están la felicidad de ambos mundos; ha posado 
su mano sobre la eternidad y el Más Allá, y contiene la luz de la felicidad y del 
Paraíso. Sobre él brilla el sello de milagro. Debajo de él yacen los pilares de 
pruebas y evidencias. Su rostro interno es pura guía, mientras que su derecha 

hace que la mente lo afirme con frases como  Ëَ�َø¹ُنَ  ا«£ِ�َْÀ   “¿Es que acaso no 

pensarán?”. Brindando sustento espiritual a los corazones, su derecha provoca 
la conciencia para atestiguar las bendiciones de Allah. Entonces, ¿de qué lado, 
de qué esquina, pueden entrar los ladrones con dudas y malos entendidos al 
Corán de Milagrosa Exposición? 

 Sí, el Corán de Milagrosa Exposición contiene el significado del 
consenso de los libros de los profetas, los evliyas y quienes afirman la Unidad 
Divina, cuyos siglos, caminos y temperamentos fueron diferentes. Es decir, 
quienes buscaron la verdad a través del intelecto o del corazón mencionaron 
en sus libros los decretos y principios concisos del Sabio Corán de un modo tal 
que los confirmaron. Así, son como las raíces del árbol celestial del Corán.  

El Sabio Corán también se basa en la Revelación y es Revelación. Porque 
el Glorioso Quien lo reveló, demostró y probó que fue Revelación a través de 
los milagros de Muhammad (PyB). Y el Corán también, que revela, muestra a 
través del milagro en él que viene del Trono Divino. Entonces la alarma del 
Más Noble Profeta (PyB) a quien le fue revelado, cuando fue revelado por 
primera vez y su estado inconsciente durante su revelación y su sinceridad y 
veneración hacia el Corán, que fueron más grandes que los de cualquiera y 
todo demostró que fue Revelación que venía de la eternidad; era su huésped.  

Además, el Corán es evidentemente pura guía, porque observadamente 
su opuesto es extravío de la incredulidad. También es necesariamente la fuente 
de las luces de la fe y lo contrario de esto es, por supuesto, la oscuridad. 
Hemos demostrado esto fehacientemente en muchas de las Palabras.  

Además, el Corán es por cierto la asamblea de verdades; la ilusión y la 
superstición no pueden entrometerse con él. Las perfecciones elevadas que el 
Mundo del Islam, al que le dio forma, y la Sharía, que manifestó, muestra, 
atestigua y prueba que es pura verdad y que no contiene contradicciones. Sus 
discusiones en relación al Mundo de lo Oculto atestiguan esto también, como 
los que se relacionan al Mundo Manifiesto.  

Sin duda, el Corán también conduce a la felicidad de ambos mundos y 
alienta al ser humano a ella. Si alguien duda de esto, déjenlo leer el Corán una 
vez y que preste atención a lo que dice. Además, los frutos que el Corán 
produce son tanto perfectos como vivientes. En cuyo caso, las raíces del árbol 
del Corán están fundadas en la realidad y son vivientes ya que la vida del fruto 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    177 

 

indica la vida del árbol. Ve, ¡cuántos frutos perfectos, vivientes y luminosos que 
ha producido cada siglo, como los evliyas y los eruditos purificados! 

También, con una convicción que surge de los innumerables y variados 
signos, se puede decir que el Corán es aceptado y buscado tanto por los seres 
humanos como por los genios y ángeles, porque cuando se recita, ellos se 
reúnen a su alrededor atraídos como mariposas de la luz.  

Y junto con ser Revelación, el Corán se ha fortalecido y fortificado con 
pruebas racionales; la unanimidad de los sabios e inteligentes atestiguan esto. 
Los grandes eruditos de teología y los genios de la filosofía como Ibn Sina e Ibn 
Rushd unánimemente demostraron los principios Coránicos, según sus propios 
métodos y pruebas. 

El Corán también es confirmado por todas las naturalezas sanas. Mientras 
que no esté corrompida de ninguna manera, la naturaleza humana lo confirma 
porque una conciencia fácil y un una paz mental se encuentran a través de sus 
luces. Es decir, la naturaleza humana sin arruinarse lo afirma a través del 
testimonio de una conciencia tranquila y le dice al Corán a su manera: 
“¡Nuestras naturalezas no pueden perfeccionarse sin ti!” Hemos demostrado 
esta verdad en muchas partes.  

El Corán también es observada y evidentemente un milagro eterno y 
perpetuo; siempre muestra su milagro. Nunca muere como otros milagros, su 
tiempo nunca se acaba; es eterno. 

Además, hay tanta amplitud en la guía del Corán que el Ángel Gabriel y 
un niño pequeño pueden escuchar la misma lección uno al lado del otro y 
ambos recibir su parte. Y un filósofo brillante como Ibn Sina puede estudiar lo 
mismo de sus lecciones al lado de un recitador común y ambos reciben su 
instrucción. Incluso puede suceder que debido a la fuerza y la pureza de su fe, 
el hombre común puede beneficiarse más que Ibn Sina. 

También, hay en el Corán un ojo tal que ve y abarca a todo el universo, y 
lo contempla como las páginas de un libro, describiendo sus niveles y mundos. 
Como un relojero gira, abre, muestra y describe su reloj, el Corán de Poderosa 

Estatura es así; declara:  ْ­َ«�ْY�َ  ُµَّ²øا Ä  ٰª úا َµ  َÊّ úا  ُ ٰÃّا   , y proclama la Unidad Divina.  

 ّٰ«ªøا َّ­·ُ  ©ِ�َjْاٰ  اyْ£ُªْکۓا Y³ََª ئىبح YÁَ²ْ ُuّªا  ۪y¢َYً³À  َئىبحو  ِy]ْ£َªْا Yû _ِ اÁ£ِªْٰ  ئىبحوَ  ُ®²¹ِ� َ̄ 
 �۪ ù�Yً�Á  َاطِ   تروyَ ّ�ِªرِ  وَِ®±َ  ¹ُ²راً اYَ³ّªاً اycْ~ِ Yً\Ykَnَِ³َّ_ِ  ئىبحوَ  وkَªْرَ�۪  اYً£Á  úبزثزوَا 

ِ»َّ·Y اsَªْثمسخǭاتِ  َ®ËًÁ Yً®Y دªَ۪  ېئە úتن وَا  ّٰ«ª øرْ  ُ·­َّ ا ّ¹َِ² Y³ََ\¹ُ«ُ¢ Yَ²َ¹³ُرِ  وَُ¢[¹ُر\ِ 



178                                                                                                                         CARTAS 

 ۪Êْنِ اY َ̄ À  ٰاyْ£ُªْرْ  نِ وَا  نُ اyْ£ُªْاٰ  َ�»µÁَِْ  ا²ُِْ}لَ  َ®±ْ  وَ\oَ\ِ  ِ_®َyْoُِِ¡ّ  نِ اyْ£ُªْاٰ  \Y¶َyُْنَ  و¹َِ²َّ
 ِµÁَْ«�َ  ٓ Ëَةُ  µِªِ اٰ  «وََ�ٰ» َ�ّªمُ  اËَ َ�ّªوَا  َ±®ِ  ٰ̄ nْ َyّªنِ  ِ± اYَ³ّoَªْڦطم®۪ اٰ  ا  

 DECIMONOVENA SEÑAL SUTIL 
Se ha demostrado en las Señales anteriores de forma decisiva e indudable 

que el Más Noble Profeta (PyB) es el Mensajero de Allah Todopoderoso. Su 
misión profética así se establece a través de miles de evidencias ciertas, 
Muhammad el Árabe (PyB) es la prueba más brillante y concluyente de la 
Unidad Divina y la felicidad eterna. En esta Señal, ofreceremos una definición 
concisa y resumida de esa evidencia brillante, esa prueba articulada. Porque 
debido a que él es la prueba y su conclusión es el conocimiento de Allah, 
debemos por cierto reconocer la prueba y aprender la manera de su evidencia. 
Con un resumen extremadamente breve, entonces, describiremos de qué 
maneras él es una prueba de ello y su exactitud. Es como sigue: 

Como todos los seres del universo, el Noble Mensajero de Allah (PyB) 
señala a través de su propio ser hacia la existencia y la Unidad del Creador del 
Universo; y proclama con su lengua esa evidencia de su propio ser, junto con 
la evidencia ofrecida por todos los seres. Ya que él mismo es la evidencia, 
señalaremos los quince Principios de su prueba e integridad, su sinceridad y 
veracidad.  

Primer Principio: Esta prueba, que indica al Creador del universo tanto 
con su propio ser como con su lengua y su conducta y su discurso, es 
verificado por la realidad del universo y es veraz. Porque la evidencia de la 
Unidad Divina hecha por todos los seres es por cierto la confirmación de quien 
proclama esa Unidad. Es decir, la causa que él proclama se verifica por todo el 
universo. También, ya que la perfección absoluta que es la Unidad Divina que 
él declara y el bien absoluto que es la felicidad eterna son apropiados a todas 
las verdades del mundo, él es por cierto veraz en su causa. Es decir, el Noble 
Mensajero (PyB) fue una prueba articulada de la Unidad Divina y la felicidad 
eterna que fue tanto veraz como verificada.  

Segundo Principio: También, ya que esa prueba veraz y verificada realizó 
miles de milagros más grandes que todos los profetas anteriores, vino con una 
Sharía que nunca se abrogará y su llamada fue para todos los seres humanos y 
genios, fue por cierto el jefe de todos los profetas y en consecuencia reunió en 
sí mismo la esencia y la unanimidad de todos sus milagros. Eso significa que la 
fuerza del consenso de los profetas y el testimonio de sus milagros forma un 
apoyo para su sinceridad y veracidad. Él también es el maestro y líder de todos 
los evliyas y eruditos purificados que alcanzan la perfección a través de su 
entrenamiento y guía y la luz de su Sharía. En cuyo caso, reunidos en él 
estaban el misterio de sus maravillas, sus afirmaciones unánimes y la fuerza de 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    179 

 

sus verificaciones. Porque ellos viajaron por el camino que su maestro abrió y 
dejó abierto, y encontraron la verdad. En cuyo caso, todas sus maravillas y 
verificaciones y consensos forman un apoyo para la sinceridad y veracidad de 
su sagrado maestro. También, como se ve en las Señales anteriores, esta 
prueba de Unidad Divina estaba equipada con milagros tan ciertos, evidentes y 
definitivos y con una maravillosa irhasat, y su misión profética se demostró por 
evidencias tan irrefutables que su afirmación no se pudo disputar, incluso si 
todo el universo se reuniera contra él.  

Tercer Principio: Y en ese heraldo de la Unidad Divina que tiene milagros 
aparentes y ese portador de noticias de la felicidad eterna que fue en sí mismo 
un milagro claro hubo cualidades morales tan elevadas, y en los deberes de su 
profecía hubo atributos tan sublimes y en la Sharía y en la religión que él 
propagó hubo virtudes tan elevadas, que incluso su enemigo más amargo tuvo 
que confirmarlo sin poder negarlo. Ya que las cualidades más elevadas y de la 
mejor moral, los atributos más elevados y perfectos, y las virtudes más 
preciosas y aceptables estaban presentes en sí mismo, sus deberes y su religión, 
por cierto, ese ser fue el ejemplar, el modelo, la personificación y el maestro de 
las perfecciones y las cualidades morales elevadas en los seres. En cuyo caso, 
estas perfecciones en su ser, sus deberes y su religión forman un apoyo para su 
sinceridad y veracidad tan poderoso que de ninguna manera pueden sacudirse.  

Cuarto Principio: Y este heraldo de Unidad y felicidad Divina, que es la 
fuente de perfecciones y el maestro de virtudes elevadas, no habla por su 
cuenta; lo hacen hablar. Sí, el Creador del Universo lo hace hablar. Recibe 
instrucción de su Eterno Maestro, luego enseña. Porque el Creador del 
Universo muestra a través de miles de pruebas de su profecía, en parte 
descritas en las Señales mencionadas anteriormente, a través de todos esos 
milagros que Él crea por medio de su mano, que él no está hablando por su 
cuenta sino que expresa Su discurso. Además, el Corán que le llega a él 
muestra a través de sus cuarenta aspectos milagrosos, externos e internos, que 
él es el intérprete de Allah Todopoderoso. También, a través de toda su 
sinceridad, el temor de Allah, la seriedad, confiabilidad y todas sus otras 
cualidades y su conducta, demuestra que no está hablando por sus propias 
ideas ni en su nombre, sino que habla en nombre de su Creador. Además, 
todos los que se adentran en la realidad, quienes le prestan atención, lo 
afirman con las verdades que han investigado y abierto; creen con 
'conocimiento de certeza' que él no habla en su nombre sino que el Creador 
del Universo lo hace hablar y enseña por medio de él. En cuyo caso, su 
veracidad y sinceridad se apoyan por el consenso de estos cuatro principios 
poderosos.  

Quinto Principio: Y este Intérprete del Discurso Eterno veía a los seres 
espirituales, conversaba con los ángeles y ofrecía guía a los seres humanos y a 
los genios. Él recibió conocimiento que sobrepasaba el mundo de los seres 
humanos y de los genios e incluso los mundos de los espíritus y de los ángeles; 
tenía acceso y se relacionaba con los reinos que yacen más allá de los suyos. 



180                                                                                                                         CARTAS 

Los milagros mencionados anteriormente y la historia de su vida, que tiene la 
autenticidad de ‘tawatur’, todo demuestra este hecho. En cuyo caso, al 
contrario de los adivinos y otros quienes dan noticias de lo Oculto, ningún 
genio, ni ser espiritual, ni ángel, excepto Gabriel, ni siquiera los ángeles más 
elevados de Allah Todopoderoso, podrían interferir en las noticias que él dio. Y 
en algunas ocasiones, incluso dejó atrás a Gabriel, su compañero.  

Sexto Principio: Y este ser, el señor de los ángeles, genios y seres 
humanos, era el más iluminado y el fruto perfecto del árbol del universo, y la 
personificación de la Misericordia Divina, y el ejemplo del amor Divino, y la 
prueba más luminosa de la Verdad, y la lámpara más radiante de la realidad, y 
la clave del misterio del universo, y quien resolvió el acertijo de la creación, y 
quien expuso la sabiduría del mundo, y el heraldo de la soberanía Divina, y 
quien describe las bellezas del arte divino, y con respecto a lo abarcativo de su 
disposición, él es el ejemplo más completo de las perfecciones de los seres. En 
cuyo caso, estos atributos suyos y su personalidad espiritual indican, por cierto, 
que su ser es la causa primordial de la existencia del universo; es decir, el 
Creador del universo miró a este ser y creó al universo. Se puede decir que si 
Allah no lo hubiera creado a Muhammad (PyB), no hubiera creado al universo. 
Sí, las verdades del Corán y las luces de la fe que él le trajo a los seres 
humanos y a los genios, y las virtudes elevadas y las perfecciones exaltadas 
evidentes en su ser son un testigo decisivo de este hecho. 

Séptimo Principio: Y esta prueba de la Verdad y lámpara de realidad 
demostró una religión y una Sharía que comprende principios que aseguran la 
felicidad de ambos mundos. Además de ser abarcativa, explica con absoluta 
exactitud las verdades y funciones del universo, y los Nombres y atributos del 
Creador del Universo. Así, el Islam y la Sharía son tan abarcativas y perfectas, y 
describen al universo y a Él mismo de tal modo que cualquiera que lo estudie 
seguramente comprenderá que su religión es una declaración, una 
manifestación, que describe tanto a Quien hizo este bello universo como al 
universo mismo. De la misma manera que el constructor de un palacio escribe 
una página con instrucciones adecuadas al palacio para que él se pueda 
describir a sí mismo a través de sus características, la religión y la Sharía de 
Muhammad (PyB) demuestran a través de su clara elevación, amplitud y 
verdad que su religión procedió de la pluma de Quien crea y regula el 
universo. Quienquiera que ordenó el universo tan bien es Quien ordenó esta 
religión igual de bien. Sí, el orden perfecto de uno requiere el orden perfecto 
del otro.  

Octavo Principio: Así calificado por los atributos mencionados 
anteriormente y sostenido por apoyos absolutamente inquebrantables y 
poderosos, Muhammad el Árabe (PyB) proclamó su mensaje sobre las cabezas 
de los seres humanos y de los genios en nombre del Mundo de lo Oculto, se 
volvió hacia el Mundo Manifiesto; se dirigió a los pueblos y naciones esperando 
más allá de los siglos del futuro; convocó a todos los genios y seres humanos; 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    181 

 

hizo que todos los lugares y todos los tiempos oyeran. Sí, ¡nosotros también 
oímos! 

Noveno Principio: Y su discurso es tan elevado y poderoso que todos los 
siglos le prestan atención. Sí, todos los siglos oyen el eco de su voz. 

Décimo Principio: Y es evidente por la manera de ese ser que él vio y 
habló en consecuencia. Porque en momentos de mayor peligro, habló 
decididamente, sin temor y con absoluta firmeza. En efecto, él desafió a todo el 
mundo por sí mismo.  

Undécimo Principio: Y con toda su fuerza hizo una llamada y una 
convocatoria tan poderosa que hizo que la mitad de la tierra y una quinta parte 

de la humanidad respondiera a su voz, declarando: Y³َ�ْ ِ̄ ù~ Y³َ�َْ�øوَا    

Duodécimo Principio: Y él llamó con tanta seriedad e instruyó con tanto 
fundamento que inscribió sus principios en el rostro de los siglos y en las 
piedras de todos los rincones del mundo; los grabó sobre los rostros del tiempo.  

Decimotercer Principio: Y él proclamó lo auténtico de los mandamientos 
que él expresó con tanta confianza y seguridad que si todo el mundo se 
hubiera reunido, no hubiera podido hacerlo revocar ni renunciar a uno solo de 
esos preceptos. Testigo de ello es toda su vida y su biografía ilustre.  

Decimocuarto Principio: Y él llamó y convocó con tanta confianza y 
estabilidad que no estuvo obligado a nadie y ninguna dificultad lo preocupó y 
no vaciló; con absoluta sinceridad y honestidad, él aceptó antes cualquiera los 
preceptos que había traído, y actuó en consecuencia, y los proclamó. Y testigo 
de esto fue su famoso ascetismo y su independencia, y que nunca se rebajó 
ante el brillo efímero de este mundo, lo cual era reconocido por todos, tanto 
amigos como enemigos.  

Decimoquinto Principio: Y su obediencia hacia la religión que él trajo, y la 
adoración de su Creador, y que se haya abstenido de todo lo prohibido, todos 
lo cual realizó a mayor escala que cualquier otro, demuestra fehacientemente 
que él es el enviado y el heraldo del Monarca de la Eternidad; él es el siervo 
más sincero de Quien es adorado por derecho propio y el intérprete de Su 
palabra eterna. La conclusión de estos Quince Principios es esta: el calificado 
por los atributos mencionados anteriormente proclamó la Unidad Divina con 
toda su fuerza repetida y constantemente a lo largo de su vida, diciendo:  

 ْ­َ«�ْY�َ  ُµَّ²øا  ٓÊَ  ٰª úا َµ  َÊّ úا  ُ ٰÃّا   

  ّٰ«ªøا َّ­·ُ  ّ©ِ ù�  ْ­ِّ« ù~َو  ِµÁَْ«�َ  ٓ Y³َگۇ uَ�َدَ  µِª۪ اٰ  «وََ�ٰ» ù�nَ  ۪µcِ  ²Yoَ]ْ~ُ  Êَََ¥   اُّ®َ
 َ­ْ«�ِ  ٓ ³ََªY  َÊّ úا Y®َ Y³ََc ْ̄ َ ²ََّ¥  ڈَ�»ّ úا  ùa²ْøا  ۪«�َªْا ُ­Á ۪ېoَªْا ُ­Á  



 

UN DON DIVINO Y UNA MARCA DEL FAVOR DE ALLAH 

Con la esperanza de ajustarme al significado de la aleya: Y َ®ّøوَا  ِ_ َ̄  رَ\َِّ¥  \³ِِْ�
ثْ  ّuِoَ�َ mencionaré una marca del favor y la misericordia de Allah 

Todopoderoso que fue evidente en la escritura de este tratado, para que 
quienes lo lean puedan comprender su importancia.  

No tuve la intención de escribir este tratado porque las Palabras 
Diecinueve y Treinta y Uno sobre la misión profética de Muhammad (PyB) ya 
se habían escrito. Luego, de repente, sentí un impulso que me obligó a 
escribirlo. También mi poder de memoria se había extinguido debido a las 
calamidades que había sufrido. Además, de acuerdo con mi camino, no había 
tomado el camino de la narrativa, es decir, “él dijo eso”, “se dijo que”, en las 
obras que yo había escrito. Además, no tenía libros de Hadices o de la 
biografía del Profeta a mi alcance. Sin embargo, diciendo: “Confío en Allah”, 
comencé. Fue extremadamente exitoso y mi memoria me asistió de una 
manera que sobre pasó incluso la del Viejo Said. Se escribieron de treinta a 
cuarenta páginas a la velocidad de dos o tres horas. Una vez, se escribieron 
quince páginas en una sola hora. Fue mayormente narrado de libros como 
Bujari, Muslim, Bayhaqi, Tirmidi, Shifa al-Sharif, Abu Na’im y Tabari. Mi 
corazón estaba temblando porque si hubiera habido algún error al relatarlos – 
ya que son Hadices – hubiera sido un pecado. Pero estuvo claro que el favor 
Divino estaba con nosotros y que había necesidad de este tratado. Si Allah lo 
permite, lo que se ha escrito es auténtico. Si tal vez hay errores en las palabras 
de algunos Hadices o en los nombres de los narradores, les pido a mis 
hermanos que los miren con tolerancia y los corrijas.  

Said Nursi 
 

Nuestro Maestro Said Nursi dictó y nosotros escribimos el primer borrador. 
Él no tenía ningún libro consigo ni se refirió a ninguno. De repente dictaba a 
gran velocidad y nosotros escribíamos. Escribíamos treinta, cuarenta y a veces 
más páginas en dos o tres horas. Estamos convencidos de que este éxito fue en 
sí mismo una maravilla procedente de los milagros del Profeta Muhammad 
(PyB).   
Abdullah Çavus ,Su siervo permanente. 
Süleyman Sami ,Su siervo y escriba de borradores. 
Hâfiz Halid ,Su escriba de borradores y hermano del Más Allá. 
Hâfiz Tevfik ,Su escriba de borradores y copias finales. 



 

PRIMER APÉNDICE DE LOS MILAGROS DE MUHAMMAD (PyB) 
 

[La Palabra Diecinueve sobre la Misión Profética de Muhammad (PyB) y el Milagro 
de la División de la Luna se incluyen aquí debido a su ‘estación’] 

 ٺ
El Destello Catorce se compone de catorce “gotas”. 
Primera gota 
Existen tres cosas importantes y universales que nos dan a conocer a 

nuestro Sustentador. 
Una de ellas es el libro del universo, cuyo testimonio hemos leído  en el 

Destello trece junto con la lección trece de las obras de Risale-i Nur en árabe.  
Otra es el Sello de los profetas (La paz y las bendiciones de Allah sean 

sobre él), el signo supremo del libro del universo.  
La tercera  es el Corán de poderosa estatura.   
Ahora tomaremos conocimiento del Sello de los profetas (PyB) que es la 

segunda prueba que habla, y debemos escucharla. 
Sí, consideremos la personalidad colectiva de esta prueba: la faz de la 

tierra es su mezquita, Meca, su altar, y Medina su púlpito. Nuestro Profeta 
(PyB), es una prueba contundente, es el líder de todos los creyentes,  el 
predicador de toda la humanidad, el profeta más importante, señor de todos 
los piadosos, el líder de un círculo formado por todos los profetas y virtuosos 
que recuerdan a Allah. Es el árbol luminoso cuyas raíces son todos los profetas, 
y los frutos frescos son todos los creyentes piadosos; en cuyos clamores todos 
los profetas confían sus milagros y todos los piadosos también confiando en las 

profecías lo confirman y corroboran. Porque él declara y afirma:  ٰª úا ٓÊَ ُ ٰÃّا َÊّ úا µَ . 

Y todo sobre la izquierda y la derecha, es decir, aquellos iluminados recitadores 
de los nombres de Allah alineados en el pasado y en el futuro, repiten las 
mismas palabras, y a través de su consenso, declaran: “¡Hablas la verdad y lo 
que dices es correcto!”. ¿Qué idea falsa tiene el poder de entrometerse en la 
declaración que está afirmada y corroborada por miles? 

Segunda gota 
Así como la iluminada prueba de la Unidad Divina se confirma por el 

consenso y la unanimidad de estas dos alas, así lo hacen cientos de 
indicaciones en las escrituras reveladas, como la Torá y la Biblia15, los miles de 
signos que aparecieron antes del comienzo de su misión, y las buenas noticias 

                                                             
15 En su Risale-i Hamidiye, Husayn Jisri señaló ciento catorce indicaciones de las escrituras. Si esta 
cantidad se mantuvo después  que los textos fueron adulterados, seguramente hubo antes muchas 
menciones más.  



184                                                                                                                         CARTAS 

dadas por las voces de lo Oculto y el testimonio unánime de los adivinos. Los 
indicios de miles de sus milagros como la división de la luna y la justicia de 
toda la Sharía lo han confirmado y corroborado. Así también, en su persona, 
su loable moralidad que fue la cúspide de la perfección, y en las tareas que 
llevó a cabo, su completa confianza y cualidades elevadas, que fueron de la 
más alta excelencia y su extraordinario temor a Allah, adoración, seriedad y 
fortaleza que demostraron la fuerza de su fe, su absoluta certeza y firmeza, todo 
esto demuestra tan claro como el sol lo absolutamente fiel que fue a su causa. 

Tercera gota 
¡Si lo deseas, vamos! ¡Vamos a la península arábiga, a la era de la 

felicidad! En nuestra imaginación, lo visitaremos y lo veremos en sus funciones. 
¡Mira! Encontramos a una persona que se distingue por su buen carácter y 
bella forma. En su mano tiene un libro milagroso y en su lengua, una guía 
verdadera. Está anunciando un sermón eterno para toda la humanidad, es 
decir, para el ser humano, los genios, los ángeles y para todos  los demás seres. 
Expuso y resolvió el enigma del misterio de la creación del mundo; descubrió y 
solucionó el abstruso talismán que es el misterio del universo. Ofrece respuestas 
convincentes y satisfactorias a las tres preguntas sorprendentes y difíciles que se 
hacen todos los seres y  que están siempre en sus mentes tales como: “¿De 
dónde vienes? ¿Qué haces aquí? ¿Cuál es tu destino?”. 

Cuarta gota 
¡Mira! Él difunde tal luz de verdad; si miras al universo como estando 

afuera de la esfera luminosa, de su verdad y su guía; lo verás como un lugar de 
lamento general con seres desconocidos que son hostiles unos con otros, con 
seres inanimados que son como horribles cadáveres y criaturas vivientes como 
huérfanos llorando por los golpes de la muerte y la separación. ¡Ahora mira! A 
través de la luz que expande, ese lugar de lamento universal se ha 
transformado en un lugar donde se recitan las alabanzas y los Nombres de 
Allah con alegría y éxtasis. Los seres extraños y hostiles se hicieron amigos tal 
como si fuesen hermanos. Mientras que los necios, seres inanimados se 
convirtieron en oficiales familiarizados con el resto y dóciles siervos. A los 
huérfanos que lloraban y se quejaban se los ve recitando los Nombres de Allah, 
alabando y agradeciendo por haber sido liberados de sus deberes. 

Quinta gota 
Aunque, a través de su luz, la puesta en marcha y el movimiento del 

universo, sus variaciones, cambios y transformaciones dejaron de ser 
insignificantes, inútiles y juguetes de la casualidad; pasaron a ser misivas de la 
dominación de Allah, páginas escritas con los signos de la creación, espejos de 
los Nombres Divinos, y el universo se transformó en un libro de la sabiduría del 
Eternamente Adorado.  

La debilidad infinita del ser humano y su impotencia lo hacen inferior a 
los animales y su inteligencia que es un instrumento para expresar dolor, pena 
y tristeza lo hace más desdichado, aunque cuando es iluminado por esa luz, se 
eleva por sobre todos los animales y demás seres. A través de la súplica, su 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    185 

 

iluminada impotencia, pobreza e inteligencia lo hace un monarca preferido; 
debido a sus quejas, se ha transformado en un malcriado subgerente de la 
tierra.  

Es decir, si no fuese por esa luz, el universo, el ser humano y todas las 
cosas no serían nada. Sí, seguramente una persona así es necesaria en este 
mundo maravilloso, de otra forma, el universo y los cielos no existirían. 

Sexta gota 
Por lo tanto, ese Ser lleva y anuncia las buenas noticias de la felicidad 

eterna; es el descubridor y el que proclama una misericordia infinita. Es el 
heraldo y observador de las bellezas de la soberanía de la dominación de Allah, 
el divulgador y el que muestra los tesoros de los Nombres Divinos. Si lo 
consideras de este modo, es decir, en lo que respecta a su condición de siervo 
adorador de Allah, lo verás como un modelo de amor, el ejemplo de la 
misericordia, la gloria de la humanidad, y el fruto más luminoso del árbol de la 
creación. Mientras que si lo ves de esta otra forma, es decir, considerándolo un 
mensajero, lo verás como la prueba de Allah, la lámpara de la verdad, el sol 
que guía y los medios hacia la felicidad.   

Y ¡mira! Su luz ha iluminado de este a oeste como un rayo deslumbrante, 
la mitad de la tierra y un quinto de la humanidad han aceptado el regalo de su 
guía y lo ha preservado como a su propia vida. Entonces, ¿cómo es que 
nuestras almas malignas y Satanás no aceptan, en todos sus niveles, la base de 

todo lo que ese Ser afirma:  ٰª úا ٓÊَ ُ ٰÃّا َÊّ úا µَ   

Séptima gota 
Ahora, consideremos cómo erradicó rápidamente todas las malas 

costumbres, los malos y salvajes hábitos  a los que estaban fanáticamente 
acostumbrados. Cómo engalanó a varios pueblos salvajes e implacables de esa 
amplia península con todas las finas virtudes. Los hizo maestros de todo el 
mundo y señores de las naciones civilizadas.  

Veamos, no fue una dominación externa, sino que conquistó y subyugó 
sus mentes, espíritus, corazones y almas. Se transformó en el amado de sus 
corazones, el maestro de sus mentes, el entrenador de sus almas, el gobernante 
de sus espíritus. 

Octava gota 
Sabes que un pequeño hábito como fumar cigarrillos en una pequeña 

nación, ésta puede ser eliminada de forma permanente solamente con el gran 
esfuerzo de un gobernante poderoso. ¡Pero mira! Este Ser que removió 
numerosos hábitos arraigados de las naciones intratables, fanáticas con un 
poder livianamente externo y un pequeño esfuerzo en un corto período de 
tiempo, y en su lugar estableció exaltadas cualidades que se volvieron tan 
firmes como si se hubiesen mezclado con sangre. Logró muchas hazañas 
extraordinarias como esta. , 



186                                                                                                                         CARTAS 

Por lo tanto, presentamos a la península arábiga como un desafío para 
quienes se niegan a ver el testimonio de la bendita época del Profeta (PyB). 
Que cada uno lleve cien filósofos, que vayan allí y luchen cien años; ¿podrían 
llevar a cabo una centésima parte de lo que él hizo en un año? 

Novena gota  
Además, sabes que un hombre insignificante de bajo rango en una 

comunidad pequeña no puede decir, en un asunto en disputa de poca 
importancia, ni una pequeña descarada mentira sin tener miedo, sin mostrar 
ansiedad ni suficiente inquietud para informar de su engaño a los enemigos 
que están a su lado. Ahora mira a este Ser; aunque tomó una tremenda 
responsabilidad que requirió comportarse como un oficial de gran autoridad y 
gran estatura en una situación de extrema seguridad. ¿Acaso puede haber 
alguna contradicción en todas las palabras que dijo en una gran comunidad  
frente a una situación de gran hostilidad con respecto a una causa importante y 
a asuntos muy significativos con gran facilidad y libertad, sin miedo, duda, 
desconfianza o ansiedad; con sinceridad pura, gran seriedad y de una manera 
elevada que enfureció a sus enemigos?. ¿Es posible que cualquier tipo de 
engaño pudiera haber sido involucrado? ¡Allah no lo permita!  

 ْnَو َÊّ úنْ ُ¶¹َا úا »ٌ  ٰn¹ُÀ» . La verdad no engaña y quien percibe la verdad no es 

engañado. Su camino que es verdad, está libre de engaños. ¿Cómo podría una 
fantasía parecer verdad a quien ve y conoce la verdad y así de esta forma, 
engañarlo? 

Décima gota 
¡Ahora mira! ¡Qué curiosidad despiertan las verdades atractivas, necesarias 

y sorprendentes que él demuestra, qué asuntos ha probado! 
Sabes que lo que más impulsa al hombre es la curiosidad. Incluso si se te 

hubiese dicho: “si das la mitad de tu vida y tus posesiones, alguien vendrá de 
la luna y Júpiter a contarte las más maravillosas cosas sobre ellas. También te 
dirá la verdad sobre tu futuro y lo que te sucederá, estarías obligado a dárselas 
si tienes curiosidad de saber todo. Mientras que ese Ser hablará sobre un 
Monarca y en su reino, la Luna vuela como una mosca alrededor de una polilla 
que simboliza la tierra, la polilla  revolotea alrededor de una lámpara, que es el 
sol, una simple lámpara entre miles en una de las miles de casas de huéspedes 
de ese Monarca. 

Además, dice la verdad de un mundo maravilloso y de una revolución 
trascendental que si la tierra fuese una bomba y explotaría, no seria del todo 
tan extraño. ¡Mira! Escucha las Suras que recita como:  

 ِّ¹¦ُ }ُ ْ̄ َ�ّªذَا ا úتن رَتْ ا  َ̄ٓ َ�ّªذَا اúتْ اyََ��َ²ْءُ اY  رَِ�_ُ تنY£َªْøا  
También habla con certeza sobre un futuro con una comparación que 

muestra al futuro en este mundo como un pequeño espejismo. Afirmó 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    187 

 

seriamente una felicidad mayor que la felicidad mundana que no es más que 
un destello fugaz de un rayo en relación a un sol eterno. 

Undécima gota 
Seguramente, nos esperan maravillas debajo del aparente velo del 

universo que es extraño y perplejo. Por lo que es necesario alguien 
extraordinario, que muestre todo lo sorprendente y es necesario que hable de 
sus maravillas. Es evidente que desde su conducta, ha visto tales maravillas, las 
ve y dice lo ha visto.  Nos enseña más profundamente sobre lo que Allah de los 
cielos y la tierra, quien nos alimenta con sus bondades, quiere y desea de 
nosotros.  

Por lo tanto, todos deberían dejar cada una de las cosas, correr y prestar 
atención a este Ser quien enseña numerosas verdades necesarias  que 
despiertan la curiosidad sobre las verdades como estas, entonces ¿cómo es que 
la mayoría de la gente está sorda y ciega e incluso demente que no pueden ver 
esta verdad y no escuchan ni entienden? 

Duodécima gota 
Por lo tanto, tal como este Ser es una prueba elocuente y una verdadera 

evidencia  de la veracidad de la unidad del Creador de los seres, así también es 
una fehaciente y clara prueba de la resurrección de los muertos y la felicidad 
eterna. Sí, por medio de su guía, él es la razón para el logro de la felicidad 
eterna y es el medio para conseguirla, así también a través de sus oraciones y 
súplicas, es la causa de su existencia y la razón de su creación.  Repetimos aquí 
este misterio que fue mencionado en la Palabra Diez, debido a su “estación”. 

¡Veamos! Este Ser hace una oración tan suprema que es como si la misma 
península arábiga y la tierra rezaran a través de esta oración, y ofrece súplicas.  

Veamos, también hace ruegos en una congregación tan grande que es 
como si todos los miembros  iluminados y perfectos de la humanidad del 
tiempo de Adán hasta nuestra era, y hasta el fin de los tiempos, lo siguieran y 
le dijeran “Amén” a sus súplicas. ¡Y veamos! Está suplicando por una 
necesidad universal que no es solamente de los habitantes de la tierra sino 
también quienes habitan los cielos, y  todos los seres se unen en su oración 
declarando: “¡Sí! ¡Oh, Sustentador nuestro! ¡Concédenos eso! ¡También lo 
queremos!” Y él suplica con tanto deseo, con tanta humildad, de una manera 
tan amorosa, con anhelo y de manera suplicante que hace llorar a todo el 
cosmos, llevándolos a unirse a su oración. 

¡Y veamos! El propósito y fin de su oración es elevar al ser humano, al 
mundo y todos los seres desde lo más bajo a lo más alto, de la inferioridad, la 
desvalorización y la inutilidad a lo más alto; es decir, tener valor, permanencia 
y deberes exaltados. ¡Y veamos! Busca, pide ayuda y misericordia en una 
forma elevada y dulce, es como si hiciera que todos los seres, los cielos y la 
tierra escucharan y los llevara al éxtasis y proclamen: “¡Amén, Oh, Allah 
nuestro! ¡Amén!”. ¡Y veamos! Pide por sus necesidades a uno tan Poderoso, 
Generoso, que oye, Conoce, ve todo y es Compasivo; que ve y escucha la 
necesidad más secreta del ser viviente más oculto y acepta sus súplicas y tiene 



188                                                                                                                         CARTAS 

misericordia. Porque Allah le da a quien pide, y solamente a su manera. Y da 
de una forma Sabia, con visión y misericordia que no deja duda que el 
sustento y la regulación le pertenecen a Allah que todo lo ve y escucha, al Más 
Generoso y Compasivo. 

Decimotercera gota 
¿Qué es lo que desea, este ser quien es el orgullo de la raza humana, que 

lleva sobre sus espaldas todo lo ilustre de la humanidad, se para sobre la cima 
del mundo y levantando sus manos, está orando? ¿Qué busca este Ser único 
quien es verdaderamente la gloria del cosmos? ¡Escucha! Busca felicidad 
eterna. Pide vida eterna y encontrar a Allah. Quiere el Paraíso. Y lo quiere con 
todos los Nombres Divinos, que muestran sus bellezas y decretos en los espejos 
de los seres. Incluso, si no hubiese razones para el cumplimiento de esas 
incontables peticiones, como misericordia, gracia, sabiduría y justicia, una sola 
de las oraciones de ese Ser sería suficiente para la construcción del paraíso. 
Para el Poder Divino su creación sería tan fácil como la creación de la 
primavera. Sí, así como su condición de mensajero fue la razón para la 
apertura de este lugar de examen y juicio, así también su adoración y servicio 
hacia Allah fueron las razones para la apertura del mundo venidero. 

¿Fueron el perfecto orden observado en el universo y la belleza impecable 
del arte con misericordia, la incomparable hermosura de la dominación que 

han provocado que eruditos y estudiosos digan:  ù}Áَْª ئىبح Y َ ّ̄ اY§َ®ِْÊْنِ اuَ\ْøعُ ِ®
Yنَ ېئە ; permitirían estas cosas la fealdad, la crueldad y la falta de orden para 

escuchar y responder al más insignificante de los deseos y las voces menos 
importantes, y considerar sin importancia a los más importantes, los deseos 
más necesarios, y sin escucharlos ni entenderlos, y no llevarlos adelante? ¡Allah 
no lo permita! Tal belleza no permitiría semejante fealdad; no podría ser fea. 

¡Y así, mi amigo imaginario!  Esto es suficiente por ahora, debemos 
regresar. Porque si nos quedamos cien años en esta era en la península 
arábiga, no comprenderíamos por completo cien de las maravillas de los 
deberes de ese Ser y los prodigios que ha realizado, y nunca nos cansaríamos 
de verlo.  

¡Ahora ven! Debemos mirar a los siglos, que pasan por arriba de nosotros. 
¡Veamos cómo cada siglo se abre como una flor a través de la luz que recibió 
del Sol que guía!  Produjeron millones de frutos ilustrados tales como Abu 
Hanifa, Shafi'i, Abu Bayazid Bistami, Sheik Geylani, Sheik Naqshband, Imam 
Ghazzali, e Imam Rabbani. 

Por postergar los detalles de nuestras observaciones a otro momento, debemos 
recitar algunas bendiciones para quien nos mostró milagros y nos trajo la guía, que 
menciona una cantidad de sus milagros: 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    189 

 

ٰ̄ Áُ­ ِ®َ± اµِÁَْ«�َ َّyª اY¢َyْ�ُªْنُ اoَªْې۪ ہئەَ®ْ± ا²ُْ}ِ بم  nْ n۪ َyّªا ±ِ­Áتن  ڤ ±َ®ِ
 �۪�َªْشِ اyْ�َªْا­Áتن ڤ  ِّÁ ù~ ِدuَ�َِ\ ٍمËَ ù~ �ِªْøا �ُªْøةٍ وَاËَ ù� �ِªْøا �ُªْøا uٍ َ ّ̄ oَ®ُ Yَ²uِ

Y³َ ù�nَگۇ  ۪µcِ µِcَِªY ا¹َّْcªرٰ بم  تن  اُّ®َ ù~yِِ\ yَ َ�َّ\ ±ْ®َÀ k۪²ِْÊْ¹ُرُ _ُ وَا\َ{ّªوَا ©ُÁ تن 
 ّ±ِkِªْا �ُِbتُ وََ¶¹َاY ù�Y¶َِْرÊْا µِِb َ¹ُّ]ُ³ِ\ yَ ٓ  وَ\َّ�َ Áَِªْوøوَا ِy ù�]َªْ²ِِْ{ وََ¦¹َاِ¶ُ± اÊْءُ اY 

yُ  تن َ̄ £َªْا µِِbَرY ù�Yِِ\ َ¡ّ ù�²ْتن وَا  ِّÁ ù~ ٍu َ ّ̄ oَ®ُ Yَ²uِ  ِدuَ�َِ\ ٍمËَ ù~َةٍ وËَ ù� �ِªْøا �ُªْøا
 ۪µcِ yُkَ، و²َََ}لَ ُ~jَ ±ْ®َY ٓ�َuُِ\ _ً�َyْٓ بم تن  اY�َ²ْøسِ اُّ®َ َ�ّªا µِِb¹َ�ْuَِª aَْV ْªا µِِVY ،yَُ� َ̄

 ِّyoَªْا ±َ®ِ ُ_®َY َ̄ �َªْا ُµْcَّ«َ�øتن وَا  ِ] ù�َو ۪µ®ِY�َ�َ ±ْ®ِ ٍعY ù� ±ْ®ِ �َ  ِ®گٓےYٰ  ،yِ ù�]َªْا ±َ®ِ
 َ̄ٓ ªْو²َََ[َ� اY َ\ ±ْ®ِ ُءǯطمقح ۪µ�ِِ\Y ù�øَاتٍ ¦َ   اyّ®َ ùثËََfـ َ[ّ َ�ّªا ُµَª ُ ٰÃّ�²ََْ¡ اøوَا ،yَِf¹ْ§َªْY

 ْ]َ�ّªوَا »َ  ِّ{ªعَ وَاwْkِªْوَا [ِnِY ù� َرuَ َ̄ ªْوَا yَkَoَªْوَا ©َ]َkَªْوَا ©َ َ̄ kَªْرَاعَ وَا
 ُy ù�]َªْزَاغَ ا Y®ََاجِ وyَ�ْ ِ̄ ªْتن ا  ِّÁ ù~ �۪ ù�َو Yَ²uِ ٍةËَ ù� �ِªْøا �ُªْøا uٍ َ ّ̄ oَ®ُ Y³َ�ِÁ

Ëَمٍ \uَ�َِدِ ُ¦ِ©ّ  ù~َو  ِّ§ ù�َc ُ̄ ªْوفِ اyُoُªْئىبح »َِ_ ا ْªېئەا ِّg َ̄ َc ُ̄ ªْتِ اY َ̄ »َِ_ \Yِِذْنِ ِ»
 َّyªا ٰ̄ nْ ±ِ  ئىتخ َjُ¹ّ َ̄ َb YَÀاyَ®َ ٓ¹َ·َْªتِ اY ّ©ِ¦ُ ِاءَةyَ¢ِ uَ³ْ�ِ ِاٰ  اءyْ£ُªْا ±َ®ِ _ٍ َ̄  نِ ِ®±ْ َ¦ِ»

لِ ا³ّªُُ}ولِ اú  ِ©ّ ېئە ®َ اٰ بزكيكل َ¢Yرِئٍ ِ®ْ± اøوَّ َ{ّªا yِrِ ِنY³ََ  تنª yْ�ِ�ْ³َ وَا ْ̄ nَْوَار YY  ٓ َÀY 
 َ·ªٰ úِېئەا\ Y³َY·َ³ْ®ِ ٍةËَ ù� ّ©ِ .. ٰڦ  طم®۪ ا  

 [He descrito las evidencias de la condición de profeta de Muhammad 
(PyB) que he indicado brevemente en un tratado escrito en turco llamado 



190                                                                                                                         CARTAS 

Suaat-i Marifeti'n-Nebi, en la Carta diecinueve (Los Milagros de Muhammad) y 
también fueron mencionados brevemente los aspectos milagrosos del Sabio 
Corán. Una vez más, en un tratado escrito en turco llamado Lemeat (Destellos) 
y en la Palabra Veinticinco (Los milagros del Corán) expliqué de manera 
concisa cuarenta puntos que demuestran que el Corán es un milagro, e indiqué 
cuarenta aspectos de su condición milagrosa. Y de esos cuarenta aspectos, 
solamente de la elocuencia en el orden de las palabras, escribí en cuarenta 
páginas en un comentario en lengua árabe llamado Isharat al-I'jaz (Signos de lo 
Milagroso). Si sientes la necesidad, puedes referirte a estas tres obras.] 

Decimocuarta Gota 
El sabio Corán, el tesoro de milagros y del supremo milagro, prueba la 

condición de Profeta de Muhammad (PyB) junto con la divina unidad de 
manera tan decisiva que no se necesitan otras pruebas. Daremos su definición 
y señalaremos uno o dos destellos de su condición milagrosa que ha sido causa 
de algunas críticas. 

El sabio Corán, que se nos dio a conocer por nuestro Sustentador, es así: 
el traductor eterno del gran libro del universo; el divulgador de los tesoros de 
los Nombres divinos que están ocultos en las páginas de la tierra y los cielos; la 
llave de las verdades escondidas debajo de los acontecimientos; el tesoro de los 
favores de las señales Más misericordiosas y eternas, que vienen del mundo de 
lo Oculto detrás del velo del este mundo manifiesto; el sol, el fundamento, y el 
plan del mundo espiritual del Islam, y el mapa de los mundos del más allá; el 
expositor diferente,  con un despliegue lúcido, la prueba elocuente y el claro 
traductor de la Esencia, atributos y obras Divinas; el instructor, de la verdadera 
sabiduría, guía y el líder mundial de la humanidad; es tanto un libro de 
sabiduría y de leyes así también de oración y adoración, un libro de mandatos 
y órdenes, una fuente de invocación y conocimiento Divino – es para todas las 
necesidades espirituales; es una biblioteca sagrada que ofrece libros adecuados 
para todas las necesidades espirituales de todos los piadosos y veraces, los 
purificados y los eruditos cuyos caminos y senderos son todos diferentes. 

Consideremos los destellos de milagros en sus repeticiones, que algunos 
suponen como un error: ya que el Corán es un libro de invocación y de 
oración, de órdenes, la repetición es deseable, en verdad, es esencial y muy 
elocuente.  No es un error como se imaginan. Porque la huella de la invocación 
es iluminación en la repetición. La huella de la oración se fortalece a través de 
la repetición. La marca de las órdenes y los mandatos se confirman por medio 
de la repetición. Además no todos son capaces de leer el Corán completo pero 
seguramente son capaces de leer una Sura- por lo tanto, ya que los propósitos  
más importantes del Corán están incluidos en muchas de las Suras más largas, 
cada una es como un pequeño Corán. Es decir, para que nadie pueda ser 
privado de algunos de sus objetivos como la Unidad Divina, la resurrección de 
los muertos y la historia de Moisés, se han repetidos. También, como las 
necesidades corporales, las necesidades espirituales son variadas, el ser 
humano tiene necesidad de algunas de ellas, en cada vez que respira, así como 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    191 

 

el cuerpo necesita aire, el espíritu necesita la palabra Hu (él). Algunos se 

necesitan todas las horas, como ­�ِْ\ ڤ ٰÃّا  . Y así sucesivamente. Esta significa 

que la repetición de aleyas surge de la repetición de la necesidad. Esto hace 
que repetición señale la necesidad, la despierte y la incite y para hacer surgir el 
deseo y el apetito. 

También, el Corán es un fundador; es el fundamento de la Religión 
transparente, y el fundador del mundo del Islam. Cambió la vida social 
humana, es la respuesta a las reiteradas preguntas de sus diversas clases. La 
repetición es necesaria para que un fundador establezca las cosas en orden, es  
necesaria para corroborarlas. La confirmación, la verificación y la repetición 
son necesarias para enfatizarlas. 

También, habla de asuntos poderosos y diminutas verdades que las 
numerosas repeticiones son necesarias en diferentes formas para establecerlos 
en los corazones de todos. Sin embargo, aparentemente son repeticiones pero 
en realidad cada aleya tiene numerosos significados, beneficios y muchos 
aspectos y niveles. En cada lugar se mencionan con un significado diferente, 
para diferentes beneficios y propósitos. 

Además, el Corán no es tan específico y conciso en algunas cosas relativas 
al cosmos que es un destello de lo milagroso para el propósito de la guía. No 
puede ser objeto de críticas ni es un error como suponen algunos ateos. 

Si preguntas: “¿Por qué el Sabio Corán no habla de los seres en la misma 
forma que la filosofía y la ciencia? Deja algunas cuestiones de forma breve, 
sobre algunos temas habla de manera simple y superficial, que es  fácil desde el 
punto de vista general, no lastima sentimientos generales  ni aburre o pone a 
prueba las mentes de la gente común. ¿Por que sucede esto?”. 

Como una forma de respuesta decimos: el porqué es que la filosofía se ha 
desviado del camino de la verdad. También, por supuesto, si has entendido de 
las palabras del pasado y de las enseñanzas que el Sabio Corán habla del 
universo con el fin de dar a conocer la Divina esencia, atributos y Nombres. Es 
decir, explica los significados del libro del universo para dar a conocer a su 
Creador.  Esto significa que mira a los seres, pero no a ellos mismos sino a su 
Creador. Además, está dirigido a todos. La filosofía y la ciencia, en cambio, 
miran a los seres por ellos mismos, en particular se dirige a los científicos. En tal 
caso, dado que el Sabio Corán hace de los seres pruebas y evidencias, la 
evidencia debe ser aparente para que pueda ser entendida rápidamente desde 
el punto de vista general. Y dado que la guía del Corán está dirigida a todo las 
clases de seres humanos, la gente común que forma las clases más numerosas, 
quiere una guía que sea concisa sin cosas innecesarias que le dan un 
significado vago y que tenga cosas sutiles utilizando comparaciones y que no 
cambie cosas que bajo el punto de vista general son obvias en innecesarias o 
incluso en formas dañinas, para no caer en el error. 



192                                                                                                                         CARTAS 

Por ejemplo, dice sobre el sol: “El sol es una lámpara giratoria o una 
linterna”. No habla del sol en sí mismo y de su naturaleza, sino porque es el 
motivo principal de un orden y centro de un sistema, y el orden y sistema son 

espejos de la habilidad del Hacedor. Dice:  øا }ُ ْ̄ َ�ّª ىy۪kَْb  Es decir, “el sol 

gira”, para traer a la mente las disposiciones ordenadas del Poder divino en las 
revoluciones del invierno y verano, del día y la noche con la frase, El sol gira, 
permite entender el tremendo poder del Hacedor. Por lo tanto, cualquiera sea 
la realidad de ser giratorio, no afecta el orden, está entrelazado y observado, 
éste  es el propósito. También dice,   

 َy~ِ ù} ْ̄ َ�ّªا ©َ�َjََوYًjا  A través de la palabra lámpara, que representa al 

mundo en la forma de un palacio, y las cosas dentro como decoraciones, 
necesidades y provisiones preparadas para los seres humanos y otros seres 
vivientes, deduciendo que el sol es también un candelabro subyugado, hace 
conocida la misericordia y  el otorgamiento del Creador. Ahora mira lo que 
dice este filósofo necio y parlanchín: 

 “El sol es una inmensa masa ardiente en estado líquido”. Hace que los 
planetas que fueron desprendimientos giren a su alrededor. Su masa es de tal y 
tal. Es esto, es aquellos”. No permite al espíritu la satisfacción y el 
cumplimiento del verdadero conocimiento, sólo un miedo terrible y una 
maravilla que atemoriza. No habla del sol como lo hace el Corán. Puedes 
entender esto desde el valor de los asuntos de la filosofía, cuyo interior es 
hueco y cuyo exterior es ostentoso. ¡Así que no se dejen engañar por su 
brillante exterior y no sean irrespetuosos hacia las exposiciones más milagrosas 
del Corán! 

[Nota: Las seis gotas de la Decimocuarta gota en la versión árabe de Risale-i Nur, 
y especialmente los seis puntos de la Cuarta Gota, explican quince de las 
aproximadamente cuarenta clases de la condición milagrosa del Sabio Corán. 
Considerando que es suficiente, hemos limitado la discusión hasta aquí. Si lo deseas 
puedes referirte a las obras mencionadas y encontrarás un tesoro de milagros] 

 ّٰ«ªøا ْy£ُªْا ©ِ�َjْنَ ِ�َ�ٓ اٰ ُ·ّ­َ ا ۪µ]ِِbY§َِªَو Y³ََª ًءY  ۪µِªَYg®ْøوَا  ّ©ِ¦ُ ±ْ®ِ  ٓ Y³ََª Yû وªََ·ُ دَ  ۀْـاءٍ، وَُ®²¹ِ�
Y³َِbYÁَnَ ِbY وَ\uَ�َْ ®َ ئىتخ  Á²َْ ئىبح Y³َ، وَ َ̄ ُuّªا َ¢ Y ۪y َو ،Yً³À وَ ئىبح ،Yû �ِ²¹®ُ yِ]ْ£َªْئىبح ا _ِ®َYÁَ£ِªْا
 �۪ ù� َو ،Yً�Á  تر ّ�ِªوَ ا ،Yً\Ykَnَِاً وyْc~ِ ِرYَ³ّªاطِ ¹ُ²راً، وَِ®َ± اyَ ³َِّ_ رَ�۪ ئىبحkَªْا ،Yً£Á



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    193 

 

 úبزثزوَا  َsªْاǭگۇاثمسخ  ّ ِ«¦ُ ۪ªَد َY· ِ¹دjَُو ¥َ«ِ�ْ�َِ\ ،Yً®Y®َ úوَا ËًÁہئە  ¥َِc َ̄ nَْوَر ¥َ®ِyَ¦ََو
 ٓ َÀY ېَئۇÊْمَ اyَ¦ْøا ۪®yَڦطم  ٓ َÀَو ۪̄ nِا َyّªا ­َnَْرøا Yاٰ ، ڦطم ْ±Á®۪  

 ّٰ«ªøا ّ©ِ ù� َ­ّ·ُ  ّ ِ« ù~َې۪ ہئەَ®ْ± ا²ُْ}ِ بم ْ­ وoَªْنَُ اY¢yْ�ُªْا µِÁَْ«�َÁاٰ بن وَ  ۀُـ ۪µِª ٓµ۪]ِoْ ù�َو 
 �۪ َ̄ jْøاٰ ، ڦطما ْ±Á®۪  ، ٰا ْ±Á®۪  

 
  

* * *



 

Sobre El Milagro De La División 
De La Luna 

[Es también parte de la Palabra Diecinueve y Treinta y Uno] 

Ĕِ اɎرŉْĒنِٰ اɎرĒحِيمِ    ė االله

  ٌّy ِ̄ َc�ْ®ُ yٌoْ~ِ¹ُاª¹£َُÀَ¹�ُاوyِ�ُْÀ _ًَÀ ٰوْااyََÀ ْن ú٭وَا ُy َ̄ £َªْا َ¡ّ ù�²ْوَا ُ_�َY َ�ّªا aَِ\yََc¢ْ úا 
Los filósofos y sus imitadores irrazonables- que quieren eclipsar con sus 

delirios viciados la División de la Luna, que es un milagro de Muhammad 
(PyB) que brilla como la luna- dicen: “Si la División de la Luna hubiera 
ocurrido, se hubiese sabido en todo el mundo y hubiera sido relatado a lo 
largo de la historia subsiguiente del ser humano”.  

La Respuesta: Ya que la División de la Luna se demostró como una 
evidencia de la misión profética, y sucedió instantáneamente de noche cuando 
la gente estaba durmiendo, y antes de una reunión de personas que- a pesar 
de haber atestiguado semejante evidencia- lo negaron; y ya que hubieron 
obstáculos impidiendo la visibilidad como niebla, nubes, y la diferencia de 
horarios entre las diferentes partes del mundo; y ya que en ese momento la 
ciencia y la civilización no se habían generalizado, y la observación de los cielos 
era muy limitada, y el evento en sí mismo fue excepcional, en consecuencia, no 
hubo nada que indicara la necesidad de ser visto en todo el mundo y pasado a 
las historias generales. Por ahora, escucha Cinco Puntos de los muchos que 
disiparán esas nubes de delirios relacionados a la División de la Luna.  

PRIMER PUNTO: La extremada obstinación de los incrédulos de ese 
momento es bien conocida y se recuerda en la historia. Y aún así, cuando el 

Sabio Corán anunció este evento a todo el mundo al decir:  ُy َ̄ £َªْا َ¡ّ ù�²ْوَا ni 

uno de aquellos incrédulos, que negaron el Corán, salió a desmentir esta aleya; 
es decir, ninguno de ellos negó el evento que estaba anunciando. Si el evento 
no se hubiera considerado como un hecho definitivo por los incrédulos de esa 
época, hubieran tomado esa aleya como pretexto, la hubieran negado de 
forma temible, y hubieran intentado atacar y derrocar la afirmación de 
Muhammad (PyB). Sin embargo, las biografías del Profeta (PyB) y las historias 
que mencionan el evento no relatan nada que sugiera que los incrédulos la 
negaron. Lo único que relata la historia es, como lo indica la aleya:  



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    195 

 

 ٌyّ ِ̄ َc�ْ®ُ yٌoْ~ِ ¹ُاª¹£َُÀَو , que los incrédulos que vieron el evento declararon 

que fue magia, y dijeron que si las caravanas de otros lugares lo habían visto 
era verdad; si no, él los había embrujado. Las caravanas que llegaron a la 
mañana siguiente desde Yemen y otros lugares anunciaron que habían visto el 
evento. Entonces los incrédulos dijeron del Orgullo de Todos los Mundos (PyB) 
que, Allah no lo permita, la magia del huérfano de Abu Talib había afectado a 
los cielos.  

SEGUNDO PUNTO: La mayoría de los eruditos más ilustres, como Sa'd 
al-Din Taftazani, declararon que como el Profeta (PyB) había satisfecho la sed 
de todo un ejército con agua que surgió de sus dedos, y toda la congregación 
había oído llorar a un poste de madera seca en donde Muhammad (PyB) se 
había apoyado mientras daba el sermón al separarse de él, la División de la 
Luna, también era mutawatir, es decir, se había transmitido por numerosas 
autoridades. Lo cual significa que estos eventos se habían pasado de grupo en 
grupo formando una congregación tan amplia que hubiese sido imposible 
hacer una conspiración para mentir. Como se informó unánimemente de la 
aparición del famoso Cometa Halley hace mil años, y la existencia de la isla de 
Ceylon fue certera debido a reportes unánimes, tawatur, a pesar de que 
nosotros no lo vimos. Y entonces, es irrazonable fomentar dudas infundadas en 
asuntos tan certeros y atestiguados. Es suficiente que no sean imposibles. Y en 
cuanto a la División de la Luna, es tan posible como la división de una 
montaña con una erupción volcánica.  

TERCER PUNTO: Los milagros para demostrar las afirmaciones de 
profecía y para convencer a aquellos que niegan esas afirmaciones, no son 
para obligar a la gente a creer. En consecuencia, los milagros tienen que 
manifestarse para aquellos que oyen las afirmaciones de profecía a un punto tal 
que los persuadirá. Tal como sería contrario a la sabiduría del Sabio y Glorioso 
mostrarlos en todo el mundo o de un modo tan obvio que todo el mundo 
estaría obligado a creer, así también sería contrario al misterio de la 
responsabilidad del ser humano. Porque esta responsabilidad requiere “abrir la 
puerta a la razón y no quitar el poder de elección”. Si el Creador Omnisciente 
hubiera dejado la división de la luna por una o dos horas para mostrarla a todo 
el mundo como deseaban los filósofos, y se hubiera registrado en todas las 
historias generales del ser humano, entonces hubiera sido como todos los otros 
eventos de los cielos y no habría una evidencia de la afirmación de la profecía 
de Muhammad (PyB) ni hubiera sido especial para su misión profética. Si no 
hubiese sido un milagro tan obvio que obligando a la razón a aceptarlo, 
hubiera negado el poder de elección, voluntariamente o no, hubiera tenido que 
asentir a su profecía. Alguien con un espíritu como un carbón como Abu Jahl 
hubiera estado al mismo nivel que alguien con un espíritu como un diamante 
como Abu Bakr el Veraz; el misterio de la responsabilidad del ser humano se 
hubiera perdido. Fue por este misterio que, al ser instantáneo y de noche, y a 



196                                                                                                                         CARTAS 

la hora de dormir- y la diferencia horaria, la niebla y las nubes y otros 
obstáculos lo ocultaron- no se mostró a todo el mundo y no pasó a la historia.  

CUARTO PUNTO: Ya que este evento ocurrió instantáneamente de 
noche mientras todos estaban durmiendo, por supuesto que no se vio en todo 
el mundo. Incluso si algunas personas lo hubieran visto, no lo hubieran creído 
sus ojos. E incluso si los hubiera hecho creer, un evento tan significativo no se 
hubiera vuelto una fuente permanente para la historia futura a través de los 
reportes individuales aislados. 

En algunos libros está escrito que después de que la luna se partió en dos 
mitades se cayó a la tierra, pero los eruditos veraces han rechazado esos 
agregados, diciendo que tal vez fueron agregados por farsantes con la intención 
de reducir a nada el valor de este milagro evidente.  

Y, por ejemplo, tal como al mismo tiempo en Inglaterra y en España, que 
entonces estaban envueltos en una bruma de ignorancia, hubiera sido ni bien 
pasada la puesta del sol, en América, de día, y en China y Japón, de mañana, 
así también en otros lugares hubieran aparecido otros obstáculos que 
impedirían verlo. Ahora considera a estos objetores irrazonables que dicen que 
las historias de pueblos como los ingleses, chinos, japoneses y americanos no lo 
mencionan y que, en consecuencia, no ocurrió. Mil maldiciones caigan sobre 
las cabezas de aquellos que adulan a Europa.  

QUINTO PUNTO: La División de la Luna sucedió no por su propio 
acuerdo como consecuencia de ciertas causas, ni como resultado de la 
casualidad, ni fue un evento natural que ocurrió a través de las leyes comunes 
de la naturaleza. Más bien, el Creador Omnisciente del Sol y de la Luna hizo 
que sucediera como algo fuera de lo común para confirmar la misión profética 
de Su Mensajero y para iluminar su afirmación.  

Como el misterio de la guía, el misterio de la responsabilidad humana, y la 
sabiduría de la misión profética lo requerían, se demostró como una prueba 
convincente a cierta gente especificada por la sabiduría dominical de Allah. El 
misterio de la sabiduría requería que no fuera mostrado a la gente de cada 
región del mundo, que todavía no había oído sobre la afirmación de la misión 
profética de Muhammad (PyB). Numerosos obstáculos se los impidió, 
entonces, como la niebla, las nubes y la diferencia horaria, y el hecho de que 
en algunos países la luna no había salido, y en otros el sol había salido, 
mientras que en otros era la mañana, y aún así en otros el sol recién se había 
puesto.  

Si se hubiera mostrado a todos y diversos, se hubiera visto como resultado 
del Signo de Muhammad (PyB) y un milagro de profecía, en cuyo caso su 
misión profética hubiese sido tan manifiesta que todos hubieran estado 
obligados a afirmarla. No hubiera quedado elección para la razón. Y la fe se 
alcanza con el poder de elección del ser. El misterio de la responsabilidad 
humana hubiera sido para nada. Y si se hubiera mostrado meramente como 
un evento de los cielos, su conexión con la misión profética de Muhammad 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    197 

 

(PyB) se hubiera cortado, y no hubiera conservado ninguna peculiaridad para 
él.  

Para Concluir: Ya no hay ninguna duda en relación a la posibilidad de la 
División de la Luna; se ha demostrado fehacientemente. Y ahora 
mencionaremos seis16 de las muchas evidencias que señalan lo ocurrido.  

La concurrencia de los Compañeros del Profeta- que eran todos hombres 
justos-  cuando sucedió. 

El acuerdo en explicar la aleya:  ُy َ̄ £َªْا َ¡ّ ù�²ْوَا de todos los comentadores 

investigadores del Corán.  
El hecho de que, basándose en numerosas y diferentes cadenas de 

autoridades y líneas de transmisión, todos los eruditos de los Hadices y 
transmisores de las narraciones válidas relataron el evento.  

El testimonio de todos los evliyas y veraces, aquellos que reciben 
inspiración y develan los misterios de la creación.  

La confirmación de los académicos y teólogos cultos, cuyos caminos 
difieren enormemente entre sí. 

El hecho de que la Comunidad de Muhammad (PyB) aceptó el suceso 
que, sobre un principio establecido, nunca se pone de acuerdo sobre el error.  

Estas seis evidencias demuestran la División de la Luna tan claramente 
como el sol. 

 Conclusión: Hasta aquí, este Apéndice ha sido en nombre de establecer la 
verdad, y para silenciar a aquellos enemigos que lo niegan. Las oraciones 
concluyentes serán ahora en nombre de la verdad en pro de la fe. Por cierto, 
habiendo establecido la verdad mencionada anteriormente, ahora la verdad 
habla.  

El Sello de la Oficina del Mensajero, que fue la luna luminosa del cielo de 
la profecía de su cielo, demostró su cercanía de Allah a través de su Ascensión. 
Esta fue la maravilla más grande y el milagro supremo de su cercanía de Allah, 
alcanzada con su adoración, que fue tan elevada que lo hizo el amado de 
Allah. Es decir, al viajar con su cuerpo terrenal a través de los cielos, su 
superioridad, y el hecho de ser el amado de Allah, se demostró a los 
moradores de los cielos y habitantes de los mundos elevados. Entonces 
también, que la luna- que está unida a la tierra y suspendida en los cielos- se 
haya partido en dos mitades con el signo de un habitante de la tierra, es un 
milagro que indica que la misión profética del morador de la tierra se mostró a 
los otros habitantes de la tierra. Así, la persona de Muhammad (PyB) voló a la 
cima de las perfecciones sobre las dos alas luminosas de la profecía y la 
cercanía de Allah, como las dos alas extendidas y luminosas de la luna; él 

                                                             
16 Es decir, hay seis pruebas en relación al evento en forma de consenso multiplicado por seis. 
Desafortunadamente, la explicación de ellas es breve, a pesar de que merecen más.  



198                                                                                                                         CARTAS 

ascendió “a la distancia de dos arcos o aún más cerca”; se volvió la causa del 
orgullo de los habitantes de los cielos y los habitantes de la tierra… 

Ëَةُ وَاcªَّْ�»۪ اٰ بن َ�»µِÁَْ وَ  َ�ّªا µِِª َËْ®ِ ُتY َ̄ Á  ِ¹َات ٰ̄ َ�ّªرَْضِ وَاÊْا  

 ٓ ³ََª ­َْ«�ِÊَ ¥ََ²Yoَ]ْ~ُYَ³َc ْ̄ َ ّ«�َY®َ َÊّ úا Yڈ  ۪«�َªْا ùa²ْø²ََّ¥ ا úې۪اoَªْا ­ُÁ ُ­Á  
* * *



 

Apéndice Tres De Los Milagros De Muhammad (Pyb) 
[Éste concierne a la Misión Profética de Muhammad (PyB) y es la respuesta, a 
modo de un índice conciso, de la primera de las tres preguntas y dificultades en el 
Tercer Principio Fundamental de la Palabra Treinta y Uno, sobre la Ascensión del 
Muhammad (PyB)] 

“La Primera: ¿Por qué esta Ascensión poderosa fue en especial para 
Muhammad el árabe (PyB)? 

La Respuesta 
Tu Primera Dificultad: Se analizó en detalle en las treinta Palabras, 

entonces aquí dejaremos una lista concisa brevemente indicando las 
perfecciones de Muhammad (PyB), las pruebas de su profecía, y el hecho de 
que él fue el más merecedor de hacer la Ascensión. Es como sigue. 

Primero: A pesar de las numerosas corrupciones de los textos de las 
Sagradas Escrituras como la Torá, los Evangelios y los Salmos, en épocas más 
recientes incluso, un erudito exigente como Husayn Jisri extrajo ciento catorce 
anunciaciones de la misión profética de Muhammad (PyB), que estableció en 
su libro Risale-i Hamidiye. 

Segundo: Se ha demostrado históricamente que hubo muchas 
predicciones que anunciaban fehacientemente la misión profética de 
Muhammad (PyB), como aquellas de los dos adivinos Shiqq y Satih, que, poco 
antes de la profecía, dieron noticias de ello y del hecho de que él sería el último 
profeta.  

Tercero: Hubo cientos de hechos extraordinarios, famosos en la historia, 
llamados irhasat, es decir, signos que advertían a la gente del advenimiento de 
un profeta, como, por ejemplo, la noche del nacimiento de Muhammad (PyB), 
los ídolos de la Ka'ba se cayeron de sus lugares y el famoso palacio de 
Khosroes el Persa se partió a la mitad.  

Cuarto: La historia y las biografías del Profeta (PyB) muestran que él 
satisfizo la sed de un ejército con agua que fluyó de sus dedos, que en 
presencia de una gran congregación en la mezquita el soporte de madera seca 
sobre el que Muhammad (PyB) se estaba inclinando gimió como un camello y 
lloró al separarse de él cuando ascendió al púlpito, y que fue distinguido por 
cerca de mil milagros atestiguados por las aleyas del Corán, como por ejemplo: 

 ُy َ̄ £َªْا َ¡ّ ù�²ْوَا Al referirse a la división de la luna, y verificado por quienes los 

investigaron. 
Quinto: Cualquiera que considere los hechos y sea justo no puede dudar 

en estar de acuerdo con que como se acuerda unánimemente entre amigos y 
enemigos por igual se notaban sus buenas cualidades morales en el nivel más 
elevado de su personalidad, y que, según el testimonio de todas sus 
transacciones y actos, atributos y carácter de la más grande excelencia eran 
evidentes en la forma que él realizaba sus tareas y proclamaba el Islam, y según 
las cualidades delicadas y la conducta impuesta por la religión del Islam, las 



200                                                                                                                         CARTAS 

virtudes loables del más elevado orden se encontraban en la Sharía que él 
trajo.  

Sexto: Como se alude en la Segunda Indicación de la Palabra Diez, es un 
requisito de la sabiduría que la Divinidad se manifieste. Y para que este deseo 
de que la Divinidad se manifieste, se haga realidad en el nivel más elevado y 
del modo más brillante por la adoración máxima realizada por Muhammad 
(PyB) en la práctica de  su religión. También, la sabiduría y la verdad requieren 
que el Creador del mundo muestre Su belleza en su perfección infinita de 
alguna manera. Y quien cumplió ese deseo, y lo mostró y describió es 
obviamente la persona de Muhammad (PyB). 

También es claramente Muhammad (PyB) quien, en respuesta al deseo 
del Creador del mundo de exhibir y atraer las miradas atentas hacia Su arte 
perfecto dentro de la belleza infinita, presagió ese arte con la voz más fuerte.  

Nuevamente es necesariamente Muhammad (PyB) quien, en respuesta al 
deseo del Sustentador de Todos los Mundos de proclamar Su unidad en los 
niveles de multiplicidad, anunció todos los niveles de unidad, cada uno en el 
nivel más grande de unidad.  

Y, como lo indica la belleza sublime de los seres y como se requiere por la 
verdad y la sabiduría, el Dueño del mundo desea ver y mostrar en los espejos 
Su infinita belleza esencial y las sutilezas y cualidades de Su exquisitez. Y 
nuevamente es obviamente Muhammad (PyB) quien, en respuesta a ese 
deseo, actuó como un espejo y mostró Su belleza de la forma más radiante, y 
lo amó e hizo que otros lo amaran. 

También, en respuesta al deseo del Creador del palacio de este mundo de 
exhibir Sus tesoros ocultos, que están llenos de los más maravillosos milagros y 
de joyas invaluables, y con ellos describir y dar a conocer Sus perfecciones, 
otra vez es obviamente Muhammad (PyB) quien las exhibió, describió y mostró 
de la manera más máxima.  

También, ya que el Creador del universo lo hizo de una manera tal que Él 
lo adorna con diferentes variedades de maravillas y embellecimientos y ha 
incluido criaturas concientes en él para que puedan viajar y hacer excursiones 
y reflexionar sobre ello y aprender lecciones, la sabiduría requiere que Él desee 
dar a conocer los significados y el valor de las obras de arte a quienes las 
observen y reflexionen sobre ellas. Y otra vez es obviamente Muhammad (PyB) 
quien, en respuesta a este deseo del Creador del universo, por medio del Sabio 
Corán, actuó como guía de la manera más abarcativa de los genios y seres 
humanos, por cierto, de los seres espirituales y de los ángeles.  

También, el Soberano Omnisciente del universo desea, por medio de un 
enviado, hacer que todos los seres concientes desentrañen el misterio oscuro 
que contiene los objetivos y propósitos del cambio y las transformaciones del 
universo y resuelvan el enigma de las tres preguntas desconcertantes: “¿De 
dónde vienen los seres?”, “¿Cuál es su destino?” y “¿Qué son?”. Y otra vez es 
obviamente Muhammad (PyB) quien, en respuesta a este deseo del Soberano 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    201 

 

Omnisciente, por medio de las verdades del Corán, desentrañó el misterio y 
resolvió el enigma de la manera más clara y máxima.  

También, el Creador Glorioso del universo desea darse a conocer a los 
seres concientes por medio de todas Sus obras de arte delicadas y hacer que 
Lo amen por todas Sus preciosas bendiciones, y por cierto, hacerles saber por 
medio de un mensajero Sus deseos y lo que Le complacerá a cambio de esas 
bendiciones. Y otra vez es evidentemente Muhammad (PyB) quien, en 
respuesta a ese deseo del Creador Glorioso, por medio del Corán, explicó esos 
deseos y cosas que Lo complacen de la manera más exaltada y perfecta.  

También, ya que el Sustentador de Todos los Mundos le ha dado al ser 
humano, que es el fruto del universo, una habilidad abarcativa que comprende 
al universo y lo ha preparado para la adoración universal, y ya que, por sus 
facultades y sentidos, la multiplicidad y el mundo afligen al ser humano, el 
Sustentador desea sacarlo de la multiplicidad hacia la unidad, de la 
trascendencia a la permanencia. Y otra vez es obviamente Muhammad (PyB) 
quien, en respuesta a ese deseo, por medio del Corán, actuó como guía de la 
manera más abarcativa y completa, y de la mejor manera, y llevó a cabo la 
tarea de la profecía del modo más perfecto.  

De todos los seres, los seres vivos son los más superiores, y entre los seres 
vivos, los más superiores son los seres conscientes, y entre los seres conscientes 
los más superiores son los verdaderos seres humanos. Entonces quien de entre 
los verdaderos seres humanos llevó a cabo las tareas mencionadas 
anteriormente al nivel más abarcativo y de la manera más perfecta se elevó a 
través de una Ascensión abarcativa hacia “la distancia de dos arcos o aún más 
cerca”, llamó a la puerta de la felicidad eterna, abrió el tesoro de la 
Misericordia, y vio las verdades ocultas de la fe. Nuevamente es él.  

Séptimo: Como se ve claramente, los seres se hicieron bellos con un grado 
absoluto de embellecimiento delicado y decoración. Tal embellecimiento y 
decoración claramente demuestran que su Creador posee una voluntad 
extremadamente fuerte para hacer algo bello y la intención de adornarlo. La 
voluntad de hacer algo bello y adornarlo demuestra que el Creador 
necesariamente posee un deseo fuerte y un amor sagrado por Su arte. Y entre 
los seres artísticos, quien mostró en sí mismo las maravillas más abarcativas y 
sutiles del arte, y las conoció y las dio a conocer y se hizo amar, y quien 
apreció las bellezas que se encuentran en los otros seres, declarando: 
¡Ma'shallah! “¡Qué maravillas Allah ha deseado!”, y fue el más amado a la 
mirada de su Creador, Quien alimenta y ama Su arte, seguramente fue él.  

Así, quien, declarando: Subhanallah “¡Glorificado sea Allah! ¡Ma'shallah! 
¡Qué maravillas Allah ha deseado! Allahu Akbar  ¡Allah es el más Grande!” 
ante la exquisitez que engalana a los seres artísticos y las cosas sutiles y 
perfecciones que los iluminan, hace que los cielos resuenen, y quien, por las 
melodías del Corán, hace que el universo retumbe, y por su admiración y 
apreciación, su contemplación y muestra, y su mención de los Divinos 



202                                                                                                                         CARTAS 

Nombres y la afirmación de la unidad Divina, llevan a la tierra y al mar al 
éxtasis, es otra vez obviamente aquél (PyB). 

Y entonces, según el significado de   ©ِ�ِY�َªْY¦َ  [ُ]َ َ�ّªøا , es pura verdad y 

absoluta sabiduría que quien en cuya balanza se encuentra el equivalente de 
todas las buenas obras realizadas por su comunidad, y cuyas perfecciones 
espirituales arrojan fuerza de las bendiciones de toda su comunidad, y quien, 
como resultado de las tareas que cumplió en su misión profética, recibió 
recompensa inmaterial y emanaciones ilimitadas de misericordia y amor 
Divino, avance por el camino de la Ascensión hasta el Paraíso, “junto al Loto 
del límite”, el Trono Divino, y “la distancia de dos arcos o aún más cerca”. 
 

* * *



 

Apéndice Cuatro De Los Milagros De Muhammad  
(Pyb) 

[Es la Decimosexta Etapa, sobre la Misión Profética de Muhammad (PyB) de “El Signo 
Supremo”] 
Entonces aquel viajero por el mundo se dirigió a su propio intelecto que 

dice: “ya que busco a mi Maestro y Creador por medio de las criaturas del 
cosmos, yo debería antes que nada visitar a la más famosa de todas estas 
criaturas, el comandante mayor y mejor consumado entre ellos, según el 
testimonio hasta de sus enemigos, el legislador más renombrado, el más 
exaltado en el discurso y el más brillante intelecto, quién ha iluminado catorce 
siglos con su excelencia y con su Corán, Muhammad, el Profeta árabe (PyB)”. 
Para visitarlo y buscar en él la respuesta de su búsqueda, él entró en la época 
bendita del Profeta, en su mente y vio que aquella época había sido de felicidad 
verdadera, gracias a él. Ya que por la luz que él había traído, él había 
transformado al más primitivo y analfabeto de los pueblos en los maestros y los 
líderes del mundo. 

Él dijo también a su propio intelecto, “Antes de preguntarle acerca de 
nuestro Creador,  deberíamos aprender primero el valor de este ser 
extraordinario, la veracidad de sus palabras y la veracidad de sus noticias”. Así 
él comenzó investigando, y de las numerosas pruebas concluyentes que él 
encontró indicaremos brevemente aquí sólo nueve, las más generales. 

LA PRIMERA: Todas las calidades excelentes y las características fueron 
encontradas en aquel ser extraordinario, según el testimonio incluso de sus 
enemigos. Cientos de milagros se manifestaron en sus manos, según aleyas 
coránicas explícitas o tradiciones alcanzando el estado de tawatur. Los ejemplos 

de estos milagros son su división de la luna,   ُy َ̄ £َªْا َ¡ّ ù�²ْوَا , con una indicación 

sola de su dedo; cuando arrojó un puñado de polvo en los ojos de sus 

enemigos, haciéndolos huir,  ٰªَو ùaÁْ®ََإِذْ ر ùaÁْ®ََر Y®ََرَ®ٰ ېئوو َ ٰÃّا َ±ّ»  “ , y 

dando a su sediento ejército de beber del agua que fluyó entre sus cinco dedos 
como el Manantial de Kawzar. Ya que algunos de aquellos milagros, que son 
más de trescientos, han sido expuestos con pruebas decisivas en el notable y 
maravilloso trabajo conocido como Los Milagros de Muhammad (PyB) – la 
Carta Diecinueve – dejamos la discusión de milagros de aquel trabajo, y 
permitamos al viajero seguir hablando: 

“Un ser que además de características nobles y perfecciones tiene todos 
estos milagros luminosos para manifestarse, debe ser seguramente el más 
verídico hablando de todos los seres humanos. Es inconcebible que él se 
inclinaría al engaño, a las mentiras y al error, a los hechos del mal”. 



204                                                                                                                         CARTAS 
LA SEGUNDA: Él sostiene en su mano un decreto del Señor del universo, 

un decreto aceptado y afirmado en cada siglo por las más de trescientos 
millones de personas. Este decreto, el Corán de la Talla Poderosa, es 
maravilloso de siete modos diferentes. El hecho es que el Corán tiene cuarenta 
aspectos diferentes de milagroso y es la palabra del Creador de todos los seres 
que ha sido expuesta detalladamente con pruebas fuertes en la Palabra 
Veinticinco, El Milagroso Corán, un tratado famoso que es como el sol de 
Risale-i Nur. Por lo tanto dejamos tales asuntos al trabajo y escucha del viajero 
como él dice, “no hay posibilidad alguna de mentira por parte del ser que es el 
transportador y el anunciador de este decreto, ya que esto sería una violación 
del decreto y una traición hacia Quién lo publicó”. 

LA TERCERA: El Profeta (PyB) apareció con una Sharía y el Islam, un 
código de adoración, una súplica, una causa, una citación judicial, y con una fe 
que no existe nada parecido a ellos, ni podría existir. Ni existe ninguna forma 
más perfecta que ellos, no había existido, ni tampoco podría existir. Porque 
para la Ley apareciendo con ese ser iletrado no tiene ningún rival en su 
administración de una quinta parte de la humanidad durante catorce siglos, de 
manera justa y precisa a través de sus numerosos mandamientos. Además el 
Islam que surgió de los actos, los dichos y los estados de aquel ser iletrado 
(PyB), no tiene ninguna comparación, tampoco puede tenerla, ya que en todos 
los siglos ha sido, para trescientos millones de personas, una guía y un refugio, 
el profesor y educador de sus intelectos y el iluminador y purificador de sus 
corazones, la causa para el refinamiento y entrenamiento de sus almas, y la 
fuente del progreso y el avance de sus espíritus. 

El Profeta (PyB) es de manera similar incomparable de forma que él era el 
principal en la práctica de todas las formas de la adoración encontrada en su 
religión, el primero en piedad y temor de Allah; en su observación de los 
deberes de adoración totalmente y con la atención a sus dimensiones de 
profundidad, incluso mientras estaba ocupado en la lucha constante y actividad; 
en su práctica de adoración en la que se combinan de manera perfecta el 
principio y final de la adoración y de servir a Allah sin imitación alguna; 
ciertamente no se puede hacerlo aparecer ni había aparecido. 

Con Jawshan, al-Kabir de entre sus miles de rezos de súplica e 
invocaciones, él describe su Sustentador con tal nivel de conocimiento que 
todos los gnósticos y evliyas quienes han venido después de él han sido 
incapaces, con sus esfuerzos conjuntos, de alcanzar un nivel similar de gnosis y 
descripción exacta. Esto muestra que en el rezo él tampoco tiene par. 
Cualquiera que mire la sección a principios del Tratado Sobre el Rezo 
Suplicatorio que explica algunas partes del sentido de uno de las noventa y 
nueve secciones del Jawshan al-Kabir dirá que el Jawshan tampoco tiene par. 

En su relato tawatur y su convocatoria de los seres humanos a la verdad, él 
había mostrado tal determinación, firmeza y coraje que aunque grandes estados 
y religiones, y hasta su propia gente, su tribu y su tío se opusieran a él de la 
manera más hostil, él no mostró el mínimo rastro de vacilación, ansiedad o 
miedo. El hecho es que él con éxito cambió el mundo entero e hizo del Islam el 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    205 

 

maestro del mundo, lo cual demuestra que no hay y no puede haber  nadie 
como él en su difusión y convocatoria. 

En su fe, él tenía una fuerza tan extraordinaria, una certeza tan maravillosa, 
una amplitud tan milagrosa y una convicción tan exaltada, iluminando el 
mundo entero, que ninguna de las ideas y ciencias que entonces dominaban el 
mundo y ninguno de los filósofos de la época ni las enseñanzas de los líderes 
religiosos, eran capaces, a pesar de la hostilidad extrema y la negación, inducir 
en su certeza, convicción, confianza y aseguramiento, la mínima duda, 
vacilación, debilidad o ansiedad. Además, los evliyas de todas las épocas, 
encabezados por los Compañeros, los principales en los niveles de fe, han 
usado su fuente de fe y lo han considerado como la representación del nivel 
más alto de la fe. Esto demuestra que su fe (PyB) también es incomparable. 
Nuestro viajero por lo tanto concluyó y afirmó con su intelecto, que la mentira y 
la duplicidad no tienen ningún lugar en con el que ha traído una Sharía tan 
única, un Islam tan incomparable, una lealtad tan maravillosa para la 
adoración, una excelencia tan extraordinaria en rezos de súplica, una citación  
tan universalmente aclamada a la verdad y una fe tan milagrosa. 

LA CUARTA: Del mismo modo que el consenso de los Profetas (la paz sea 
con ellos) es una prueba fuerte para la existencia y la unidad de Allah, entonces 
también es un testimonio firme de la veracidad del Profeta Muhammad (PyB). 
Para todos los atributos sagrados, milagros y funciones que indican que la 
veracidad de los profetas (la paz sea sobre ellos) existió plenamente en aquel ser 
según el testimonio de la historia. Los profetas han predicho verbalmente la 
llegada de ese ser y han dado noticias buenas en la Torá, los Evangelios, los 
Salmos, y las páginas; más de veinte de los ejemplos más concluyentes de estas 
buenas nuevas, sacadas de las escrituras, han sido expuestas y probadas en la 
Carta Diecinueve. Del mismo modo, con sus actos y milagros asociados con su 
Profeta ellos han afirmado y, como fuera, pusieron su firma a la misión de 
aquel ser que es el principal y el más perfecto en las tareas y funciones de 
profeta. Como por el consenso verbal ellos indican la Unidad Divina, por la 
unanimidad de sus hechos ellos atestiguan la veracidad del Profeta (PyB). Esto 
también fue entendido por nuestro viajero. 

LA QUINTA: Del mismo modo, los miles de evliyas quienes han alcanzado 
la verdad, la realidad, la perfección, los hechos maravillosos, descubriendo y 
atestiguando a través de la instrucción del Profeta (PyB) y después de él, 
atestiguan unánimemente no sólo a la unidad Divina sino también a su 
veracidad. Otra vez, el hecho que ellos atestiguan, por la luz de la refinación, 
algunas verdades que él proclamó acerca del Mundo de lo Invisible, y que ellos 
creen y afirman todas aquellas verdades por la luz de la fe, con el conocimiento 
de la certeza, o con la visión de la certeza, o con la certeza absoluta. Él vio que 
esto también demuestra claramente como el sol el nivel de veracidad y rectitud 
de aquel gran hombre, su maestro. 



206                                                                                                                         CARTAS 
LA SEXTA: Los millones de eruditos purificados, sinceros, puntillosos y 

sabios fieles, que han alcanzado el nivel más alto del aprendizaje a través de la 
enseñanza e instrucción contenida en las verdades sagradas traídas por aquel 
ser, a pesar de su naturaleza indocta, las ciencias exaltadas que él inventó y el 
conocimiento Divino que él descubrió –los cuales no sólo demuestran y 
afirman, unánimemente y con las pruebas más fuertes, la unidad Divina que es 
la fundación de su misión, sino también atestiguan unánimemente la veracidad 
de este profesor supremo y gran maestro, y la veracidad de sus palabras. Esto 
es una prueba de su veracidad Por ejemplo cien piezas Risale-i Nur es solo una 
evidencia de fidelidad de esa persona. 

LA SÉPTIMA: La Familia y Compañeros del Profeta – quienes con su 
perspicacia, conocimiento y logro espiritual son los más renombrados, los más 
respetados, los más famosos, los más piadosos y la mayor parte de los hombres 
entusiastas que sucedieron a los profetas – examinado y escudriñando, con 
suma atención, seriedad  y exactitud, todos los estados, pensamientos y 
condiciones de este ser, ocultos o expuestos. Ellos llegaron a la conclusión 
unánime de que él era el más verídico, exaltado, y honesto estando en el 
mundo, y esto, su afirmación firme y convicción, es una prueba como la luz del 
día que certifica la realidad del sol. 

LA OCTAVA: El cosmos indica a su Hacedor, Quien Inscribe y Diseñador, 
Que lo crea, administra, arregla, determinando su medida, forma y regulándolo; 
dispone de él, lo tiene como si fuera un palacio, un libro, una exposición, un 
espectáculo. Y también esto indica que requiere a un heraldo elevado, un 
descubridor verídico, un maestro culto y un profesor verídico que sabrá y dará a 
conocer los objetivos Divinos de la creación del universo, enseñará los casos 
divinos de la sabiduría en sus cambios y transformaciones, dará la instrucción 
de los resultados de sus movimientos obedientes, proclamará su valor esencial y 
las perfecciones de los seres dentro de él y expresará los sentidos de aquel libro 
poderoso; esto indica que es cierto que existe. Así, el viajero supo que esto 
declaró la veracidad de este ser, que realizó estas funciones mejor que nadie, y 
que es el funcionario más elevado y leal del Creador del universo. 

LA NOVENA: Detrás del velo hay Uno Que desea demostrar con estos 
artefactos ingeniosos y sabios la perfección de Su talento y arte; se da a conocer 
y se hace amar por medio de estas innumerables creaciones embellecidas y 
decoradas; evocar alabanza y gracias a través de las innumerables bendiciones 
agradables y valiosas que él ofrece; hacer que los seres humanos lo adoren con 
gratitud y apreciación ante Su dominación, por Su sustento solícito y protector 
de la vida, y Su provisión de nutrición y bendición de tal manera que satisfaga 
los más delicados de los gustos y apetitos de las bocas; manifestaría Su 
Divinidad por el cambio de estaciones, la alternación del noche y día, y por 
todos Sus hechos magníficos y majestuosos, todos Sus actos sobrecogedores, 
sabios y creativos, y así haría que los seres humanos creyeran en su Divinidad, 
con fe, sumisión, humildad y obediencia; y demostraría Su justicia y veracidad 



CARTA DIECINUEVE                                                                                                    207 

 

por siempre protegiendo la virtud, al virtuoso y destruyendo al mal y al 
malvado, aniquilando con golpes del cielo al opresor y al mentiroso. Será una 
certeza estar al lado de este Invisible Ser Su criatura más amada y su más fiel 
aliado, que, sirviendo los propósitos que acaban de ser mencionados, descubre 
y desenmaraña el enigma de la creación del universo, quién actúa siempre en 
nombre de aquel Creador, que busca la ayuda y el éxito de Él, y quién los 
recibe de Él - Muhammad de Quraysh (PyB). 

El viajero además dijo, dirigiéndose a su propio intelecto: “ya que estas 
nueve verdades atestiguan la veracidad de este ser, él debe ser la fuente de la 
gloria de la humanidad y la fuente del honor para el mundo. Si por lo tanto lo 
llamamos el Orgullo del Mundo y la Gloria de los Hijos de Adán, será 
adecuado. El hecho de que la soberanía imponente de este decreto del 
Compasivo, el Corán de la Exposición Milagrosa que él sostiene en su mano, ha 
conquistado la mitad del mundo, junto con sus perfecciones individuales y ha 
exaltado virtudes, muestra que él es el personaje más importante en el mundo. 
La palabra más importante acerca de nuestro Creador es la que él pronuncia”. 

Ahora vamos a ver: la fundación de la citación de este extraordinario ser y 
el objetivo de toda su vida, basada en la fuerza formada por sus cientos de 
decisivos, evidentes y manifiestos milagros y los miles de verdades exaltadas, 
fundamentales contenidas en su religión, debía demostrar y atestiguar la 
existencia del Existente necesario, Su Unidad, atributos y Nombres, afirmar, 
proclamar y anunciarlo. Él por lo tanto parece un sol en el cosmos, la prueba 
más brillante de nuestro Creador, este ser a quien llamamos el Querido de 
Allah. Hay tres formas del consenso maravilloso e infalible cada una de las 
cuales afirma, confirma y pone su firma para el testigo que él sostiene. 

La Primera: La afirmación unánime hecha por aquella asamblea luminosa 
conocida y celebrada en todo el mundo como la Familia de Muhammad (PyB) 
incluyendo miles de evliyas supremos de mirada penetrante y capacidad de 
percibir lo Invisible, como el Imám 'Ali (Que Allah esté complacido con él), 
quién dijo, “Si el velo se levanta, mi certeza no aumentará”, y Abd al-Qadir al-
Gueilani, Ghawth al-A'zam (Sea su misterio santificado), quién vio el Trono 
Supremo y la forma imponente de Israfil mientras estaba aún en la tierra. 

La Segunda: La confirmación hecha con una fe tan fuerte que permitió a 
los seres humanos sacrificar sus vidas y sus propiedades, sus padres y tribus, por 
la asamblea renombrada conocida como los Compañeros, que se encontraron 
entre una gente primitiva y en un ambiente iletrado, carente de toda vida social 
o política aunque, sin escritura y perdido en la oscuridad de un período entre 
profetas; y quienes en un muy breve tiempo vinieron para ser los maestros, 
guías, o sólo gobernadores de los pueblos y estados más civilizados y política y 
socialmente avanzados, y para gobernar el mundo del Este al Oeste de la forma 
universalmente aprobada. 

La Tercera: La confirmación proveyó del conocimiento de la certeza por 
aquel grupo alto de eruditos puntillosos y profundos que surgen en cada época, 
y en cada época hay mil personas, quiénes avanzan de manera maravillosa en 
cada ciencia y trabajo en campos diferentes. 



208                                                                                                                         CARTAS 
Así, el testimonio traído por este ser a la unidad Divina no es particular e 

individual, sino general, universal y firme. Si todos los demonios que existen se 
unieran, no podrían desafiarlo. Tal era la conclusión alcanzada por el viajero. 

En referencia a la lección aprendida en la Escuela de Luz por aquel viajero 
del mundo, aquel caminante en la vida, cuando él visitó mentalmente la época 
bendita del Profeta (PyB), se había dicho al final del Nivel Decimosexto de la 
Decimosexta Etapa de la Primera Estación: 

 wَّ۪ªا uُnََÊْا uُnِ¹َاªْ¹دِ اjُ¹ُªْا [ُjِ¹َاªْا ُ ٰÃّا َÊِّإ µَªٰ úا ٓÊَ َّ¹بِ بم ى دَلjُُو
yَفُ ¹َْ²عِ \َـ ڦ�ªY�َ yُsََْ­: وµِbuَnَْ۪ ئىتخ  و¹jُُدِه۪  ù�َ³ََ�ِْ_ اٰ كىتخ و« ù~ _ِ َ̄ ، ¢yُْاµِ²ٰ۪ دَمَ، \َِ��َ

 َnَو ۪µ³ِÀِوُْ~َ�ِ_ د _ِ َ̄ yَgْ ۪µِbÊَYةِ ېئە، وَېئەْ� َ̄ ۪µ¢ِËَrْøا _َِّÀ¹ِْ«�َُو ، ّٰcnَ ، »
 u۪�َْcِ\ ۪µِVٓاuَ�َْأ ¡ِÀ .YَٓW®ِ ِة َ¹ّ£ُِ\ ±َ¶َyَْ\َو uَ·ِ ù� اwَ¦ََاتِ  گۇوyَ¶ِYَ�ّªاتِ ا{َkِ�ْ ُ̄ ْªا

¢َِ_، وَ\ِ  گۇاyَ¶ِY]َªْا ّuِ ù� ُ̄ ªْا _ِ¢َ َuّ ù� ُ̄ ªْةِ ا Êَ ۪µ³ِÀ  _ِ�َ�ِYفِ VYٓ£َnَِِ¡ د۪ اٰ ¹ّ£َُ َ�ّªا
Yعِ  َ̄ jْYِِ\ ،_ِ�َ�ِY£َªْاٰ ا ۪µِª  ۪µِ\Yoَ�ْøقِ اY�َِّbYِِ\َ¹َ²َْارِ، وÊْ¹ََا�ُِ¡  ذَوِى اcِ\َرِ، وY ù�\َْÊْذَوِى ا

 ۪£ ّ£ِoَ®ُ ۪µcِ ارَةِ  ڤطمذَوِى اyَ]َªْا¶ « أُّ®َ َ¹َّ³ّªا yِِVY ٓ ù�]َªْوَا  



 

Carta Veinte 
 

uِهِ  ْ̄ oَِ\ mُّ]ِ ù�ُÀ َّÊ úءٍ ا¿ْ ù� ±ْ®ِ ْن úوَا ُµَ²Yoَ]ْ~ُ µِ ِ̄ ~ْYِ\ 

 ٺ

aُÁ وَ ُ¶¹َ  ِ̄ ُÀ َو »ÁِoُْÀ uُ ْ̄ oَªْا ُµَª َو ¥ُْ« ُ̄ ªْا ُµَª ُµَª ¥َÀyِ ù� َÊ ُهuَnَْو ُ ٰÃّا َّÊúا µَª úا َÊ
¹تُ \uِÁَِهِ  ُ̄ َÀ َÊ ٌ»ّnَ ُyÁ�ِ َ̄ ªْا µِÁَْª úوَ ا yٌÀuِ¢َ ٍء¿ْ ù� ّ©ِ¦ُ »َ«�َ ¹َ¶ُ َو yُÁْsَªْا  

[Esta oración expresa la Unidad Divina, que se recita luego de la oración de 
la mañana y del atardecer, posee numerosos méritos y según una narración 
auténtica, alcanza el nivel de Su Nombre Más Grande. Contiene once frases y en 
cada una de ellas están presentes las buenas nuevas y un grado en la afirmación de 
la Unicidad de la Soberanía de Allah, y un aspecto de la grandeza y la perfección de 
la Unidad Divina desde el punto de vista de Su Nombre Más Grande. Haciendo 
referencia a una explicación exhaustiva de estas grandiosas y sublimes verdades ya 
mencionadas en otras partes de Risale-i Nur, y en cumplimiento de una promesa, 
escribiremos en esta ocasión un pequeño resumen a modo de índice en dos 
Estaciones y una Introducción.] 

Introducción 
Ten seguridad de que el objetivo más elevado de la creación y su 

resultado más importante es creer en Allah. La categoría más exaltada de la 
humanidad y su grado más elevado es conocer a Allah, que es parte de creer en 
Él. La felicidad más radiante y la recompensa más dulce para los seres humanos 
están en el amor a Allah que implica conocer a Allah. Asimismo, el placer más 
puro del espíritu humano y el deleite absoluto para el corazón humano es el 
embelesamiento del espíritu que implica amar a Allah. Ciertamente, la felicidad 
absoluta, el deleite puro, las dulces recompensas y los placeres librados de todo 
inconveniente yacen en conocer y en amar a Allah; si no nada de esto existe. 

Quien conoce y ama a Allah es propenso a recibir innumerables 
recompensas, felicidad, luz y misterios. Mientras que quien no Lo conoce ni Lo 
ama de verdad está afligido espiritual y materialmente en miseria, dolor y 
miedo interminables. Si un ser humano muy miserable e impotente fuera el 
dueño del mundo, éste no valdría nada para él, ya que le parecería que vive 
una vida infructuosa dentro de la raza humana vagabunda en un mundo 



210                                                                                                                         CARTAS 
espantoso que no tiene dueño ni protector. Todos podemos comprender qué 
tan miserable sería y qué tan desconcertada estaría una persona dentro de la 
raza humana en este sorprendente mundo efímero si no conociera a su Dueño, 
si no descubriera a su Maestro. Pero si en verdad Lo descubre y Lo conoce, 
buscará refugio en Su misericordia y confiará en Su poder. El mundo desolado 
se convertirá en un lugar de recreación y placer, será un lugar para negociar el 
Más Allá. 

Primera Estación 
Cada una de las once frases de la oración mencionada anteriormente 

que afirma la Unidad Divina contiene albricias. Y en las albricias de cada una 
radica una cura, y en cada cura se puede encontrar un placer espiritual. 

LA PRIMERA FRASE:  ُ ٰÃّا َّÊúا µَª úا َÊ 

Esta frase contiene las siguientes albricias para el espíritu humano, sujeto 
a un sinnúmero de necesidades y a los innumerables ataques enemigos. Por un 
lado, encuentra un lugar al que puede recurrir, una fuente de ayuda a través de 
la cual se abre la puerta al tesoro de la misericordia que garantizará todas sus 
necesidades. Mientras que, por otro lado, encuentra un punto de apoyo y de 
fuerza, ya que la frase le hace conocer a su Creador y Único Objeto de 
Adoración, Quien posee un poder absoluto que lo protegerá del mal que le 
causen sus enemigos; le muestra a su Maestro y Su dueño. Habiendo señalado 
esto, la frase alivia al corazón de la total desolación y al espíritu del dolor de la 
tristeza, le garantiza alegría y felicidad eterna. 

LA SEGUNDA FRASE:      ُهuَnَْو 

Esta frase anuncia las siguientes albricias, que son a la vez una cura y 
una fuente de felicidad:  

El corazón y el espíritu del ser humano, que están conectados a la 
mayoría de los seres del Universo y llegan a estar abrumados en la miseria y 
confusión por esta conexión, encuentran en la frase  ُهuَnَْوun refugio y una 

protección que los librará de toda confusión y desconcierto. 
Es decir, es como si la frase    ُهuَnَْو le estuviera diciendo al ser humano: 

“Allah es Uno Solo. No te agotes recurriendo a otras cosas; no te rebajes ni te 
sientas en deuda con ellas; no las halagues ni las adules humillándote a ti 
mismo; no las sigas para complicarte más; no les temas y sucumbas ante ellas 
porque el Monarca del Universo es Uno y Único, Él tiene la llave de todas las 
cosas, las riendas de todas las cosas están en Sus manos, todo se resuelve bajo 
Su mandato. Si Lo encuentras, estarás a salvo de un sinfín de endeudamientos 
y de innumerables temores”.  



CARTA VEINTE                                                                                                              211 

 

LA TERCERA FRASE:   ُµَª ¥َÀyِ ù� َÊ 

Tal como en Su Divinidad y en Su Soberanía Allah no tiene copartícipes, 
es el Único y no puede ser muchos, así también en Su dominación, en Sus 
acciones y en Su creación Allah no tiene copartícipes. Algunas veces sucede que 
un monarca es uno solo, sin tener copartícipes en su soberanía, pero en lo que 
respecta a sus asuntos, tiene oficiales que son sus copartícipes, ellos son los que 
evitan que alguien llegue a él diciendo: “Recurran a nosotros”.  

Sin embargo, Allah Todopoderoso, el Monarca que siempre ha existido y 
siempre existirá, no tiene copartícipes que compartan Su soberanía, tal como no 
necesita ni de copartícipes ni de ayudantes para ejercer Su dominación. Si no 
fuera por Su mandato y voluntad, por Su fuerza y poder, ni una sola cosa 
podría interferir con otra. Todos pueden recurrir a Él directamente. Ya que no 
tiene copartícipes ni ayudantes, no se puede decir a alguien que busca a Allah: 
“Está prohibido, no puedes entrar en Su presencia”.  

Esta frase, por consiguiente, entrega el siguiente mensaje de alegría al 
espíritu humano: el espíritu humano que ha alcanzado la fe puede presentarse 
con sus necesidades ante el Más Bello y Glorioso, el Único con poder y 
perfección, el Dueño Que siempre ha existido y siempre existirá de los tesoros 
de la misericordia y de la felicidad sin obstáculos ni impedimentos, sin oposición 
ni interferencia, en el estado en que esté, por cualquier cosa que desee, en 
cualquier momento y en cualquier lugar. Al encontrar Su misericordia y al 
confiar en Su poder, obtendrá tranquilidad y felicidad.  

LA CUARTA FRASE:  ¥ُْ« ُ̄ ªْا ُµَª 
Esto quiere decir que Él es el dueño absoluto de todo lo que existe. En 

cuanto a ti, tú eres Suyo y trabajas en Su propiedad. Esta frase anuncia las 
siguientes albricias alegres y sanadoras:  

“¡Oh, ser humano! No creas que eres dueño de ti mismo, porque no 
tienes el control sobre nada de lo que te concierne; tal carga sería demasiado 
pesada. Tampoco eres capaz de protegerte a ti mismo, ni de evitar desastres, ni 
de hacer todas aquellas cosas que debes hacer. En tal caso, no sufras dolor ni 
tormento sin razón, ya que el dueño es Otro. ¡El Dueño es Todopoderoso y a la 
vez es el Más Misericordioso; confía en Su poder y no pongas en duda Su 
misericordia! ¡Deja atrás el dolor y sé feliz! ¡Desecha tus problemas y encuentra 
la serenidad!”. 

Y también dice: “El Universo que tú amas, al cual estás conectado, que 
te aflige con sus confusiones y el cual no puedes corregir, es propiedad del 
Todopoderoso y Más Misericordioso. Entonces, entrégale la propiedad a su 
Dueño, déjaselo a Él. Atrae Su complacencia, no Su severidad. Él es 
Omnisciente y Misericordioso. Él dispone libremente de Su propiedad y la 
administra como desea. Cuando tengas miedo, di lo que dijo Ibrahim Hakki: 



212                                                                                                                         CARTAS 
“Veamos qué hace el Maestro; sea lo que sea que Él haga, será lo mejor”. 
“¡Cuídalo bien y no intervengas!”. 

LA QUINTA FRASE:  u ْ̄ oَªْا ُµَª َو 

Las adoraciones, los elogios y las aclamaciones pertenecen a Allah y son 
propias de Él. Es decir, Suyas son las recompensas que vienen de Sus tesoros. 
Y en cuanto a esos tesoros, son interminables. Esta frase, por consiguiente, nos 
da esta buena noticia: 

“¡Oh, ser humano! No sufras ni te apenes cuando las bendiciones se 
acaben porque el tesoro de la misericordia es interminable. No te concentres en 
la naturaleza efímera de los placeres mundanales ni grites de dolor porque el 
fruto de la recompensa es una misericordia inagotable. Ya que su árbol no 
muere, cuando se termina la fruta, vuelve a nacer más. Si eres agradecido, si 
piensas que dentro del placer de las bendiciones en sí mismas hay un favor 
misericordioso cien veces más placentero, entonces podrás multiplicar el placer 
cientos de veces más que las bendiciones mismas.  
“Dentro de una manzana que un monarca augusto te presenta hay un placer 
superior al que brindan cien, o incluso mil manzanas porque es él quien te la ha 
otorgado y te ha hecho experimentar el placer de un favor real. De la misma 
manera, a través de la frase    ُu ْ̄ oَْªا ُµَªla puerta a un placer espiritual mil veces más 

dulce que las bendiciones mismas se abrirá ante ti. Porque la intención de esta 
frase es ofrecer las gracias y las alabanzas, es decir, es percibir el otorgamiento 
de recompensas. Así, también se trata de reconocer al Otorgador, es decir, 
reflexionar sobre Quien otorga las recompensas, y finalmente es considerar el 
favor de Su compasión y cómo continúa permanentemente otorgando 
recompensas”.  

SEXTA FRASE:»ÁِoُْÀ 
Es decir, Él es Quien da la vida. Es también Quien sustenta la vida y 

permite que continúe. Es también Quien otorga las necesidades de la vida. A Él 
le pertenecen los objetivos más elevados de la vida y sus importantes 
resultados. Y Suyo es el noventa y nueve por ciento de los frutos. Así, esta frase 
le grita al ser humano efímero e impotente, de tal modo que le da este anuncio 
de felicidad: 

“¡Oh, ser humano! No te compliques la vida cargando pesadas 
responsabilidades sobre tus hombros. No pienses en lo efímero que es la vida ni 
comiences a sufrir. No veles sólo por los mundanales frutos sin importancia, ni 
te quejes de haber venido a este mundo. Ciertamente la máquina de la vida en 
el barco de tu ser le pertenece al Eterno y al Auto Subsistente, y es Él Quien 
provee todo lo que ésta necesita. Además, tu vida tiene muchos más objetivos y 
resultados que también le pertenecen a Él. 

”Y en cuanto a ti, tú sólo eres un timonel en el barco, así que cumple con 
tus tareas correctamente, y recibe el salario y disfruta. Piensa en cuán preciado 



CARTA VEINTE                                                                                                              213 

 

es el barco de la vida y cuán valiosos son sus beneficios; luego piensa cuán 
Generoso y Misericordioso es el Dueño del barco. Entonces, regocíjate, da 
gracias y entiende que cuando cumples con tu deber correctamente, todos los 
resultados que produce el barco, serán transferidos de alguna forma al registro 
de tus acciones, y ellos te asegurarán una vida inmortal, te otorgarán la Vida 
Eterna”.  

LA SÉPTIMA FRASE:  aُÁ ِ̄ ُÀ َو 

Es decir, Allah es Quien causa la muerte. Él te libera de las obligaciones 
de la vida, cambia tu morada de este mundo transitorio, y te libera de realizar 
labores de servicio. Es decir, Allah te lleva de una vida pasajera a una inmortal. 
Esta frase, entonces, exclama lo siguiente a los efímeros seres humanos: 

“¡Aquí tienes una buena noticia! La muerte no es la destrucción, ni la 
nada, ni la aniquilación; no es el cese ni la extinción; no es la separación eterna, 
ni la inexistencia, ni un evento fortuito; no es una obliteración anónima, sino 
que el Sabio Hacedor Misericordioso es Quien da por cumplidas tus tareas. Es 
un cambio de morada, un envío a la dicha eterna, tu verdadero hogar. Es la 
puerta que te une al Reino Intermedio, donde te encontrarás con el noventa y 
nueve por ciento de tus amigos”. 

LA OCTAVA FRASE:  ُ¹ت ُ̄ َÀ َÊ ٌ»ّnَ¹َ¶ُ َو 

Es decir que el Poseedor de una belleza, perfección y generosidad que 
son infinitamente superiores a la belleza, perfección y generosidad que se 
encuentran en todas los seres del Universo, que despierta el amor, y es un 
Objeto Eterno de adoración, un Amor para siempre, una simple manifestación 
de cuya belleza es suficiente para reemplazar todos los demás amores, tiene una 
vida que siempre ha perdurado y siempre perdurará, una vida libre de todo 
rastro efímero de cese, y exento de toda falla, defecto o imperfección. Entonces, 
esta frase proclama a los seres humanos, a todos los seres conscientes y a toda 
la gente llena de amor y de entusiasmo: 

“¡He aquí una buena noticia para ti! Existe un Amor Eterno Quien te 
curará y cuidará de las heridas que te causan separarte de tus seres queridos. 
Ya que Él existe y no muere, cualquier cosa que pase, no debes inquietarte por 
ellos. Además, la belleza y la generosidad, la virtud y la perfección en ellos, por 
lo que tú los amas, es tan solo la sombra de las más pálidas de las sombras 
atravesadas por muchos velos de la manifestación de la belleza eterna de Allah, 
amado por siempre. No sufras cuando desaparecen, ya que ellos son como 
espejos. El cambio de espejos renueva y embellece la manifestación del 
resplandor del Más Bello. Porque Él existe, es que todo existe”.  

 
 



214                                                                                                                         CARTAS 

LA NOVENA FRASE:  ُyÁْsَªْهِ اuِÁَِ\ 
Toda buena acción que realices es anotada en Su registro. Allah graba 

cada obra de bien que hagas. Entonces, esta frase exclama la siguiente buena 
noticia a toda la humanidad:  

“¡Oh, seres desdichados! Cuando vayas camino a la tumba, no grites 
desesperado: ‘¡Ay de mí! Todo lo que tenemos se ha destruido, todos nuestros 
esfuerzos han sido en vano; hemos abandonado esta tierra hermosa y vasta 
para entrar en esta tumba estrecha’, porque todo lo tuyo está preservado, todos 
tus actos están escritos, cada servicio que hayas prestado está registrado. El 
Glorioso en Cuyas manos está todo lo bueno y Quien puede realizar todo lo 
bueno, te recompensará por tu servicio al llevarte con Él. Te mantendrá sólo 
temporalmente bajo a tierra. Luego, te hará comparecer ante Su presencia. 
¡Qué felicidad para aquellos de ustedes que hayan completado sus servicios y 
sus obligaciones! ¡Tu trabajo ha terminado y recibirás alivio y misericordia! ¡Tu 
servicio y tu esfuerzo han terminado y es hora de recibir tu salario! 

“Ciertamente el Glorioso y Todopoderoso preserva las semillas y los 
granos, que son las páginas del registro de los actos de la primavera pasada y 
los depósitos de servicios, y los preserva para publicarlos en la primavera 
siguiente de modo brillante, por cierto, de un modo cien veces más abundante 
que el original. De la misma manera, Allah preserva los resultados de tu vida y 
te recompensará por tus servicios abundantemente”.  

          LA DÉCIMA FRASE:   ٌyÀuِ¢َ ٍء¿ْ ù� ّ©ِ¦ُ »َ«�َ ¹َ¶َُو 

Es decir, Allah es Uno y Único, tiene poder sobre todas las cosas. Nada 
es difícil para Él. Crear la primavera le es tan fácil como crear una flor, y Él crea 
el Paraíso con la misma facilidad que crea la primavera. Los innumerables 
elementos que Él crea constantemente cada día, cada año, cada siglo, son 
testigos con un sinfín de lenguas que expresan el poder ilimitado de Allah. Así, 
esta frase trae albricias: 

“¡Oh, ser humano! El servicio que has ofrecido y los actos de adoración 
que has realizado no son en vano. Un reinado de recompensa, una morada de 
felicidad, han sido preparados para ti. Un Paraíso Eterno te está esperando en 
lugar de tu mundo efímero. Ten fe y confianza en la promesa del Creador 
Glorioso a Quien conoces y a Quien adoras, porque Él nunca rompe Sus 
promesas. No existe absolutamente ninguna deficiencia en Su poder, la 
impotencia no puede interferir en Su trabajo. Tal como crea tu pequeño jardín, 
tiene el poder de crear un Paraíso para ti, y así lo ha hecho y te lo ha 
prometido. Y porque te ha prometido el Paraíso, por supuesto que te admitirá 
en él. 

“Ya que podemos observar que cada año Allah junta y dispersa 
trescientos mil especies de plantas y animales sobre la faz de la tierra con 
perfecto orden y equilibrio, con perfecta facilidad y rapidez, ciertamente Él, 
Todopoderoso y Glorioso, es capaz de cumplir Su promesa. Y por ser 



CARTA VEINTE                                                                                                              215 

 

Todopoderoso, crea ejemplos de la resurrección y del Paraíso de mil maneras 
año tras año. 

“Y como prometió la felicidad eterna en todos Sus Libros revelados, Él 
anuncia albricias del Paraíso; y como todas Sus acciones y obras son realizadas 
con veracidad y seriedad; y como a través del testimonio de todas sus obras de 
arte, todas las perfecciones señalan y dan testimonio de Su infinita perfección, 
sin ningún tipo de defecto o falta; y como romper promesas, mentir, ser falso y 
decepcionar son cualidades horrendas además de ser defectos y fallas; entonces 
con seguridad podemos afirmar que el Todopoderoso, el Glorioso, el 
Omnisciente, el Perfecto, el Más Misericordioso, el Más Bello cumplirá su 
promesa: Él abrirá la puerta de la felicidad eterna; Él te admitirá en el Paraíso, 
¡oh, creyente!, que fue el hogar original de Adán, tu antepasado”.  

LA UNDÉCIMA FRASE:  ُyÁ�ِ َ̄ ªْا µِÁَْª úوَ ا 

Es decir, los seres humanos son enviados a este mundo, que es el terreno 
de pruebas y exámenes, con las tareas importantes de negociar y actuar como 
oficiales. Cuando han terminado de negociar, de cumplir con sus tareas y de 
completar su servicio, volverán a encontrarse con Allah, el Maestro Generoso y 
Creador Glorioso, que los envió en primer lugar. Al dejar esta morada efímera, 
ellos serán honrados y elevados a la grandiosa presencia de la morada 
permanente. Eso significa que luego de haber sido librado de la turbulencia de 
las causas y de los oscuros velos de los intermediarios, ellos se encontrarán con 
su Creador, el Único merecedor de adoración, el Sustentador, el Señor y 
Dueño, y Lo conocerá directamente. Así, esta frase proclama la siguiente buena 
noticia, que es más grande que todas las demás:  

“¡Oh, ser humano! ¿Sabes adónde estás yendo y hacia dónde estás 
siendo empujado? Como dice al final de la Palabra Número Treinta y Tres, mil 
años de una vida feliz en este mundo no se comparan con una hora de la vida 
en el Paraíso. Y mil años de vida en el Paraíso no se comparan con una hora 
de contemplar la belleza pura del Más Bello y Glorioso. Estarás a merced de Su 
Misericordia y en Su presencia.  

“El encanto y la belleza presente de todos los seres de este mundo y de 
aquellos amores metafóricos con los que tú estás tan aferrado y obsesionado y 
que tanto deseas, no son más que sombras de las manifestaciones de Su belleza 
y del encanto de Sus Nombres; y todo el Paraíso, con todas sus sutiles 
maravillas, una simple manifestación de Su Misericordia; y todo lo que es 
deseable, amable, encantador y cautivador, no es más que un destello de amor 
del Eterno Amor Digno de Adoración. Y tú comparecerás ante Su presencia. 
Eres convocado al Paraíso que es un lugar de festín eterno. Por eso, no debes 
entrar a la tumba llorando, sino con una sonrisa expectante”.  

La frase anuncia esta otra buena noticia: “¡Oh, ser humano! No te 
inquietes al imaginar que vas hacia la extinción, la inexistencia, la nada, la 
oscuridad, el olvido, la decadencia, y la disolución, y que te ahogarás en la 



216                                                                                                                         CARTAS 
multiplicidad. No irás a la extinción, sino a la permanencia. No serás arrojado a 
la inexistencia, sino a la existencia eterna. No entrarás a la oscuridad, sino al 
mundo de la luz. Y estarás retornando a tu verdadero dueño, al asiento del 
Monarca Eterno. No te ahogarás en la multiplicidad, sino que reposarás en el 
ámbito de la Unidad. No estás destinado a la separación, sino a la unión”.  

 
* * *



 

Segunda Estación 
[La Segunda Estación demuestra la Unidad Divina al nivel del Nombre Más 
Grande de forma resumida.] 

LA PRIMERA FRASE:  ُ ٰÃّا َّÊúا µَª úا َÊ 

 En esta frase hay una afirmación de la Unidad de la Divinidad y del 
Verdadero Objeto de Adoración. Una prueba extremadamente poderosa de este 
nivel es como sigue: 
 Una actividad muy ordenada es evidente sobre la faz del universo, en 
especial sobre la página de la Tierra. Y observamos allí una creatividad muy 
sabia. Y vemos con visión de certeza una revelación muy sistemática; es decir, 
la apertura y el darle un diseño y una forma apropiada a todo. Además, vemos 
a una munificencia y una abundancia muy compasivas, generosas y 
misericordiosas. Ya que esto es así, este estado y esta situación necesariamente 
demuestra, por cierto provoca tomar conciencia de ello, la existencia necesaria 
y la Unidad de un Creador Activo, Que Abre, Poseedor Munificente de Gloria. 
 Por cierto, la desaparición constante y la renovación de los seres 
muestra que aquellos seres son las manifestaciones de los sagrados Nombres de 
un Creador Todopoderoso y son las sombras de las luces de Sus Nombres; que 
son las obras de arte que resultan de Sus actos y los bordados y páginas 
inscritas por el poder y la pluma del Decreto Divino; que son espejos que 
reflejan la belleza de Su perfección. 
 Tal como el Dueño del universo muestra esta poderosa verdad y este 
nivel exaltado en la afirmación de Su Unidad con todas las escrituras y libros 
sagrados que Él ha revelado, así también toda la gente veraz y los miembros 
perfeccionados de la raza humana han mostrado este mismo nivel a través de 
todas sus investigaciones y descubrimientos. El universo también señala a este 
mismo nivel al atestiguar incesantemente los milagros de arte, las maravillas de 
poder y las tesorerías de riqueza que muestra, a pesar de su impotencia y 
pobreza. Es decir, las escrituras y libros del Testigo Eterno ylas investigaciones y 
revelaciones de la gente de testimonio y los estados ordenados y sabios y las 
funciones del Mundo Manifiesto están unidos en su acuerdo en este nivel de la 
afirmación de la Unidad Divina. 
 Quienes no aceptan al Único de Unidad, entonces, deben aceptar a 
innumerables dioses o bien, como los sofistas tontos, negar tanto su propia 
existencia como la del universo. 

LA SEGUNDA FRASE:   ُهuَnَْو 

Esta frase demuestra un nivel explícito de la afirmación de la Unidad 
Divina. Aludiremos una poderosa evidencia que prueba este nivel de máxima 
manera así:  



218                                                                                                                         CARTAS 
 Cuando abrimos nuestros ojos, cuando el universo apresura nuestra 
mirada hacia su faz, lo primero que nos llama la atención es un orden universal 
y perfecto; vemos que hay un equilibrio abarcativo y sensible; todo existe 
dentro de un orden preciso, un equilibrio y una medida delicada. 
 Cuando miramos un poco más cuidadosamente, un orden continuo y 
un equilibro nos golpea en los ojos. Es decir, alguien está cambiando el orden 
dentro de la regularidad y está renovando el equilibrio medidamente. Todo es 
un modelo y está vestido con muchas formas bien ordenadas y equilibradas. 
 Cuando lo estudiamos incluso más de cerca, aparecen una sabiduría y 
una justicia detrás del orden y el equilibrio. Se considera un propósito y un 
beneficio, se sigue una verdad, una utilidad en el movimiento de todo. 
 Cuando lo estudiamos con aún más atención, lo que atrae la mirada de 
nuestra conciencia es la demostración de un poder dentro de una actividad 
extremadamente sabia y la manifestación de un conocimiento muy abarcativo 
que abarca a todas las cosas junto con todos sus atributos. 
 Es decir, este orden y equilibrio que están en todos los seres nos 
muestra claramente un orden y un equilibrio universal y ese orden y equilibrio 
nos muestra una sabiduría y una justicia universal; y esa sabiduría y justicia a su 
vez nos muestra un poder y conocimiento. Es decir, es evidente que detrás de 
aquellos velos hay Un Poderoso sobre todas las cosas Que tiene Conocimiento 
de todas las cosas. 
 Además, vemos el comienzo y el final de todas las cosas y vemos, en 
especial en los seres vivos, que sus comienzos, orígenes y raíces son tales que es 
como si sus semillas contuvieran todos los sistemas y miembros de aquellos 
seres, cada una en forma de una hoja de instrucción y horario. Y nuevamente, 
sus frutos y resultados son tales que los significados de aquellos seres vivos 
están filtrados y concentrados en ellas; les legan sus historias de vida a ellas. Es 
como si sus semillas fueran colecciones de los principios según los cuales son 
creados y sus frutos y resultados, un tipo de índice de las reglas de su creación. 
Luego miramos las fases externas e internas de aquellos seres vivos: la 
disposición de un poder absolutamente sabio y el diseño y orden de una 
voluntad absolutamente efectiva son evidentes. Es decir, una fuerza y un poder 
crean; una orden y voluntad los vestirá con una forma. 
 Así, cuando estudiamos a todos los seres cuidadosamente, observamos 
que sus comienzos son hojas de instrucción preparadas por Quien Posee 
Conocimiento y que sus finales son planes y manifiestos de un Creador; que sus 
fases externas son vestidos proporcionales de arte con habilidad y belleza 
diseñados por Quien Elige y Desea y sus fases internas son máquinas muy bien 
diseñadas del Todopoderoso. 
 Esta situación, entonces, necesaria y evidentemente proclama que en 
ningún momento y en ningún lugar, absolutamente nada puede estar fuera del 
puño de la disposición de un solo Creador Glorioso. Cada cosa y todas las 
cosas, junto con todos sus atributos, están organizados y dirigidos dentro del 
puño de la disposición de un Todopoderoso Poseedor de Voluntad; son 
embellecidos por la orden y la gracia de un Misericordioso y Compasivo; y son 
embellecidos con el adorno de un Benefactor Amoroso. 



CARTA VEINTE                                                                                                              219 

 

 Por cierto, para cualquiera que es inteligente y tiene ojos en su cabeza, 
el orden y el equilibrio, la regularidad y el adorno que hay en el universo y en 
los seres dentro de él demuestran, al nivel de Unidad, a Quien es Uno, Solo, 
Solitario, Único, Todopoderoso, Poseedor de Voluntad, Omnisapiente y 
Omnisciente. 
 No cabe duda, hay una unidad en todo y, en cuanto a la unidad, ésta 
señala a uno. Por ejemplo, todo el mundo se ilumina con una lámpara, el sol; 
en cuyo caso, el Dueño del mundo es Uno. Y, por ejemplo, todos los seres 
vivos de la tierra se sirven del aire, del fuego y del agua, que son los mismos. Ya 
que esto es así, Quien los emplea y los subyuga para nosotros es también Uno. 

LA TERCERA FRASE:     ُµَª ¥َÀyِ ù� َÊ 

 Ya que la Primera Estación de la Palabra Treinta y Dos ha demostrado 
esta frase de una manera muy convincente y brillante, los referimos a ella. No 
se puede dilucidar con más claridad que ella; no hay necesidad de mayor 
explicación que ella. Y no se puede explicar. 
 

LA CUARTA FRASE:      ¥ُْ« ُ̄ ªْا ُµَª 
 Es decir, cada ser desde la faz de la tierra hasta el Trono Divino, desde 
el suelo hasta las Pléyades, desde las partículas hasta los cuerpos celestes, todo 
por toda la eternidad, los cielos y la Tierra, este mundo y el Más Allá, pertenece 
a Él. Suyo es el nivel más elevado de propiedad en forma de la afirmación más 
grande de la Unidad Divina. Una prueba poderosa de este nivel tan elevado de 
propiedad en forma de la afirmación más grande de la Unidad Divina fue 
impartida a la mente de este impotente en árabe en el tiempo delicado  y bajo 
circunstancias placenteras. Por esa memoria placentera, anotaremos esas frases 
en árabe y luego escribiremos sus significados:  

 µِِbَرuُْ¢ Y�َ¹ُ³�ْ®َ٭ yِÁ�ِ َ�ّªا ­َِªY�َªْا اwَ·¦َ yَÁ]ِ§َªْا ­ََªY�َªْنََّ  ذَاكَ اÊ ¥ُْ« ُ̄ ْªا ُµَª
ujِYاً  ù~ ُهyََÁّ ù� اwَ·ِª ُدُهYkَÀ úاً ٭ اukِ�ْ®َ ُهyََÁّ ù� َاكwَِª ُµ�ُاuَ\ْ úرِهِ  ٭ اuَ¢َ Yَ\¹ُc§ْ®َ
 »�ِ ُµُc�َ³ْ ù� ٭ Yً¦¹ُ« ْ̄ yََÁّهُ َ® ù� اwَ·ِª ُدُهYkَÀ ú٭ ا Yً§ْ«®ِ َذَاك yََÁّ ù� َاكwَِª ُؤُهY ù�²ْ úا
ذَاكَ yَ¶َYَ�َbتْ ِ¦Yً\Yَc ٭ ِ�ْ[wَ¶ »�ِ ُµُc�َا bََ}اَ¶yَتْ Yً\Yَ�rِ ٭ ¢uُْرµُbَُ ِ�« ذَاكَ 
 ُu·َ�َْb َذَاك »�ِ ُµُc َ̄ �ْnِ ٭  ُµَc َ̄ �ِْ² ­ُّ�ِ³َُb اwَ¶ »�ِ ُµُc َ̄ nَْ٭ ر ُµَc َ̄ �ْnِ yُ·ِ�ُْb 



220                                                                                                                         CARTAS 

 ّ©ِ§ُªْذَاكَ ِ�« ا »�ِ ُµُcَ§ّ~ِ ٭ uُnََÊْ¹َ ا¶ُ ±ُ«ِ�ُْb اwَ¶ »�ِ ُµُc َ̄ ُ¶¹َ ا¹َªْاuُnِ ٭ ²ِْ�
Yءِ  ù��َْÊْوَ ا ­ِ�ْkِªْا ِ�« اwَ¶ »�ِ ُµ ُ̄ َbYrَ اءِ  ٭{َjَْÊْوَا 

Primera Sección:  qªا... َyÁ]ِ§َªْا ­ََªY�َªْذَاكَ اEs decir, el macrocosmos, 

llamado el universo, y el microcosmos, que es su espécimen de miniatura 
llamada el ser humano, señalan las evidencias de la Unidad Divina, tanto 
dentro del ser humano mismo como fuera de él, que están escritas con las 
plumas del Poder Divino y del Decreto Divino. 
 Hay dentro del ser humano la muestra, en una escala muy pequeña, del 
arte ordenado que está en el universo. Y tal como el arte que está en la esfera 
vasta atestigua al Único Creador, así también el arte microscópico que está en 
una escala diminuta en el ser humano señala al Creador y demuestra Su 
Unidad. Además, como el ser humano es una misiva significativa inscrita por su 
Sustentador y una oda bien compuesta escrita por el Decreto Divino, así 
también el universo es una oda bien compuesta del Decreto Divino escrito por 
la misma pluma pero en gran escala. 
 ¿Es acaso posible que algo más que el Único de Unidad pudiera tener 
una mano que ponga la marca de singularidad en los rostros de los seres 
humanos, que, a pesar de parecerse entre sí, todos tienen sus marcas distintivas; 
y tener una mano que establezca el sello de Unidad sobre el universo, todos 
cuyos seres cooperan, se ayudan y se apoyan entre sí? ¿Podría algo interferir en 
esto? 

 Segunda Sección: qªاكَ ...اwَِª ُµُVY ù�²ْ úا Tiene este significado: El 

Omnisciente Creador creó el macrocosmos de una manera tan única y 
maravillosa, inscribiendo en él los signos de Su grandeza, que Él lo transformó 
en una mezquita poderosa. Y Él creo al ser humano de esta manera: dándole 
intelecto y haciéndolo prosternarse maravillado por él ante esos milagros de Su 
arte y Su maravilloso poder, Él lo hizo leer los signos de Su grandeza. Así, 
preparándolo para la adoración, Él lo creó como un siervo que se prosterna en 
esa mezquita poderosa.  
 ¿Es acaso posible que el verdadero objeto de adoración de aquellos 
fieles que se prosternan en esta mezquita poderosa pudiera ser otro más que el 
Creador, el Único de Unidad y Unicidad? 

 Tercera Sección: qªاكَ ...اwَِª ُµُVY ù�²ْ úا Tiene este significado: el Señor 

Glorioso de Toda Soberanía creó al macrocosmos y en particular la faz de la 
tierra, de modo tal que es como círculos infinitos uno dentro otro. Cada esfera 
es como un campo donde, minuto tras minuto, estación tras estación, siglo tras 



CARTA VEINTE                                                                                                              221 

 

siglo, Él siembra y cosecha los cultivos. Él administra continuamente Su 
propiedad haciéndola trabajar. 
 Él ha convertido al mundo de las partículas, la esfera más grande, en un 
campo. Con Su poder y con Su sabiduría, Él siembra cultivos incesantemente 
en él a lo largo del universo y los cosecha. Él los despacha del Mundo 
Manifiesto hacia el Mundo de lo Oculto; de la esfera de poder a la esfera del 
conocimiento.  
 Después Él ha hecho de la faz de la tierra, que es una esfera mediana, 
un lugar de cultivo de exactamente la misma manera, donde estación tras 
estación, Él planta mundos y especies y los cosecha. Sus cultivos inmateriales 
también los manda a los mundos inmateriales, a los Mundos de lo Oculto, al 
Más Allá y al Mundo de la Similitudes. 
 A un jardín, también, que es una esfera pequeña, Él lo llena cientos y 
miles de veces con poder y lo vacía con sabiduría. Y desde incluso la esfera más 
pequeña que es un ser vivo, un árbol o un ser humano, por ejemplo, Él cosecha 
los cultivos que son cien veces mayores que el ser en sí mismo. Es decir, el 
Señor Glorioso de Toda Soberanía crea todas las cosas, grandes y pequeñas, 
universales y particulares, como un modelo y los viste de cientos de maneras 
con los tejidos de Su arte, que son bordados con inscripciones que se renuevan 
constantemente; Él muestra las manifestaciones de Sus Nombres, los milagros 
de Su poder. Él ha creado todo en Su propiedad como una página; Él escribe 
cartas significativas de cientos de maneras en cada página; Él muestra los signos 
de Su sabiduría y Él invita a los seres inteligentes a leerlos. 
 Junto con traer al macrocosmos a la existencia en forma de propiedad 
cultivada, Él ha creado al ser humano y le ha dado tales herramientas y 
habilidades, sentidos, sentimientos y, especialmente, un alma tal, tales deseos, 
necesidades, apetitos, codicias y reclamos que en esa propiedad extensiva Él lo 
hizo como un ser con dueño y necesitado de toda la propiedad. 
 ¿Es acaso posible que algo más que el Señor Glorioso de Toda 
Soberanía Quien hace todo, desde el vasto mundo de las partículas hasta una 
mosca, como un campo y una propiedad cultivada y hace del ser humano 
insignificante un espectador, un inspector, un timón, un comerciante, un 
heraldo, un fiel y un siervo en esa vasta propiedad y lo toma como un huésped 
honrado y un destinatario amado de Sí mismo; podría algo excepto Él tener 
disposición sobre la propiedad y ser el señor sobre el siervo que tiene dueño? 

 Cuarta Sección: qªذَاكَ ...ا »�ِ ُµُc�َ³ْ ù� Su significado es este: el arte del 

Creador Glorioso en el macrocosmos es tan significativo que, debido a que se 
manifiesta en forma de libro, así haciendo al universo como un gran libro, el 
intelecto humano ha extraído la biblioteca de la verdadera ciencia y la filosofía 
de él y ha escrito la biblioteca según él. Y ese libro de sabiduría está ligado a la 
realidad y arroja asistencia de la realidad a tal punto que se ha proclamado en 
forma del Sabio Corán, que es una copia de ese enorme libro manifiesto. 



222                                                                                                                         CARTAS 
 Además, tal como Su arte en el universo está en forma de un libro, 
describiendo su perfecto orden, así también como Él colorea y el bordado de Su 
sabiduría en el ser humano ha abierto la flor del discurso. Es decir, el arte es tan 
significativo, sensible y bello que ha hecho que los componentes de la máquina 
animada hablen como si fueran gramófonos. Mientras que el arte le ha dado al 
ser humano un color Divino en la ‘más justa de las formas’ que la flor del 
discurso y la expresión, que es inmaterial, de lo oculto y viva, se ha abierto en 
su cabeza material, corpórea y sólida. Y ha equipado la habilidad del discurso y 
la expresión, que se ubica en la cabeza del ser humano, que tan exaltadas 
herramientas y habilidades que lo ha hecho desarrollar y progresar hasta un 
nivel en que el ser humano se convierte en el destinatario del Monarca Eterno. 
Es decir, el color Divino de la naturaleza esencial del ser humano ha abierto la 
flor del discurso Divino. 
 ¿Es acaso posible que otro más que el Único de Unidad pudiera 
interferir en el diseño de ese arte en los seres, que es en forma de un libro y en 
esos colores del ser humano por los que alcanza la estación del habla y el 
discurso? ¡Allah no lo permita! 

 Quinta Sección: qªذَاكَ ...ا »�ِ ُµُbَرuُْ¢ Tiene este significado: el poder 

Divino en el macrocosmos muestra la majestuosidad de Su soberanía, mientras 
que la misericordia divina expone Sus bendiciones en el ser humano, que es el 
microcosmos. Es decir, el poder del Creador, al nivel de grandeza y Gloria, crea 
el universo en forma de un palacio tan magnificente que su sol es una luz 
eléctrica poderosa, su luna, una lámpara y sus estrellas, velas, frutos dorados y 
luces esparcidos. Mientras la faz de la tierra es una mesa servida, un campo 
para arar, un jardín, una alfombra; y sus montañas, cada una un almacén, un 
mástil, un fuerte; y así sucesivamente. 
 Por un lado, Él muestra la majestuosidad de Su soberanía de manera 
brillante, en una vasta escala, al convertir a todas las cosas en las necesidades 
del enorme palacio; y por el otro, Su misericordia al nivel de Belleza otorga 
sobre todas los seres con espíritus e incluso sobre los seres vivos diminutos, las 
variedades diferentes de sus bendiciones, ordenando sus seres con estos. Él los 
adorna desde la cabeza a los pies con estas bendiciones, embelleciéndolos con 
benevolencia y generosidad. Él ha contrapuesto la Belleza de Su misericordia a 
esa majestuosidad Gloriosa, con esas lenguas microscópicas a esa lengua vasta.  
 Es decir, mientras los enormes cuerpos celestes como el sol y la 
constelación están diciendo con la lengua de la majestuosidad: “¡Oh, Glorioso! 
¡Oh, Poderoso! ¡Oh, Augusto!”, esos seres vivos diminutos, como las moscas y 
los peces, están declarando con la lengua de la misericordia: “¡Oh, Bello! ¡Oh, 
Compasivo! ¡Oh, Generoso!”, están agregando sus canciones suaves a esa gran 
orquesta, endulzándola.  
 ¿Es acaso posible que otro que no sea el Glorioso de Belleza y el Bello 
de Gloria pudiese formar parte de la creación del macrocosmos y microcosmos? 
¡Allah no lo permita! 



CARTA VEINTE                                                                                                              223 

 

 Sexta Sección: qªذَاكَ ...ا »�ِ ُµُc َ̄ �ْnِ Su significado es este: tal como 

la majestuosidad de la soberanía, que se manifiesta en la totalidad del universo, 
prueba y muestra la Unidad Divina, así también la bendición Divina, que le 
otorga a los miembros de los seres vivos sus provisiones habituales, prueba y 
muestra la Unicidad Divina.  
 En cuanto a la Unidad, es decir que todos los seres pertenecen a Uno y 
miran hacia Uno y son la creación de Uno. Mientras que por Unicidad se 
entiende que la mayoría de los Nombres del Creador de todas las cosas se 
manifiestan en todos los seres. Por ejemplo, la luz del sol se puede ver como 
análoga a la Unidad porque abarca toda la faz de la tierra mientras que el 
hecho de que su luz y calor, los siete colores en su luz y algún tipo de sombra de 
él se encuentren en todos los objetos transparentes y gotas de agua, la hace 
análoga a la Unicidad. Y el hecho de que la mayoría de los Nombres del 
Creador se manifiestan en cada una de las cosas, especialmente en cada ser 
vivo y, sobre todo, en el ser humano, señala la Unicidad. 
 Así, esta sección indica que la majestuosidad de la soberanía Divina, 
que tiene disposición sobre el universo, hace al enorme sol como un siervo, una 
lámpara y una estufa para los seres vivos sobre la faz de la tierra; y hace de la 
tierra poderosa una cuna, una hostería y un lugar de comercio para ellos; y del 
fuego, un cocinero y un amigo presente en todas partes; y de las nubes, 
coladores y nodrizas; y de las montañas, depósitos y tesorerías; y del aire, un 
ventilador para los seres vivos para inhalar y exhalar; y del agua, una nodriza 
que amamanta a los nuevos llegados a la vida y un vendedor de bebidas dulces 
que provee a los animales con el agua de vida; esta soberanía Divina muestra la 
Unidad Divina de una manera muy lúcida. 
 Por cierto, ¿quién otro sino el Único Creador podría subyugar al sol 
para que sea un siervo para los habitantes de la tierra? ¿Y quién otro sino el 
Único de Unidad podría tomar al viento en Sus manos asignándole tantas 
tareas y empleándolo como un siervo rápido y ágil sobre la faz de la tierra? ¿Y 
quién otro sino en Único de Unidad se animaría a hacer del fuego un cocinero y 
hacer que una llama diminuta del tamaño de la cabeza de un fósforo consuma 
miles de toneladas de bienes? Y así sucesivamente. Cada una de las cosas, cada 
uno de los elementos, cada uno de los cuerpos celestes, señala al Glorioso 
Único de Unidad en el nivel de majestuosidad de la soberanía.  
 Así, tal como la Unidad Divina es evidente en el punto de Gloria y 
majestuosidad, así también la bendición y la munificencia proclaman la 
Unicidad Divina al punto de Belleza y misericordia. Esto es porque, dentro de 
este arte abarcativo, existen en los seres vivos y especialmente en el ser humano 
facultades y habilidades con las que comprender, aceptar y desear infinitas 
variedades de bendiciones y que reflejan todos los Nombres Divinos 
manifestados en todo el universo. Simplemente, como un punto de 
concentración, el ser humano muestra todos los Bellos Nombres al mismo 



224                                                                                                                         CARTAS 
tiempo por medio del espejo de su esencia y, a través de él, proclama la 
Unicidad de Allah. 

 Séptima Sección:  اwَ¶ »�ِ ُµ ُ̄ َbYrَ ِاء{َjَْÊْوَا ّ©ِ§ُªْذَاكَ ِ�« ا »�ِ ُµُcَ§ّ~ِ
Yءِ  ù��َْÊْوَا ­ِ�ْkِªْا »�ِ Su significado es este: tal como el Creador Glorioso 

tiene una marca poderosa sobre el macrocosmos como un todo, así también Él 
ha puesto una marca de Unidad sobre cada una se sus partes y especies. Y, tal 
como Él ha establecido el sello de Unidad sobre el rostro y el cuerpo de cada 
ser humano, el microcosmos, así también sobre cada uno de sus miembros hay 
un sello de Su Unidad. 
 Por cierto, ese Todopoderoso de Gloria ha ubicado sobre todo, sobre 
los universales y sobre los particulares, sobre las estrellas y sobre las partículas, 
una marca de Unidad que da testimonio de Él. Sobre cada uno, Él ha 
establecido un sello de Unidad que Lo señala. Ya que esta verdad poderosa ha 
sido aclarada y demostrada de manera muy brillante y decisiva en la Palabra 
Veintidós, la Palabra Treinta y Dos y en las Treinta y Tres Ventanas de la Carta 
Treinta y Tres, los referimos a ellas y acortamos la discusión para concluirla 
aquí. 

LA QUINTA FRASE:  ُu ْ̄ oَªْا ُµَª َو 

Ya que las perfecciones que se encuentran en todos los seres que son la 
causa de elogios y glorificaciones son Suyas, también las alabanzas le 
pertenecen a Él. Los elogios y las loas, de quien sea a quien sea que hayan 
venido y que vengan, por toda la eternidad, todo Le pertenece. Porque la 
bendición, la munificencia, la perfección y la belleza, que son causas de elogios, 
y todas las cosas, que son el medio para alabar, son Suyas. Por cierto, como lo 
indican las aleyas del Corán, una adoración, una glorificación, una 
prosternación, una súplica, una alabanza y un elogio; vienen de todos los seres, 
elevándose incesantemente a la Corte Divina. La siguiente es una prueba 
abarcativa que establece esta verdad afirmando la Unidad Divina. 
 Cuando observamos el universo, nos parece en forma de un parque 
establecido con jardines, su techo dorado con estrellas elevadas, su suelo 
habitado por seres ornamentados. Cuando lo vemos así, vemos que los cuerpos 
celestes ordenados, luminosos y elevados y los seres terrestres que tienen un 
propósito y están ornamentados en este parque están todos diciendo, cada uno 
con su lengua particular: “Somos los milagros de poder de un Todopoderoso de 
Gloria; atestiguamos la Unidad de un Creador Omnisciente y un Hacedor 
Todopoderoso”.  
 Luego observamos el globo terráqueo dentro del parque del universo y 
lo vemos en forma de un jardín en el que se han dispuesto cientos de miles de 
variedades de plantas multicolores y bellamente adornadas que florecen y, a 
través del cual cientos de miles de especies diferentes de animales se han 



CARTA VEINTE                                                                                                              225 

 

esparcido. Y en este jardín de la tierra, todas estas plantas adornadas y estos 
animales decorados proclaman a través de sus formas bien ordenadas y diseños 
equilibrados: “Cada uno de nosotros es un milagro, una maravilla de arte, 
creado por un Único Creador Omnisciente y cada uno de nosotros es un 
heraldo, un testigo de Su Unidad”.  
 Además, observando los árboles del jardín, vemos los frutos y las flores 
de varias formas que se han creado a sabiendas, con sabiduría, generosidad, 
sutileza y belleza en un nivel absoluto. Y todos están proclamando con una 
lengua: “Somos los regalos milagrosos de un Compasivo de Belleza, un 
Misericordioso de Perfección; somos otorgamientos maravillosos”.  
 Y entonces, los cuerpos celestes y los seres en el parque del universo, 
las plantas y los animales en el jardín de la tierra y las flores y los frutos de sus 
árboles y plantas, atestiguan y proclaman con una voz infinitamente resonante: 
“Nuestro Creador y Diseñador, el Todopoderoso de Belleza, el Inigualable 
Omnisciente, el Generoso Otorgador de Favores, Quien nos otorgó como 
regalos es poderoso sobre todas las cosas. Nada es difícil para Él. Nada está 
fuera de la esfera de Su poder. En relación a Su poder, las partículas y las 
estrellas son iguales. Un universal es tan simple como un particular, mientras 
que un particular es tan valioso como un universal. Lo más grande es tan fácil 
como lo más pequeño en relación a Su poder y lo pequeño está tan lleno de 
arte como lo grande; por cierto, en cuanto al arte respecta, algo pequeño es 
más grande que lo grande.  
 “Todas las ocurrencias del pasado, que son maravillas de Su poder, 
atestiguan que el Absolutamente Poderoso también es poderoso sobre las 
maravillas del futuro y sus contingencias. Como quien hizo surgir el ayer hará 
surgir el mañana, el Todopoderoso Que creó el pasado también creará el 
futuro. El Omnisciente Creador Que hizo este mundo, también hará el Más Allá. 
 “Por cierto, el único que verdaderamente merece adoración es el 
Todopoderoso de Gloria; quien merece alabanzas es nuevamente Él. Como la 
adoración es exclusivamente Suya, así también las alabanzas y las loas son solo 
Suyas”.  
 ¿Es acaso posible que un Omnisciente Creador Que creara los cielos y 
la tierra dejara sin un propósito en los seres humanos, que son el resultado más 
importante de los cielos y de la tierra y el fruto más perfecto del universo? ¿Es 
acaso posible que Él se los confiriera a las causas y la casualidad, que Él 
transformara Su sabiduría evidente en inutilidad? ¡Allah no lo permita! ¿Y es 
acaso posible que Quien es Omnisciente y Omnisapiente, habiendo planeado y 
luego formado un árbol, dándole una gran importancia y habiéndolo 
administrado y sustentado con la mayor de las sabidurías, ignorara sus frutos, 
que son su objetivo y propósito? ¿Es acaso posible que Él no les diera mayor 
importancia; que los dejara en manos de ladrones o a pudrirse esparcidos por el 
suelo? Por supuesto, no podría ser que Él los ignorara o no les diera ninguna 
importancia. Es por el fruto que se le da importancia al árbol. 
 El ser inteligente de la universidad, en consecuencia, y su fruto más 
perfecto, su resultado y objetivo es el ser humano. ¿Es acaso posible que el 



226                                                                                                                         CARTAS 
Creador Omnisciente del universo les diera a otros las alabanzas y la adoración, 
el agradecimiento y el amor, que son los frutos de aquellos frutos inteligentes y 
concientes, así haciendo que Su sabiduría evidente se anule, que Su poder 
absoluto se transforme en impotencia y que Su conocimiento abarcativo se 
convierta en ignorancia? ¡Allah no lo permita, cien mil veces no! 
 Ya que los seres inteligentes son los ejes centrales de los objetivos 
Divinos del palacio del universo y el ser humano es el más eminente de los 
seres inteligentes, ¿es acaso posible que el agradecimiento y la adoración que él 
ofrece en respuesta a las bendiciones que recibe fueran para otro que no sea el 
Creador del palacio del universo y que el Creador Glorioso permitiera que el 
agradecimiento y la adoración que Le corresponden a Él y que son el objetivo 
último de la creación del ser humano vayan a otro? 
 Además, ¿es acaso posible que Él se hiciera amar por los seres 
inteligentes a través de las variedades interminables de Sus bendiciones y que Él 
se diera a conocer a través de innumerables milagros de Su arte, y luego, sin 
darles importancia, abandonara a las causas y a la Naturaleza sus 
agradecimientos y adoraciones, sus alabanzas y su amor, su reconocimiento y 
gratitud? ¿Es acaso posible que Él hiciera que Su absoluta sabiduría se negara y 
que la soberanía de Su divinidad se anulara? ¡Allah no lo permita! ¡Cien mil 
veces no! 
 ¿Es acaso posible que quien no puede crear una primavera ni puede 
crear todos los frutos ni puede crear todas las manzanas de la tierra, cuya marca 
es la misma, pudiera crear una manzana, que es un espécimen en miniatura de 
todos ellos y dárselo a alguien para comer como una bendición? ¿Es acaso 
posible que reclamara agradecimiento por ello y así compartir las adoraciones 
que le corresponden a un absoluto merecedor de alabanzas? ¡Que Allah no lo 
permita! Porque quien crea una manzana es quien crea todas las manzanas 
producidas en todo el mundo; porque su marca es la misma. 
 Además, quien crea todas las manzanas es también quien crea todas las 
semillas y frutos de todo el mundo, que son el medio de la comida. Es decir, 
quien da una bendición muy insignificante a un ser vivo muy insignificante es 
directamente el Creador del universo y el Proveedor Glorioso. Ya que esto es 
así, el agradecimiento y las alabanzas Le pertenecen directamente a Él. Y ya 
que esto es así, la realidad del universo dice incesantemente con la lengua de la 

verdad:  ِuَ\َÊْا »َª úزََلِ اÊْا ±َ®ِ uٍnَøا ّ©ِ¦ُ ±ْ®ِ uُ ْ̄ oَªْا ُµَª 
SEXTA FRASE: »ÁِoُْÀ 
 Es decir, quien da vida es sólo Él, en cuyo caso, es también sólo Él 

Quien crea todas las cosas. Porque el espíritu, la luz, la levadura, la base, el 
resultado y el resumen del universo es la vida, entonces quien otorga la vida 
debe ser también el Creador de todo el universo. Quien otorga la vida, 
entonces, es ciertamente Él; es el Eterno y Auto-Subsistente. Entonces 



CARTA VEINTE                                                                                                              227 

 

señalamos la prueba poderosa de este nivel en la afirmación de la Unidad 
Divina como sigue: 
 Como se ha explicado y demostrado en otra parte de Risale-i Nur, 
vemos ante nosotros al ejército magnificente de los seres vivos con sus tiendas 
montadas sobre la planicie de la faz de la tierra. Cada primavera vemos a un 
nuevo ejército que surge del Mundo de lo Oculto, recién movilizado; uno de los 
ejércitos innumerables del Eterno y Auto-Subsistente. Mirando a este ejército, 
vemos dentro de él más de doscientas mil naciones diferentes de familias de 
plantas y nuevamente más de cien mil tribus de animales. A pesar de que los 
uniformes de cada tribu y familia, como así también sus provisiones, 
instrucciones, licenciamientos, armas y períodos de servicio son todos 
diferentes, cualquiera que tenga ojos en su cabeza lo verá y, habiéndolo visto, 
no podrá negar que un comandante en jefe provee todas estas diferentes 
necesidades con perfecto orden y equilibro preciso exactamente al mismo 
tiempo; y hace esto a través de su infinito poder y sabiduría, su conocimiento 
ilimitado y su voluntad, su misericordia interminable, sus tesorerías inagotables, 
sin olvidarse ni uno de ellos ni confundir o mezclar o retrasar a ninguno de 
ellos. 
 ¿Es acaso posible, entonces, que cualquier cosa pudiera mezclarse, 
interferir y tener parte en este dar vida y esta administración, en esta 
alimentación y sustentación, más que Quien tiene un conocimiento abarcativo 
que comprende todo el ejército junto con todas sus funciones y un poder 
absoluto con el cual lo administran además de proveer todas sus necesidades? 
¡Allah no lo permita! ¡Cientos de miles de veces no! 
 Es obvio que si hubiera diez tribus en un batallón, porque la dificultad 
de equiparlas a todas por separado sería la misma dificultad de equipar a diez 
batallones, los seres humanos impotentes serían obligados a equiparlos de una 
sola manera. Mientras que el Eterno y Auto-Subsistente provee el equipamiento 
necesario para las vidas de más de trescientas mil tribus diferentes dentro de ese 
ejército magnificente. Además, Él hace esto sin problemas ni dificultades, de 
una manera liviana y fácil, muy sabiamente y manteniendo el orden. Él hace 

que el ejército poderoso declare con una lengua:»ÁِoُْÀ ىwَِّª¹َ ا¶ُ y que la vasta 

congregación de la mezquita del universo recite: 

µَª اÊúَّ ُ¶¹َ اoَªّْ«ُ ا¹ُÁّ£َªْمُ wrُYَْb َÊُهُ ِ~³َ_ٌ وَ ¹َْ²َÊمٌ  úا َÊ ُ ٰÃّøا 
LA SÉPTIMA FRASE:    aُÁ ِ̄ ُÀ َو 

 Es decir, quien da la muerte es Él. Es Él Quien otorga la vida, entonces 
quien quita la vida y designa la muerte también es Él. Por cierto, la muerte no 
es sólo destrucción o extinción que se pueda atribuir a las causas o a la 
Naturaleza. Tal como una semilla aparentemente muere y se pudre mientras 



228                                                                                                                         CARTAS 
adentro suyo se amasa un brote y está surgiendo a la vida, es decir, está 
pasando de la vida particular de una semilla a la vida universal de un brote, así 
también a pesar de que la muerte es aparentemente desintegración y destierro, 
en realidad, para los seres humanos es el título, la introducción y el punto de 
inicio de la vida perpetua. En cuyo caso, el Absolutamente Poderoso Que 
otorga y administra la vida debe ser ciertamente Quien crea la muerte. Lo 
siguiente señala a una prueba poderosa de este nivel mayor en la afirmación de 
la Unidad Divina contenida en esta frase. 
 Como se explicó en la Ventana Veinticuatro de la Carta Treinta y Tres, 
a través de la voluntad Divina, todos los seres están fluyendo. Con la orden de 
su Sustentador, el universo está en continuo movimiento. Con permiso Divino, 
todos los seres fluyen incesantemente en el río del tiempo; son enviados desde 
el Mundo de lo Oculto; son vestidos con existencia externa en el mundo 
Manifiesto; luego son arrojados de manera ordenada al Mundo de lo Oculto. 
Con la orden de su Sustentador, constantemente vienen del futuro, detienen su 
paso para tomar aire y son arrojados al pasado. 
 Esta avalancha de seres se hace de arriba abajo con instancias de 
sabiduría, beneficios, resultados y objetivos dentro de la esfera de la 
misericordia y munificencia más sabia; como lo es este viaje constante, dentro 
de la esfera de la sabiduría y el orden más sabio; y esta corriente, dentro de la 
esfera de la solicitud y el equilibrio más compasivos. Es decir, el Todopoderoso 
de Gloria, el Omnisciente de Perfección constantemente está dando vida y 
empleando a las familias de los seres y los individuos dentro de cada familia y 
los mundos que forman esas familias. Luego, con Su sabiduría Él los licencia, 
manifiesta la muerte y los despacha al Mundo de lo Oculto. Él los transfiere 
desde la esfera del poder hasta la esfera del conocimiento. 
 ¿Entonces es acaso posible que alguien que no tiene la habilidad de 
administrar el universo en su totalidad, cuya autoridad no se estira a lo largo del 
tiempo, cuyo poder no es suficiente para hacer que el mundo manifieste la vida 
y la muerte como un solo individuo, que no puede otorgar vida en la primavera 
como si fuera una sola flor, adjuntarla a la faz de la tierra y luego recogerla de 
ella con la muerte y reunirla, podría alguien así ser el dueño de la muerte y el 
otorgador de la muerte? Sí, la muerte del ser vivo más insignificante, incluso, 
como su vida, debe ocurrir necesariamente según la ley del Único de Gloria en 
Cuyas manos están todas las verdades de la vida y las variedades de la muerte 
y con Su permiso y con Su orden y a través de Su poder y con Su 
conocimiento. 

          LA OCTAVA FRASE:  ُ¹ت ُ̄ َÀ َÊ ٌ»ّnَ¹َ¶ُ َو 

Es decir, Su vida es eternal, siempre lo fue y siempre lo será. La muerte 
y la fugacidad, la inexistencia y el cese, no Le suceden. Porque la vida es 
esencial para Él. Algo que es esencial no puede cesar. Quien siempre existió por 
cierto debe existir por siempre. Quien es sempiterno por cierto debe ser 
eternamente perdurable. Quien es necesariamente existente, por cierto debe ser 
sin comienzo ni fin. ¿Cómo podría la inexistencia tocar una Vida de la cual toda 



CARTA VEINTE                                                                                                              229 

 

la existencia, en todas sus variedades, es Su sombra? Sí, una vida que es la vida 
necesaria es su esencia y su título. Ciertamente la muerte y el cese no pueden 
ocurrirle a Él.  La inexistencia, la fugacidad y el cese de ninguna manera 
podrían cercenar una Vida a través de la manifestación de la cual todas las 
vidas constantemente surgen a la existencia y de la cual todas las verdades 
estables del universo dependen y a través de las que subsisten. 
 Por cierto, un destello de la manifestación de esa Vida le confiere una 
unidad a la multiplicidad de las cosas, que están sujetas a la fugacidad y al 
deceso y las hacen mostrar en permanencia; las salva de la dispersión, preserva 
su existencia, manifiesta en ellas un tipo de continuación. Es decir, la vida le 
confiere una unidad a la multiplicidad; la hace permanente. Si la vida parte, la 
unidad se desintegra, cesa. Por cierto, la fugacidad y el cese no pueden 
acercarse a esa Vida necesaria, una manifestación de la cual son todos aquellos 
destellos innumerables de vida.  
 Los testigos decisivos de esta verdad son la fugacidad y lo efímero del 
universo. Es decir, a través de su existencia y de sus vidas17, al ser testigos y 
señalar a la Vida de un Eterno que No Muere y a la necesaria existencia de Su 
Vida y, a través de sus muertes y su fugacidad, atestiguan y señalan la 
perpetuidad de Su Vida y su eternidad. Porque el hecho de que después de que 
los seres han perecido, otros sigan después de ellos, manifestando la vida como 
ellos y tomando sus lugares, demuestra que hay un ser que vive constantemente 
que renueva la manifestación de la vida incesantemente. 
 Las burbujas sobre la superficie de un río que fluye, brillan en el sol y 
desaparecen. Tropa tras tropa de burbujas aparecen, siguiendo una detrás de 
otra. Muestran el mismo brillo, se extinguen y desaparecen. A través de este 
estado de brillo y extinción, señalan la continuidad de un sol elevado y 
perdurable. De la misma manera, la alternancia de la vida y la muerte en estos 
seres constantemente en movimiento atestigua la continuación y perpetuidad de 
un Eterno Perdurable. 
 Estos seres son espejos. Tal como la oscuridad es el espejo para la luz y, 
sin importar qué tan intensa sea la oscuridad, a ese nivel mostrará el brillo de la 
luz, así también estos seres actúan como espejos en muchos sentidos por razón 
del contraste de los opuestos. Por ejemplo, los seres actúan como espejos del 
poder del Creador a través de su impotencia y de Sus riquezas a través de la 
pobreza; similarmente actúan como espejos de Su eternidad a través de su 
fugacidad. La pobreza de los árboles y de la faz de la tierra misma en el invierno 
y su fortuna brillante y sus riquezas en la primavera actúan como espejos de 
una manera muy inequívoca del poder y la misericordia de un Absolutamente 
Poderoso, el Único con Riquezas Absolutas. Es como si todos los seres 
estuvieran haciendo súplicas como Uvays al-Qarani a través de sus estados y 
estuvieran diciendo: 
                                                             
17 Cuando el Profeta Abraham (p.) refirió al tema de la salida y la puesta del sol en su debate con Nimrod a la 
vida y la muerte (Ver: Corán, 2:258), fue una transición y un progreso de un significado particular de otorgar la 
vida y la muerte a un significado universal. Demuestra la esfera más iluminada y amplia de la prueba y no, 
como han afirmado algunos comentadores del Corán, abandona la prueba oculta de lo obvio. 



230                                                                                                                         CARTAS 
 “¡Oh, Allah! Tú eres nuestro Sustentador, porque somos siervos; somos 
impotentes para sustentarnos y alimentarnos. Es decir, ¡Quien nos sustenta eres 
Tú! Y eres Tú Quien eres el Creador, porque nosotros somos seres, ¡nosotros 
somos creados! Y eres Tú Quien eres el Proveedor, porque necesitamos 
provisión, ¡no tenemos poder! Es decir, Quien nos crea y nos otorga nuestras 
provisiones eres Tú. Y eres Tú Quien eres el Dueño, porque nosotros somos 
propiedad con un dueño; alguien más que nosotros dispone de nosotros. Es 
decir, ¡eres Tú Quien eres nuestro Dueño! Y Tú, ¡Tú eres Glorioso! ¡Tú posees 
grandeza y sublimidad! En cuanto a nosotros, observamos nuestra humildad y 
vemos que hay manifestaciones de una gloria sobre nosotros. Es decir, ¡somos 
espejos de Tu Gloria! Y eres Tú Quien eres el Poseedor de Riquezas Absolutas, 
porque somos absolutamente necesitados y las riquezas nos son otorgadas 
porque nuestras manos indigentes no podrían obtenerlas. Es decir, eres Tú 
Quien eres rico, Quien da eres Tú. Y Tú, Tú eres el Eterno, el Perdurable, 
porque nosotros, nosotros estamos muriendo y en nuestra muerte y en nuestra 
resurrección vemos la manifestación de un eterno dador de vida. Y Tú, ¡Tú eres 
Eterno porque vemos Tu continuidad y perpetuidad en nuestro fallecimiento y 
fugacidad! Y Quien nos responde, el Otorgador de Regalos eres Tú. Porque 
todos nosotros somos seres, estamos siempre gritando y pidiendo, rogando, 
implorando con la lengua y el estado. Y nuestros deseos se cumplen, nuestros 
objetivos se alcanzan. En otras palabras, ¡Quien nos responde eres Tú!” Y así 
sucesivamente. 
 Cada ser, universal y particular, es, como Uvays al-Qarani, un espejo de 
una forma que tiene el significado de súplica. Todos proclaman el poder Divino 
y la perfección a través de su impotencia, pobreza y deficiencia. 

LA NOVENA FRASE:  ُyÁْsَªْهِ اuِÁَِ\ 
Es decir, todas las cosas buenas están en Sus manos, todas las buenas 

obras están en Su libro de cuentas, toda la beneficencia está en Su tesorería. Ya 
que esto es así, quienes desean algo bueno deben buscarlo de Él, quienes 
desean lo que es mejor deben buscarlo a Él. Para demostrar la verdad de esta 
frase de una manera concluyente, señalaremos los signos y destellos de una de 
las muchas evidencias trascendentales del conocimiento Divino, como sigue: 
 El Creador Quien controla y crea con acciones que son para verlas en el 
universo tiene un conocimiento abarcativo y tanto conocimiento es Su cualidad 
particular, inherente y necesaria. Su separación de Él es imposible. De la misma 
manera que no es posible que el sol exista sin que su luz exista, tampoco es 
posible, a través de miles de veces más, que el conocimiento del Ser Quien crea 
estos seres bien ordenados se separe de Él. 
 Tal como este conocimiento abarcativo es necesario para ese Ser, así 
también es también necesario para todas las cosas desde el punto de vista de 
estar conectadas a Él. Es decir, no es posible que nada se oculte de Él. Tal 
como no es posible que los objetos sobre la faz de la tierra se enfrenten al sol sin 
ninguna barrera y no lo vean, entonces es mil veces menos posible, es 
imposible, que las cosas estén ocultas frente a la luz del conocimiento del 



CARTA VEINTE                                                                                                              231 

 

Omnisapiente de Gloria. Esto es porque están en su presencia. Es decir, todo 
está dentro del rango de Su vista, está enfrentándolo, está dentro del compás de 
Su testimonio; Él penetra en todas las cosas.  
 Si los poseedores de luz, como el sol inanimado, el ser humano 
impotente y los rayos X inconscientes pueden ver y penetrar todo lo que los 
enfrentan, a pesar de que son contingentes, defectuosos y transitorios, 
seguramente nada en absoluto puede permanecer oculto ni detrás de la luz del 
conocimiento eterno, que es necesario, abarcativo y esencial. El universo tiene 
incalculables signos y marcas que señalan a esta verdad, como se puede ver en 
los siguientes ejemplos: 
 Todas las instancias de sabiduría aparentes en todos los seres señalan a 
ese conocimiento. Porque hacer cosas con sabiduría puede ser con 
conocimiento. También todo el favor y el adorno señalan a ese conocimiento. 
Quien hace cosas con ayuda y favor ciertamente sabe y hace sabiamente. Y 
todos los seres bien ordenados, cada uno dentro de un equilibrio, y todos los 
diseños y todas las formas delicadamente equilibrados y medidos, cada uno 
dentro de un orden, también indican ese conocimiento abarcativo. Porque para 
llevar a cabo obras con orden significa hacerlo con conocimiento. Quien hace 
artísticamente con medida y balance, hace las cosas apoyándose en un 
conocimiento poderoso. Y la medida bien ordenada aparente en todos los 
seres, sus formas cortadas según su propósito y sus beneficios y las situaciones y 
colecciones fructíferas como si estuvieran arregladas según los principios del 
Decreto Divino y el compás del Decreto Divino, todo demuestra un 
conocimiento abarcativo. Por cierto, darle formas ordenadas y diferentes a 
todo, así como también un diseño particular que es apropiado y beneficioso 
para la vida y la existencia de cada una, ocurre a través de un conocimiento 
abarcativo; no podría ocurrir de ninguna otra manera.  
 También, es sólo a través de un conocimiento abarcativo que el 
sustento de los seres vivos se provee de forma apropiada, en el momento 
apropiado, en lugares inesperados. Porque, ya que Quien envía el sustento 
conoce y reconoce a quienes están necesitados de él y el momento apropiado 
para enviarlo y percibe su necesidad, Él es capaz de proveer su sustento de 
manera adecuada.  
 También, la hora señalada de la muerte de todos los seres vivos, que 
está atado a una ley de determinación, a pesar de no estar claro para los seres, 
demuestra un conocimiento abarcativo. Porque, a pesar de que la hora de la 
muerte para los individuos no parece estar determinada, de hecho la muerte de 
cada grupo está asignada dentro de un período de tiempo restringido por dos 
límites. En la hora señalada, la preservación de sus semillas, frutos y resultados, 
que continuarán la tarea a continuación y que son el medio para que se 
transforme en una nueva vida demuestra un conocimiento abarcativo. 
 También, la benevolencia de la misericordia, que abarca a todos los 
seres y está en una forma apropiada para cada uno de ellos, demuestra un 
conocimiento abarcativo dentro de una vasta misericordia. Porque, por 
ejemplo, Quien alimenta la cría de los seres vivos con leche y asiste a las plantas 



232                                                                                                                         CARTAS 
de la tierra necesitadas de agua con lluvia, por cierto conoce a las crías y sus 
necesidades y ve las plantas, percibe qué necesaria es la lluvia para ellas y 
entonces la envía; y así sucesivamente. Todas las manifestaciones interminables 
de misericordia delicadamente sabia demuestran un conocimiento abarcativo. 
 También, el cuidado y la atención, el diseño artístico y la decoración 
habilidosa presentes en el arte de todas las cosas demuestran un conocimiento 
abarcativo. Porque elegir un estado ordenado, adornado, artístico y con un 
propósito de entre miles de estados posibles puede sólo ocurrir a través de un 
conocimiento profundo. Esta elección aparente en todos los seres demuestra un 
conocimiento abarcativo. 
 También, la completa facilidad en la creación y el origen de las cosas 
señala a un conocimiento muy perfecto. Porque la facilidad de adquirir una 
situación cierta es acorde al nivel de conocimiento y habilidad. A cualquier nivel 
que una cosa se conoce, a ese nivel se llevará a cabo con facilidad. Así, como 
consecuencia de este misterio, vemos de los seres, cada uno de los cuales es un 
espejo de arte, que son creados con facilidad, sin problemas ni confusión, en un 
corto período de tiempo, de una manera maravillosa, por cierto milagrosa. Es 
decir, hay un conocimiento ilimitado que se expresa con facilidad ilimitada; y 
así sucesivamente. 
 Hay miles de signos veraces como los mencionados en los ejemplos 
anteriores del hecho de que Quien tiene disposición del universo tiene un 
conocimiento abarcativo; que Él conoce todos los atributos de todos los seres y 
entonces, actúa. Ya que el Dueño del universo tiene tanto conocimiento, 
seguramente Él ve a los seres humanos y sus acciones y Él sabe lo que los seres 
humanos merecen y lo que es apropiado para ellos. Y Él dispone de ellos y 
dispondrá de ellos según los requerimientos de sabiduría y misericordia.  
 ¡Oh, ser humano! ¡Entra en razones! ¡Piensa con cuidado qué tipo de 
Ser es Quien te conoce y te observa; piensa en ello y despierta! 
 Si se dice: El conocimiento solo no es suficiente; la voluntad también es 
necesaria. Si la voluntad no estuviera presente, el conocimiento no sería 
suficiente, ¿no? 
 La Respuesta: Todos los seres indican y atestiguan un conocimiento 
abarcativo y señalan a una voluntad abarcativa del dueño de ese conocimiento 
abarcativo. Es como sigue: 
 El hecho de que, mientras se duda entre una gran cantidad de 
posibilidades, una individualidad ordenada se le da a cada cosa, especialmente 
a cada ser vivo, a través de una probabilidad determinada entre una gran 
cantidad de probabilidades confusas y a través de un camino que arroja 
resultados entre muchos caminos infructíferos, demuestra una voluntad 
universal de muchas facetas. 
 Los diseños medidos y las identidades bien ordenadas se les han dado 
a todas las cosas en una medida muy sensible y delicada, y con un orden muy 
delicado y sutil. Se les dio éstos de entre los elementos inanimados que fluyen 
sin equilibrio en las avalanchas confusas y monótonas y de entre los senderos 
estériles e infructuosos y de las posibilidades ilimitadas que rodean a todos los 
seres. Esto demuestra necesaria y evidentemente que son las obras de una 



CARTA VEINTE                                                                                                              233 

 

voluntad abarcativa. Porque la elección de innumerables estados ocurre por 
medio de una designación, una elección, un propósito y una voluntad. Está 
especificado por una intención y un deseo deliberado. Por cierto, especificar 
requiere de alguien que especifica y elegir, alguien que elige. Y quien especifica 
y elige es la voluntad. 
 Por ejemplo, la creación de un ser como el ser humano, que es como 
una máquina ensamblada con cientos de componentes y sistemas diferentes, a 
partir de una gota de agua; y la creación de un pájaro, que tiene cientos de 
miembros diferentes, de un simple huevo; y la de un árbol, se separa en cientos 
de partes diferentes de una simple semilla; la creación de éstos atestigua el 
poder y el conocimiento, tal como indican la voluntad universal de su Creador 
de una manera muy decisiva y necesaria. Y con esa voluntad, Él le da un 
diseño diferente y particular a cada componente, a cada miembro, a cada parte. 
Él los viste con un estado elegido. 
 En Breve: El hecho de que haya entre las distintas cosas muchas 
semejanzas y coincidencias con respecto a sus esencias y resultados; por 
ejemplo, entre los miembros principales y los órganos de los cuerpos de los 
animales, y el hecho de que muestren la misma marca de Unidad, indica de 
manera fehaciente que el Creador de todos los animales es el mismo; Él es Uno, 
Él es Único, Él posee Unidad. Y el hecho de que estos animales tengan 
diferentes identidades y características distintivas, todas determinadas con 
sabiduría y un propósito, indica que su Único Creador es Quien actúa con 
elección y voluntad. Él hace lo que Él desea hacer, Él no hace lo que Él no 
desea hacer; Él actúa con intención y voluntad. 
 Existen tantas indicaciones y tantos testimonios del conocimiento 
Divino y de la voluntad Divina como seres que existen, por cierto como los 
atributos y las cualidades de los seres. En consecuencia, algunos filósofos que 
niegan la voluntad Divina y algunos de aquellos que favorecen la innovación 
niegan el Decreto Divino, algunos extraviados que afirman que Allah no se 
ocupa de asuntos menores,  los naturalistas que le atribuyen algunos seres a la 
Naturaleza y a las causas, son mentiras multiplicadas por la cantidad de seres y 
un delirio de extravío multiplicado por la cantidad de atributos de esos seres. 
Porque quien niega las innumerables instancias de testimonio veraz está 
diciendo una mentira de infinitas proporciones. 
 Entonces, puedes ver por ti mismo qué tan equivocado y contrario a la 
verdad es llamar a los eventos, que existen a través de la voluntad Divina, 
“Naturalmente, naturalmente” en lugar de “Si Allah lo desea así, si Allah lo 
desea así”.  

          LA DÉCIMA FRASE:   ٌyÀuِ¢َ ٍء¿ْ ù� ّ©ِ¦ُ »َ«�َ ¹َ¶َُو 

 Es decir, absolutamente nada es difícil para Él. Sin importar cuántas 
cosas hay en la esfera de la contingencia, Él es capaz de vestirlas a todas con 
existencia muy fácilmente. Es tan simple y fácil para Él que, según el misterio 



234                                                                                                                         CARTAS 

de:  ُ¹ن§ُÁَ�َ ±ْ¦ُ ُµَª َ¹ل£َُÀ ْنøا YًWÁْ ù� َرَادøذَ ا اúهُ اyُ®ْøا Y َ̄ َ ّ² úا es como si Él sólo tuviera 

que dar la orden y se lleva a cabo. 
 Un artista habilidoso pone sus manos en su obra, éste funciona como 
una máquina. Para expresar su velocidad y habilidad, se dice que la obra y el 
arte están bajo su control al punto tal que es como si con su orden, al tocarlo, 
las piezas aparecen, las obras de arte vienen a la existencia. De la misma 
manera, esta aleya afirma: 

YًWÁْ اøنْ Àَُ£¹لَ Áَ�َ ±ْ¦ُ ُµَª§ُ ¹نُ  ù� َرَادøذَا ا úهُ اyُ®ْøا Y َ̄ َ ّ² úا 
aludiendo a la subyugación absoluta y la obediencia de todas las cosas al poder 
del Todopoderoso de Gloria y la absoluta facilidad y falta de problema con la 
que Su poder funciona. Aclararemos con Cinco Puntos cinco de los 
innumerables misterios contenidos en esa poderosa verdad. 

EL PRIMERO 
 En relación al poder Divino, lo más grande es tan fácil como lo más 
pequeño. La creación de una especie con todos sus individuos es tan fácil y 
libre de problemas como la creación de un individuo. Es tan fácil crear el 
Paraíso como la primavera y es tan fácil crear la primavera como una flor. 
 Este misterio se ha explicado y demostrado a través de las seis 
comparaciones – el Misterio de la Luminosidad, el Misterio de la Transparencia, 
el Misterio de la Reciprocidad, el Misterio del Equilibrio, el Misterio del Orden, el 
Misterio de la Obediencia y el Misterio de la Desconexión – al final de la Palabra 
Diez, que es sobre la resurrección de los muertos, y en la discusión también 
sobre la resurrección de los muertos en el Segundo Objetivo de la Palabra 
Veintinueve, que es sobre los ángeles, la inmortalidad del espíritu del ser 
humano y la resurrección. Se ha demostrado en estos tratados que, en relación 
al poder Divino, las estrellas son tan fáciles como los átomos y que los 
innumerables individuos son creados con tanta facilidad como un individuo. Ya 
que estos misterios se han demostrado en dos Palabras, los referimos a ellas y 
acortamos la discusión aquí. 

EL SEGUNDO 
 Una prueba decisiva y evidente de que todo es igual en relación al 
poder Divino es esta: vemos con nuestros propios ojos en la creación de los 
animales y de las plantas el nivel más elevado de maestría y exquisitez de arte 
dentro de una infinita multiplicidad y generosidad; y la más grande distinción y 
diferenciación dentro de la absoluta confusión y mezcla; y la consideración más 
elevada con respecto al arte y la belleza más suprema en cuanto a la creación 
dentro de la más grande abundancia y profusión. Mientras que necesita mucho 
equipamiento y mucho tiempo, son creados con mucha facilidad y velocidad 
con el arte más grande. Sencillamente, aquellos milagros de arte vienen a la 
existencia de repente y de la nada. 
 Así, al observar esta actividad de poder cada estación sobre la faz de la 
tierra, vemos que establece irrefutablemente que lo más grande es tan fácil 



CARTA VEINTE                                                                                                              235 

 

como lo más pequeño en relación al poder que es la fuente de aquellas 
acciones y que la creación y administración de innumerables individuos es tan 
fácil como la creación y administración de un solo individuo. 

EL TERCERO 
 El universal más grande es tan fácil como el particular más pequeño en 
relación al poder del Creador Todopoderoso Que regula el universo con 
acciones y una disposición que se ven claramente. La creación de un universal 
que consiste de una multiplicidad de individuos es tan fácil como la creación de 
un solo particular y en un particular e insignificante se muestra el más elevado 
valor de arte. Este misterio y la sabiduría en él provienen de tres fuentes: 
 La Primera: de la asistencia de la Unidad. 
 La Segunda: de la facilidad de la Unidad. 
 La Tercera: de la manifestación de la Unicidad. 
 La Asistencia de la Unidad, que es la primera fuente: Es decir, si todas 
las cosas son propiedad de un solo ser, entonces como resultado de la unidad, 
puede concentrar el poder de todas las cosas detrás de cualquier cosa y todas 
las cosas pueden ser administradas con tanta facilidad como una sola cosa. 
Explicaremos este misterio con una comparación para hacerlo más fácil de 
entender: 
 Por ejemplo, si hay un solo monarca de un país, por la ley de unidad de 
su soberanía, podría ser capaz de movilizar la fuerza inmaterial de todo un 
ejército detrás de cada uno de los soldados. Y porque sería capaz de hacer eso, 
un solo soldado podría ser capaz de capturar a un rey y tenerlo bajo su 
comando en nombre del monarca. Además, tal como el monarca emplearía y 
dirigiría a un solo soldado y a un solo oficial, por el misterio de la unidad de 
soberanía, sería capaz de dirigir a todo un ejército y a todos sus oficiales. Es 
como si, por el misterio de la unidad de soberanía, fuera capaz de enviar a 
todos y a todo a ayudar a un individuo. 
 Cada individuo, en consecuencia, confiaría en una fuerza tan grande 
como la de todos los individuos; es decir, recibiría asistencia de ellos. Si la soga 
de la unidad de la soberanía se soltara y se convirtieran en soldados irregulares, 
entonces cada soldado, al perder de repente una fuerza ilimitada, caería de una 
posición elevada de influencia a la de una persona común. Y dirigirlos y 
emplearlos traería tantas dificultades como cantidad de individuos. 

 De exactamente la misma manera, »َ«�َْÊْا ©َُg َ̄ ªْا ِ ّٰÃَِو ya que el 

Creador del universo es Uno, Él reúne Sus Nombres, que miran hacia todas las 
cosas, ante cada una de las cosas, y Él crea con un arte infinito de una forma 
valiosa. Si hay necesidad de ello, Él mira hacia una sola cosa por medio de 
todas las cosas, Él las hace mirar hacia ella; Él le da asistencia y la fortalece. 
También, por el misterio de la Unidad, Él crea, dispone y administra todas las 
cosas como si fueran una sola cosa. 



236                                                                                                                         CARTAS 
 Es debido al misterio de esta asistencia de Unidad que en el universo se 
evidencia una cualidad que es exaltada y sublime al grado extremo en cuanto a 
su arte y valor y esto dentro de una absoluta abundancia y profusión. 
 La Facilidad de la Unidad, que es la segunda fuente: Es decir, los 
asuntos que ocurren según los principios de la Unidad, en un centro, de una 
mano, según una ley, ocurren con la mayor facilidad. Si se esparcieran entre 
numerosos centros, numerosas leyes y numerosas manos, engendraría 
dificultades. 
 Por ejemplo, si el equipamiento de todos los soldados de un ejército se 
fabrica en un centro, según una ley y bajo la orden de un comandante en jefe, 
es tan fácil como equipar a un solo soldado. Si, por otra parte, todo su 
equipamiento se hiciera en distintas fábricas, en diferentes centros, entonces 
todas las fábricas militares necesarias para equipar un ejército serían necesarias 
para equipar a un soldado. Es decir, si se confía en la Unidad, un ejército es tan 
fácil como un soldado. Mientras que si no hay unidad, tantas dificultades 
surgirán al equipar a un soldado como al equipar a un ejército. 
 Además, si en relación a la Unidad, los elementos necesarios para la 
vida se dan de los frutos de un árbol, confiando en un centro, una ley y una 
raíz, miles de frutos son tan fáciles como un solo fruto. Si, por otra parte, cada 
fruto está ligado a un centro diferente y si todas sus necesidades vitales se 
envían por separado, cada fruto engendrará tantas dificultades como todo el 
árbol. Porque los elementos necesarios para la vida de todo el árbol también 
serán necesarios para cada fruto. 
 Así, como estas dos comparaciones,  »َ«�َْÊْا ©َُg َ̄ ªْا ِ ّٰÃَِوporque el Creador del 

universo es el Único de Unidad, Él actúa con Unidad, y porque Él actúa con 
Unidad, todas las cosas son tan fáciles como una sola. Además, Él es capaz de 
hacer una sola cosa tan valiosa como todas las cosas con respecto a su arte. Y 
al crear innumerables individuos de una forma muy valiosa, Él demuestra 
absoluta liberalidad a través de la lengua de la abundancia ilimitada y de la 
profusión interminable de los seres y Él manifiesta una generosidad ilimitada y 
una creatividad infinita.  
 La Manifestación de la Unicidad, que es la tercera fuente: Es decir, ya 
que el Creador Glorioso no es físico ni corpóreo, el tiempo y el espacio no 
pueden restringirlo, la creación y el lugar no pueden obstruir Su presencia y 
testimonio, los medios y la masa no pueden ocultar Sus acciones. No hay 
fragmentación ni división en Su consideración y actuación hacia la creación. 
Una cosa no puede ser un obstáculo para otra. Él realiza innumerables actos 
como si fueran un solo acto. Es por esta razón que de la misma manera que, Él 
encapsula un enorme árbol en una semilla inmaterialmente, Él también puede 
contener un mundo adentro de un solo individuo y todo el mundo está 
abarcado por la Mano de Poder. 
 Como Hemos explicado este misterio en otras partes de Risale-i Nur, 
decimos que: el sol es en cierta forma ilimitado con respecto a su luminosidad, 
entonces su imagen se refleja en cada objeto bruñido y brillante. Si miles y 
millones de espejos se exponen a su luz, entonces la manifestación de su 



CARTA VEINTE                                                                                                              237 

 

semejanza se encontrará en cada uno de ellos sin dividirse, como si fueran un 
solo espejo. Si las capacidades de los espejos fueran así, el sol sería capaz de 
demostrar sus efectos en ellos en toda su magnitud. Una cosa no puede ser un 
obstáculo de otra. Miles de cosas entran en miles de lugares con la facilidad de 
una cosa que entra en un lugar. Cada lugar muestra la manifestación del sol 
tanto como miles de lugares. 

 Así, »َ«�َْÊْا ©َُg َ̄ ªْا ِ ّٰÃَِو la manifestación del Creador Glorioso del 

universo es tal, con todos Sus atributos que son luz y con todos Sus Nombres 
que son luminosos, que a través del misterio de la consideración de la Unicidad, 
a pesar de que Él no está en ningún lugar, Él es Omnipresente y Omnividente 
en todos los lugares. No hay división en Su consideración. Él realiza todas las 
cosas al mismo tiempo, en todos los lugares, sin dificultad, sin estorbos.  
 Así, es a través de estos misterios de la asistencia de la Unidad, la 
facilidad de la Unidad y la manifestación de la Unicidad, que cuando todos los 
seres se le atribuyen a un solo Creador, la creación de todos se vuelve tan 
simple y fácil como la de un solo ser. Y cada ser puede ser tan valioso como 
todos los seres con respecto a la delicadeza de su arte. Esta verdad se 
demuestra por el hecho de que dentro de la ilimitada plenitud de seres, hay 
ilimitadas sutilezas de arte en cada individuo. Si los seres no se atribuyen 
directamente a un solo Creador, entonces cada uno se vuelve tan problemático 
como todos los seres y el valor de todos ellos disminuye, cae al de un solo ser. 
Si este fuera el caso, nada surgiría a la existencia, o si lo hiciera, sería sin valor.  
 Este misterio condujo a los sofistas, que eran los filósofos más 
avanzados, porque habían apartado sus rostros del camino de la Verdad y 
girado hacia el de la incredulidad y el extravío, a darse cuenta de que el camino 
de asociar copartícipes con Allah era cientos de miles de veces más difícil que el 
camino de la Verdad y el camino de afirmar la Unidad Divina; que era 
irracional al grado extremo. Entonces, estuvieron obligados a renunciar a sus 
razones negando la existencia de todo. 
 EL CUARTO 
 La creación del Paraíso es tan fácil como la de la primavera en relación 
al poder del Todopoderoso Que administra el universo con acciones que son 
claras de ver. La creación de la primavera es tan fácil como la de una flor. El 
encanto en el arte de una flor y la delicadeza de su creación pueden ser tan 
encantadores y valiosos como una primavera. El misterio de esta verdad se 
multiplica por tres: 
 Primero: la necesaria existencia y la imparcialidad total del Creador.  
 Segundo: la absoluta otredad de Su esencia y Su ilimitación.  
 Tercero: que Él no está limitado por el espacio y Él es indivisible. 
 Primer Misterio: El hecho de que la necesaria existencia y la 
imparcialidad total provocan infinita facilidad es un misterio extremadamente 
profundo. Facilitaremos su comprensión con la siguiente comparación: 



238                                                                                                                         CARTAS 
 Los niveles de existencia son diversos. Y los mundos de existencia son 
todos diferentes. Porque son todos diferentes, una partícula de un nivel de 
existencia que está profundamente enraizada en la existencia es tan grande 
como una montaña de un nivel de existencia que es menos sustancial que su 
nivel; contiene la montaña. 
 Por ejemplo, la facultad de la memoria, que es del tamaño de una 
semilla de mostaza en la cabeza del Mundo Manifiesto toma una existencia del 
tamaño de una biblioteca del Mundo del Significado. Y un espejo del tamaño 
de una uña del mundo externo abarca una poderosa ciudad del nivel del 
Mundo de las Similitudes. Si la memoria y el espejo del mundo externo 
hubieran tenido conciencia y poder creativo, hubieran sido capaces de hacer 
surgir ilimitadas transformaciones y disposiciones en los Mundos del Significado 
y de las Similitudes a través del poder de sus existencias diminutas en el mundo 
externo. Es decir, cuando la existencia se establece con firmeza, el poder 
aumenta; lo que es sólo un poco se vuelve mucho. Especialmente después de 
que la existencia ha alcanzado una estabilidad absoluta, si está desligada y 
distante de la materialidad y no se restringe, entonces sólo una manifestación 
parcial de ella será capaz de transformar muchos mundos de otros niveles 
menos sustanciales de existencia. 

 Así,»َ«�َْÊْا ©َُg َ̄ ªْا ِ ّٰÃَِو el Creador Glorioso del universo es 

Necesariamente Existente. Es decir, Su existencia es esencial, es eterno, su 
inexistencia es imposible, su cese es imposible; es el nivel de existencia más 
firmemente arraigado, el más básico, el más fuerte y el más perfecto. En 
relación a Su existencia, los otros niveles de existencia son como sombras 
extremadamente pálidas.  
 El nivel de Necesaria Existencia es tan estable y real y la existencia 
contingente es tan insustancial y pálida que muchos de quienes han investigado 
la creación, como han reducido los otros niveles de existencia al nivel de delirio 

e imaginación; dijeron:  َ¹¶ُ َّÊú¹دَ اjُ¹ْ®َ َÊ O sea,  no se debe decir de las otras 

cosas que tienen existencia en relación a la Necesaria Existencia. Afirmaron que 
no valían el título de existencia. 
 Y entonces, por el poder del Necesariamente Existente, que es 
necesario y esencial, los seres contingentes, tanto las existencias creadas como 
las temporarias y tanto las realidades inestables como las impotentes, son 
infinitamente fáciles y simples. Darles vida a todos los seres humanos y luego 
juzgarlos en la Gran Reunión es tan fácil como las hojas, las flores y los frutos 
que Él resucita en la primavera, por cierto, en un jardín o en un árbol. 
 Segundo Misterio: La razón de la facilidad con respecto a la absoluta 
otredad de Su Esencia y Su ilimitación es esta: Por cierto, el Creador del 
universo no es del mismo tipo que el universo. Su Esencia no se parece a 
ninguna otra esencia. Ya que esto es así, los obstáculos y las restricciones dentro 
de la esfera del universo no Lo pueden dificultar, no pueden restringir Sus 



CARTA VEINTE                                                                                                              239 

 

acciones. Él tiene absoluta disposición sobre todo el universo y es capaz de 
transformarlo todo al mismo tiempo. Si la disposición y las acciones que son 
evidentes en el universo se le atribuyeran al universo, causaría tantas 
dificultades y tanta confusión que no quedaría ningún orden ni nada 
continuaría existiendo; por cierto, nada sería capaz de surgir a la existencia.  
 Por ejemplo, si el arte maestro de los domos abovedados se le 
atribuyera a las piedras de los domos y si la orden de una batalla, que le 
corresponde a su oficial, se le dejara a los soldados, ninguno de ellos existiría 
alguna vez o bien con gran dificultad y confusión alcanzarían un estado 
completamente carente de orden. Mientras que, si para que la situación de las 
piedras del domo se alcance, se acuerda a un maestro que no es del tipo de la 
piedra y, si la orden de los soldados del regimiento se delega, le confiere a un 
oficial que tiene la cualidad esencial de mando, el arte es fácil así como lo es la 
orden y la organización. Esto es porque, mientras que las piedras y los soldados 
son obstáculos entre sí, el maestro y el oficial pueden ver cada aspecto y 
ordenan sin obstáculos. 

 Así, »َ«�َْÊْا ©َُg َ̄ ªْا ِ ّٰÃَِو la sagrada Esencia del Necesariamente 

Existente no es del mismo tipo de las esencias de los seres contingentes. Más 
bien, todas las verdades del universo son rayos del Nombre de Verdad, que es 
uno de los Bellos Nombres de Su Esencia. Ya que Su Esencia sagrada es 
Necesariamente Existente y está completamente aislada de la materialidad y es 
diferente a todas las otras esencias, no tiene igual, ni equivalente, ni similar. 
Entonces, por cierto, la administración y el sustento de todo el universo en 
relación al poder eterno de ese Glorioso es tan fácil como el de la primavera, 
por cierto, de un árbol. Y la creación de la resurrección de los muertos, el reino 
del Más Allá, del Paraíso y del Infierno, es tan fácil como la resurrección durante 
la primavera que había muerto el otoño anterior.  
 Tercer Misterio: El hecho de que esa indivisibilidad y no estar limitado 
por el espacio que resulta en la absoluta facilidad tiene este significado: ya que 
el Creador Todopoderoso está libre de las restricciones del espacio, Él está 
presente en todo lugar a través de Su poder. Y ya que no hay división ni 
fragmentación con respecto a Su Esencia, Él puede considerar y actuar sobre 
todas las cosas con todos Sus Nombres. Y ya que Él está presente en todas 
partes y actúa sobre todo, los seres y los intermediarios y la masa no pueden 
perjudicar ni evitar Sus acciones, por cierto, no hay necesidad de que lo hagan. 
 Supongamos que hubiera alguna necesidad, entonces cosas como los 
cables eléctricos, las ramas de los árboles y las venas de los seres humanos, 
sería como los medios para la facilitación, para la llegada de la vida y la causa 
de la rapidez de las acciones. Entonces, ignoremos la idea de dificultar, restringir 
e intervenir y digamos que son el medio para facilitar, expedir y unir. Es decir, 
desde el punto de vista de la obediencia y la sumisión de todas las cosas al 
dominio del poder del Todopoderoso y Glorioso, no hay necesidad de ellas. Si 
hubiera alguna necesidad de ellas, sería como un medio para la facilidad.  



240                                                                                                                         CARTAS 
 En Breve: El Creador Todopoderoso crea todo de una forma apropiada 
sin problema, sin pasar por ningún proceso, rápida y fácilmente. Él crea los 
universales tan fácilmente como los particulares. Él crea los particulares tan 
llenos de arte como Él hace los universales. Por cierto, quien crea los 
universales y los cielos y la tierra debe necesariamente ser quien crea los 
particulares y los seres vivos individuales contenidos en los cielos y en la tierra; 
no podría ser otro más que Él. Porque aquellos diminutos particulares son los 
frutos, las semillas y los especimenes en miniatura de los universales.  
 Además, quien crea los particulares debe también ser quien crea los 
elementos y los cielos y la tierra, que abarca los particulares. Porque vemos que 
los particulares son cada uno como una semilla y una copia diminuta en 
relación a los universales. Ya que esto es así, los elementos universales y los 
cielos y la tierra deben  estar en las manos del Ser Que crea esos particulares 
para que, según los principios de Su sabiduría y el equilibrio de Su 
conocimiento, Él pueda insertar la esencia, los significados, las muestras de esos 
seres universales y abarcativos en aquellos particulares, que son como sus 
especimenes en miniatura.  
 Por cierto, desde el punto de vista de las maravillas las obras de arte y 
de la creatividad, los particulares no están detrás de los universales; ni las flores 
están debajo de las estrellas, ni las semillas son inferiores a los árboles. Por 
cierto, el árbol inmaterial, que es el bordado del Decreto Divino y está en la 
semilla, es más maravilloso que el árbol físico, que es el tejido del poder Divino 
y está en el jardín. Y la creación del ser humano es más maravillosa que la 
creación del universo. Si un Corán de Sabiduría se escribiera en partículas de 
éter sobre un átomo, sobrepasaría por mucho el valor de un Corán de 
Grandeza escrito en las estrellas sobre la faz de los cielos. Similarmente, hay 
muchas partículas que son superiores a los universales con respecto al milagro 
de su arte. 
  

EL QUINTO 
 Hemos demostrado en cierta forma en nuestras explicaciones 
anteriores, la infinita facilidad, la absoluta velocidad, la extrema rapidez de 
acciones y la ilimitada facilidad evidentes en la creación de los seres, junto con 
los misterios y las instancias de sabiduría en su creación. La existencia de las 
cosas con su ilimitada rapidez e infinita facilidad, en consecuencia, ha 
engendrado en los bien guiados la siguiente firme convicción, que en relación al 
poder de Quien crea a los seres, los Paraísos son tan fáciles como las 
primaveras, las primaveras son tan fáciles como los jardines y los jardines son 
tan fáciles como las flores.  

 Según el misterio de:   ٍةuَnِ³َْ�ٍ{ وَا¦َ َ ّÊ úا ­ْ§ُُg�َْ\ َÊَو ­ْ§ُ£ُْ«rَ Y®َ la 

resurrección de toda la humanidad es tan fácil como hacer que una persona 
muera y vuelva a la vida nuevamente. Y según la afirmación explícita de:  



CARTA VEINTE                                                                                                              241 

 

yُونَ  ù�oْ®ُ Y³َÀْuََª �ٌÁ ِ̄ jَ ­ْ¶ُذَاYِ�َ ًةuَnِوَا _ًoَÁْ ù� َّÊúا aَْ²Y¦َ ْن úا resucitar a todos 

los seres humanos es tan fácil como reunirlos con el sonido de un clarín, un 
ejército que se ha dispersado a descansar.  
 Así, a pesar de que esta velocidad infinita y facilidad ilimitada son 
pruebas decisivas y estos argumentos convincentes de la perfección evidente del 
poder del Creador y de que todo es fácil en relación a Él, en vista de los 
extraviados, la formación y la creación de cosas por el poder del Creador, que 
es fácil al nivel de necesidad, hizo surgir la noción de que las cosas se forman a 
sí mismas, que es absolutamente imposible y así se volvieron la causa de 
confusión. Es decir, porque ven que algunas cosas comunes vinieron a la 
existencia muy fácilmente, imaginan que la formación de ellas es 
autoformación. Es decir, no son creadas sino que surgen a la existencia por sus 
propios medios. 
 ¡Allí, observa los niveles infinitos de estupidez! Convirtieron a lo que es 
la prueba de un poder ilimitado, en la prueba de su inexistencia; abren la 
puerta a innumerables imposibilidades. Porque si ese fuera el caso, sería 
necesario que los atributos de perfección, como el poder infinito y el 
conocimiento abarcativo, que son necesarios del Creador del universo, se 
atribuyeran a cada partícula de cada ser para que fuera capaz de formarse a sí 
mismo. 

LA UNDÉCIMA FRASE:  ُyÁ�ِ َ̄ ªْا µِÁَْª úوَ ا 

Es decir, todas las cosas regresarán al reino de permanencia desde el 
reino efímero e irán al trono de la soberanía del Eterno. Irán de la multiplicidad 
de las causas a la esfera de poder del Glorioso de Unidad y serán transferidas 
de este mundo al Más Allá. Vuestro lugar de recurso es Su Corte, en 
consecuencia, y vuestro lugar de refugio, Su misericordia. Y así sucesivamente.  
 Existen muchas verdades que afirman esta frase así. La que afirma que 
regresarán a la dicha eterna y al Paraíso se ha demostrado tan fehacientemente 
por la certeza irrefutable de los doce argumentos de la Palabra Diez y por los 
seis Principios que comprenden las numerosas pruebas convincentes de la 
Palabra Veintinueve, que no queda necesidad de más explicación. Esas dos 
Palabras han demostrado, con la certeza de que el sol sale la mañana siguiente 
a la que se pone el día anterior, que la vida también que es el sol inmaterial en 
este mundo, saldrá de una forma perdurable la mañana de la resurrección 
después de que se ponga con la destrucción del mundo. Algunos de los seres 
humanos y los genios llegarán a la felicidad eterna y algunos llegarán a la 
miseria eterna. Ya que las Palabras Diez y Veintinueve han demostrado esta 
verdad a la perfección, los referimos a ellas y aquí sólo decimos esto: 
 Además de lo que se ha demostrado fehacientemente en la explicación 
anterior, el Creador Omnisciente del universo, Quien posee un poder absoluto 
ilimitado, una voluntad universal inagotable y un conocimiento abarcativo 



242                                                                                                                         CARTAS 
infinito, el Creador Misericordioso de los seres humanos, ha prometido con 
todos Sus Libros celestiales y Sus decretos el Paraíso y la dicha eterna para 
aquellos de la humanidad que creen en Él. Ya que Él lo ha prometido, Él por 
cierto lo realizará porque es imposible que Él rompa Su promesa. Y porque, no 
llevar a cabo una promesa es una falta horrible y el Único de Perfección 
Absoluta está totalmente exento y libre de toda falta. No cumplir una promesa 
surge por ignorancia o por impotencia. Sin embargo, ya que es imposible que 
haya ignorancia o impotencia que le pertenezca a ese Absolutamente Poderoso, 
el Omnisapiente de Todas las Cosas, que Él rompa una promesa también es 
imposible. 
 Además, primero y principal, el Orgullo de los Mundos (PyB) y todos 
los profetas (p.), evliyas, eruditos purificados y los creyentes, constantemente 
requieren e imploran, desean y buscan al Generoso y Compasivo por la dicha 
eterna que les han prometido. Ellos la buscan a través de Sus Más Bellos 
Nombres. Porque principalmente Su compasión y misericordia, justicia y 
sabiduría, Sus Nombres de Misericordioso y Compasivo, Justo y Sabio, Su 
soberanía y monarquía y la mayoría de Sus Nombres incluyendo el de 
Sustentador y Allah, requieren y necesitan el reino del Más Allá y la felicidad 
eterna y atestiguan y señalan su ocurrencia. Por cierto, todos los seres con todas 
sus verdades señalan al Más Allá.  
 El Sabio Corán, el más grande de los Libros revelados, también muestra 
y enseña esta verdad con miles de sus aleyas; con evidencias claras y pruebas 
veraces y concluyentes.  
 El Más Noble Amado (PyB), también, que es la causa del orgullo de la 
raza humana, apoyándose en miles de milagros deslumbrantes, enseñó esta 
verdad a lo largo de su vida, con toda su fuerza; la demostró, la proclamó, la 
vio y la mostró. 

 »�ِ _َِ³ّkَªْا ©ِ¶ْøسِ اY�َ²ْøدِ اuَ�َِ\ µِ]ِoْ ù� َو µِِªوََ�»َ« آ µِÁَْ«�َ ْرِكYَ\ َو ­ِّْ« ù~َو ّ©ِ ù� َ­ّ·ُّٰ«ªøا
uÁ�ِاً وَ وَاY³َÀuِِª وَ ا¹َrْúاY³ََ² وَ  ù~ هباحصÓ و فَقَائَههُ وَ رyَ�ِYَ² َو Yَ²yْ�ُnْ³َِّ_ وَ اkَªْا

 µِِ\Yoَ�ْøوَ ا µِِª³َّ_َ َ®َ� آkَªْا Y³َْ«rِْدøوَ ا ُµَc�َY�َ ù� Y³َ¢ُْوَارْز µِِV¹َِاª ùaoَْb Y³َِb¹َاrَøا
 َ±Á®ِآ ±َÁ®ِآ ±َÁ ِ̄ nِا َyّªا ­َnَْرøا YَÀ ¥َcِ َ̄ nْyَِ\ 

ذْ َ¶Y³ََcÀْuَ وََ¶ْ]  úا uَ�َْ\ Y³ََ\¹ُ«ُ¢ ْغ{ُِb َÊY³ََّ\َ٭ر Yَ² ْYَ�rْøوْ اøا Y³َÁ�َِ² ْن úا Yَ²wْrِاQَُb َÊY³ََّ\َر
 »ِª yْ ّ�َِÀَرِى٭ وuْ ù� »ِª ْحyَ�ْبُ ٭رَبِّ اY َ¶ّ¹َªْا ùa²ْø²ََّ¥ ا úا _ً َ̄ nَْ²َْ¥ رuَُª ±ْ®ِ Y³ََª



CARTA VEINTE                                                                                                              243 

 

 ùa²ْø²ََّ¥ ا úا Yَ³ّ®ِ ©َْ]ّ£ََb Y³ََّ\َ٭ر»ِª¹ْ¢َ ¹ا·ُ£َ�َْÀ²ِ«٭Y ù�ِª ±ْ®ِ ًةuَ£ْ�ُ ©ُْ«nْى٭وَاyِ®ْøا
 ُ­Ánَِyّªابُ ا َ¹َّّcªا ùaْ²ø²ََّ¥ ا úا Y³َÁَْ«�َ [ُْb َ٭ و ­ُÁ«ِ�َªْا �ُÁ ِ̄ َ�ّªا 

 ُ­Á§ِoَªْا ­ُÁ«ِ�َªْا ùaْ²ø²ََّ¥ ا úا Y³ََc ْ̄ َ ّ«�َ Y®َ َّÊ úا Y³ََª ­َْ«�ِ َÊ ¥ََ²Yoَ]ْ~ُ 
* * *



 

Apéndice de la Décima Frase de la 
Carta Veinte 

uِهِ  ْ̄ oَِ\ mُّ]ِ ù�ُÀ َّÊ úءٍ ا¿ْ ù� ±ْ®ِ ْن úوَا ُµَ²Yoَ]ْ~ُ µِ ِ̄ ~ْYِ\ 
 ُ ٰÃّا ùبyَ ù� ¹ُبُ  ٭«£ُªْا ُ±ّWِ َ̄ �َْb ِ ٰÃّا yِ¦ْwِِ\ َÊø٭ ا  ِ­Ánَِyّªا ±ِ ٰ̄ nْ َyّªا ِ ٰÃّا ­ِ�ِْ\

Yِ¦¹�ُنَ  ù�َc®ُ ُءY¦َyَ�ُ µِÁ�ِ ًËjَُر ًËَg®َ 
Pregunta: Has dicho en muchas partes que existe una infinita facilidad 

en la Unidad Divina y dificultades ilimitadas en la multiplicidad y en asociar 
copartícipes con Allah; que hay tanta facilidad en la Unidad Divina que se 
vuelve necesario y tanta dificultad al asociar copartícipes con Allah que se 
vuelve imposible. Mientras que las dificultades e imposibilidades que 
demuestras también están presentes con la Unidad. Por ejemplo, dices que si 
las partículas no fueran oficiales, sería necesario que un conocimiento 
abarcativo o un poder absoluto o innumerables máquinas inmateriales o 
imprentas estén presentes en cada partícula. Esto, por supuesto, es 
absolutamente imposible. Incluso si esas partículas fueran oficiales Divinos, aún 
así sería necesario que las partículas carguen las mismas cualidades para que 
fueran capaces de cumplir con sus interminables tareas ordenadamente. 
¿Podría desentrañar este problema para mí? 
 La Respuesta: Hemos explicado y demostrado en muchas Palabras que 
si todos los seres se le atribuyen a un solo Creador, se vuelven tan fáciles y sin 
esfuerzo como un solo ser. Si se le atribuyen a numerosas causas y a la 
Naturaleza, una sola mosca se vuelve tan difícil y ardua como los cielos, una 
flor, como la primavera, una fruta, como un jardín. Ya que este asunto se ha 
explicado y demostrado en otras Palabras, te refiero a ellas y aquí sólo explico 
tres comparaciones, por medio de tres indicaciones, que hace creer en la 
seguridad del alma frente a esa verdad. 

PRIMERA COMPARACIÓN 
 Por ejemplo, una partícula transparente y brillante no puede por sus 
propios medios situarse dentro de una luz ni siquiera del tamaño de la cabeza 
de un fósforo ni puede ser la fuente de ella. Es capaz de tener una luz, por su 
propio derecho, sólo como la de una partícula insignificante, según la capacidad 
y el tamaño de su propia masa. Pero si la partícula está conectada al sol, si abre 
sus ojos y lo observa, será capaz de comprender al sol inmenso junto con su luz, 
sus siete colores, su calor e incluso su distancia; mostrará un tipo de 
manifestación mayor. Es decir, si la partícula permanece por sí misma, sólo será 
capaz de realizar una función en la medida de una partícula, mientras que si se 



CARTA VEINTE                                                                                                              245 

 

considera como un oficial del sol y está conectado a él y es un espejo de él, será 
capaz de demostrar algunos ejemplos parciales del funcionamiento del sol, 
como el sol. 

Así, »َ«�َْÊْا ©َُg َ̄ ªْا ِ ّٰÃَِو si cada ser, cada partícula, se le atribuye a la 

multiplicidad, a las causas, a la Naturaleza, a sí mismos o a cualquier otra cosa 
excepto Allah, entonces cada partícula, cada ser, debe tener un conocimiento 
abarcativo y un poder absoluto, o bien innumerables máquinas inmateriales y 
las imprentas deben formarse dentro de él para que pueda llevar a cabo con sus 
tareas maravillosas. Sin embargo, si las partículas se atribuyen al Único de 
Unidad, entonces cada uno de ellas, cada obra de arte, se conecta a Él; es 
como si cada una se volviera Su oficial. Su conexión hace mostrar Su 
manifestación. Y a través de su conexión y estado de ser una manifestación, 
depende de un conocimiento y un poder infinitos. Y así, por el misterio de la 
conexión y de la dependencia, realiza funciones y deberes millones veces más 
allá de su propio poder, a través del poder de su Creador.  

SEGUNDA COMPARACIÓN 
 Por ejemplo, había dos hermanos: uno valiente e independiente y el 
otro, patriota y devoto de su país. Cuando estalló una guerra, el que era 
independiente no formó ninguna conexión con el estado; quiso realizar su 
servicio por sí mismo. Fue obligado, en consecuencia, a cargar las fuentes de su 
poder sobre su espalda y a transportar, tanto como su fuerza le permitía, su 
equipamiento y sus municiones. Según su fuerza individual e insignificante, sólo 
pudo pelear con un cabo del ejército enemigo; hacer más estaba más allá de él.  
 El otro hermano no dependía de sí mismo, sabía que era impotente y 
que no tenía fuerza, entonces formó una conexión con el rey y se enroló en el 
ejército. A través de esta conexión, un ejército enorme se volvió su punto de 
apoyo. Y por este apoyo, se sumergió en la guerra con la fuerza inmaterial de 
un ejército detrás de él bajo el auspicio del rey. Entonces, cuando se encontró 
con un eminente mariscal de campo del rey del ejército del enemigo derrotado, 
declaró en nombre de su propio rey: “¡Te tomo prisionero! ¡Rápido, marcha!”, y 
lo capturó y lo entregó. El misterio y la sabiduría de la situación es esta: 
 Ya que el primer hombre, que era independiente, fue obligado a cargar 
su equipamiento y la fuente de su fuerza por sí mismo, sólo fue capaz de realizar 
un servicio extremadamente insignificante. Mientras que quien era un oficial, no 
tuvo que cargar su fuente de fuerza; por cierto, el ejército y el rey lo llevaron. 
Tal como conectaba su receptor al telégrafo que ya existía y las líneas del 
teléfono con un cable diminuto, el hombre, a través de la conexión que formó, 
se conectó con un poder infinito. 

 Así, »َ«�َْÊْا ©َُg َ̄ ªْا ِ ّٰÃَِو si todos los seres, todas las partículas, se 

atribuyen directamente al Único de Unidad y si están conectados a Él, a través 
del poder de la conexión y a través de su Señor, bajo Su orden, una hormiga 



246                                                                                                                         CARTAS 
puede demoler el palacio del Faraón; una mosca puede matar a Nimrod y 
encomendarlo al Infierno; un germen puede despachar al tirano más injusto a la 
tumba; una semilla del tamaño de un grano de trigo se vuelve como el taller y la 
maquinaria para la producción de un pino del tamaño de una montaña; y una 
partícula de aire es capaz de operar con eficacia y de manera ordenada en 
todas las distintas funciones y estructuras de todas las flores y frutas. Toda esta 
facilidad evidentemente surge de la conexión y del estado de ser un oficial. Si el 
ser en cuestión se vuelve independiente, si se deja a las causas, a la 
multiplicidad y a sí mismo, si viaja por el camino de asociar copartícipes con 
Allah, entonces sólo será capaz de realizar un servicio en la medida de su propia 
entidad física a en la medida de su conciencia. 

TERCERA COMPARACIÓN 
 Por ejemplo, había dos amigos que querían escribir una obra geográfica 
y estadística sobre un país que nunca habían visto. Uno de ellos formó una 
conexión con el rey y entró a la oficina de telégrafos y teléfonos. Con un pedazo 
de cable que no valía nada, conectó su propio receptor de teléfono a las líneas 
del estado y fue capaz de conversar y comunicarse a todas partes y recibir 
información. Escribió una obra de geografía y estadísticas muy bien compuesta, 
bien arreglada y perfecta. En cuanto al otro hombre, tendría que haber viajado 
constantemente por cincuenta años y ver todos los lugares y aprender de cada 
evento con gran dificultad o bien, gastando millones de pesos, tendría que 
haberse convertido en el dueño, como el rey, del telégrafo y del sistema de 
teléfono tan extenso como el del estado para poder escribir una obra perfecta 
como su amigo. 

 Similarmente,  »َ«�َْÊْا ©َُg َ̄ ªْا ِ ّٰÃَِو si innumerables cosas y seres se le 

atribuyen al Único de Unidad, entonces, a través de la conexión, cada cosa se 
vuelve un lugar de manifestación. Al mostrar la manifestación del Sol Eterno, 
adquiere una conexión con las leyes de Su sabiduría, los principios de su 
conocimiento y las leyes de Su poder. Entonces, a través de la fuerza y el poder 
Divino, muestra una manifestación de su Sustentador por la cual tiene un ojo 
que ve todas las cosas, un rostro que mira hacia todos los lugares y palabras 
que tienen peso en todos los asuntos. Si la conexión se corta, la cosa también se 
corta de todas las otras cosas, se meterá en la pequeñez de su propia parte. En 
cuyo caso, tendría que tener una Divinidad absoluta para que pueda realizar las 
funciones descriptas anteriormente.  
 En Breve: En el camino de la Unidad Divina y de la fe existe tanta 
facilidad que se vuelve necesaria, mientras que en el camino de las causas y de 
asignar copartícipes hay tantas dificultades que se vuelve imposible. Porque uno 
puede conferirle, sin problema, una situación a numerosos objetos y obtener un 
resultado. Si tomar la situación y obtener el resultado se refiriera a aquellos 
objetos numerosos, sólo sería con gran dificultad y mucha actividad que la 
situación surgiría y el resultado se obtendría. 
 Por ejemplo, como se afirma en la Carta Tres, cada noche, cada año, 
una expedición brillante y el paso glorificando a Allah se alcanza al poner en 



CARTA VEINTE                                                                                                              247 

 

movimiento al ejército de las estrellas en el campo de los cielos bajo la orden 
del sol y de la luna. Esta es la situación atrayente y cautivante de los cielos. Y 
surgen el cambio y la alternancia de las estaciones y de otros asuntos 
importantes; y este es el resultado exaltado y significativo del movimiento de la 
Tierra. Si la situación de los cielos y el resultado de la tierra que gira se 
adjudican a la Unidad Divina, entonces el Monarca Eterno puede fácilmente 
asignar a un soldado como el globo terráqueo como comandante de los 
cuerpos celestes para que la situación y el resultado se logren. Después de que 
ha recibido su orden, la Tierra se elevará con felicidad en su cita para girar y 
mencionar los Nombres de Allah como un derviche mevleví. Con poco gasto, 
esa situación llena de gracia se obtendrá y los resultados significativos surgirán.  
 Sin embargo, si se le dice a la Tierra: “¡Detente donde estás, no 
interfieras!”; y si para obtener el resultado y la situación, se refiere a los cielos; y 
si se toma el camino de la multiplicidad y de asociar copartícipes con Allah en 
lugar de la Unidad Divina, entonces sería necesario, cada día y cada año, poner 
en movimiento a millones de estrellas que son miles de veces más grandes que 
el globo terráqueo y cortar la distancia de millones de años en veinticuatro 
horas y un año. 

CONCLUSIÓN 
 El Corán y los creyentes le atribuyen seres ilimitados a Un Creador. Le 
atribuyen todos los asuntos directamente a Él. Viajan por un camino tan fácil 
que es necesario y alienta a todos hacia él. Mientras que los rebeldes, que 
asocian copartícipes con Allah, al atribuirle un solo ser a innumerables causas, 
viajan por un camino con tantas dificultades por delante que es imposible. En 
cuyo caso, quienes están en el camino del Corán están junto a todos los seres y 
quienes están en el camino del extravío están con un solo ser. O dicho de otro 
modo, expedir todas las cosas de una es infinitamente más fácil que expedir 
una cosa de muchas. De la misma manera que un oficial ordena a miles de 
soldados tan fácilmente como a uno solo, si la orden de un soldado fuera 
asignada a miles de oficiales, se volvería tan difícil como la de ordenar a miles 
de soldados, causaría un caos.  
 Así, esta aleya poderosa arroja esta verdad sobre la cabeza de quienes 
asocian copartícipes con Allah, haciéndola añicos: 

 ©ْ¶َ ©ٍjُyَِª Yً¯َ« ù~ ًËjَُ¹�ُنَ وَر¦ِY ù�َc®ُ ُءY¦َyَ�ُ µِÁ�ِ ًËjَُر  ًËَg®َ ُ ٰÃّا ùبyَ ù�
¹نَ  ُ̄ َ«�َْÀ َÊ ­ْ¶ُyَُg¦ْøا ©َْ\ ِ ّٰÃِ uُ ْ̄ oَªْøا ًËَg®َ ِنYَÀ¹َِc�َْÀ 

 ُ­Á§ِoَªْا ­ُÁ«ِ�َªْا ùaْ²ø²ََّ¥ ا úا Y³ََc ْ̄ َ ّ«�َ Y®َ َّÊ úا Y³ََª ­َْ«�ِ َÊ ¥ََ²Yoَ]ْ~ُ 



248                                                                                                                         CARTAS 

اتِ اY³َِVY§َْªتِ وَ َ�»َ« آµِِª وَ  uَ�َِ\ uٍدِ ذَرَّ َ ّ̄ oَ®ُ Yَ²uِ ّÁِ ù~ »َ«�َ ­ّْ«ِ ù~  َو ّ©ِ ù� َ­ّ·ُّٰ«ªøا
 َ±Á ِ̄ َªY�َªْرَبِّ ا ِ ّٰÃِ uُ ْ̄ oَªْوَا ±َÁ®ِآ ±َÁ�ِ َ̄ jْøا µِ]ِoْ ù� 

 ُµَª ±ْ®َ YَÀ  ُµَª ¥َÀyِ ù� َÊ ُهuَnَْ¹َ و¶ُ َّÊúا µَª úا َÊ ±ْ®َ YَÀ uُ َ̄ ù� YَÀ uُnِوَا YَÀ uُnَøا YَÀ َ­ّ·ُّٰ«ªøا
 »َ«�َ ¹َ¶ُ ±ْ®َ YَÀ yُÁْsَªْهِ اuِÁَِ\ ±ْ®َ YَÀ aُÁ ِ̄ ُÀ َو »ÁِoُْÀ ±ْ®َ YَÀ َو uُ ْ̄ oَªْا ُµَª َو ¥ُْ« ُ̄ ªْا
 yَ�ِYَ² ©ْ�َjْ úتِ اY َ̄ «ِ§َªْهِ اwِ¶ ِارyَ~ْøا ّ¡ِoَِ\ yُÁ�ِ َ̄ ªْا µِÁَْª úا ±ْ®َ YَÀ yٌÀuِ¢َ UٍÁْ ù� ّ©ِ¦ُ
Àuَِ± اÁ«ِ®ِY§َªَْ± وَ ِ®َ±  ّnِ¹َ ُ̄ ªْاً ِ®َ± اuÁ�ِ ù~ Y·َ]َnِY ù� َو ُµَVY£َ�َُوَ ر _َِªY ù~ ّyِªهِ اwِ¶

 َ±Á®ِآ ±َÁ£َِّc ُ̄ ªْا ±َÁ³ِ®ِQْ ُ̄ ªْوَ ِ®َ± ا ±َÁ£ِ ّ£ِoَ ُ̄ ªْا ±َÁ£ِÀ ّuِ ّ�ِªا 
wَ¶ yَ�ِYَ² ©ْ�َjْا اYَc§ِªْبِ ناشرا ِلاَسرارِ اuِÁnِ¹َّْcª وَ  úا ¥َِcَّÀuِnَøا ّyِ~ِ ّ¡ِoَِ\ َ­ّ·ُّٰ«ªøا
ينآم ِينآم ِينآم آنالْقُر ¡ِِVY£َoَِ\ Yً£�ِYَ² ُµَ²Y ù�ِª َنِ وY َ̄ ÀِÊْ¹َ²َْارِ اÊِ ًاy·َ�ْ®َ ُµ]َْ«¢َ 



 

Carta Veintiuno 
هدمبِح حÒِبسلاَّيا Ìءيش ننْ ماو هانحبس همبِاس 

 ٺ

امايبلُغن عندك الْكبراَحدهمااَوكلاَهمافَلاَتقُلْ لَهمااُفÒ ولاَتنهر هماَقُلْ 
 Òِبقُلْروةمحالر نم Òِالذُّل احناجملَه ضفاخا٭ولاًكَرِيماقَوملَه

ارحمهماكَماربيانِى صغيرا٭ربكُم اَعلَم بِمافى نفُوسكُم انْ تكُونوا 
 صالحين فَانه كَانَ ِلْلاَوابِين غَفُورا

 
 ¡Oh, negligente en cuya casa hay un pariente anciano o un inválido o 
alguien que ya no puede trabajar de entre sus relaciones o hermanos de 
religión! Estudia estas aleyas detenidamente y ve cómo en cinco niveles de 
distintas formas convocan a los hijos a ser buenos con sus parientes ancianos. 
Sí, la verdad más elevada en este mundo es la compasión de los padres con los 
hijos y la justicia más elevada es mostrar respeto por su compasión. Porque 
ellos sacrifican sus vidas con gran placer, gastándolas en nombre de las vidas de 
sus hijos. En cuyo caso, cada hijo que no ha perdido su humanidad y se ha 
transformado en un monstruo honra a aquellos amigos respetados, leales y 
abnegados, los sirven con sinceridad e intenta complacerlos y hacer sus 
corazones felices. Los tíos y tías paternos son como el padre, los tíos y tías 
maternos, son como la madre. 
 Entonces comprende de esto qué bajeza y falta de conciencia es ser 
despectivos hacia esos ancianos benditos o querer sus muertes. Debes saber 
qué tiranía e injusticia del corazón es querer que las vidas terminen para 
quienes sacrificaron sus vidas por la tuya. 
 ¡Oh, ser humano que luchas para asegurarte el sustento! El medio de la 
abundancia y la misericordia en tu hogar y el repelente de los desastres es que 
tus parientes ancianos o ciegos, a quienes menosprecias. Ten cuidado, no digas: 
“Mi sustento es poco, no me puedo arreglar”, porque si no fuera por la 
abundancia que resulta de su presencia, tus circunstancias hubieran sido incluso 
más estrechas. Cree en esta vedad que te digo; puedo demostrarlo muy 
fehacientemente y puedo convencerte. Pero para no prolongar la discusión, lo 
acorto. Conténtate con esto. Juro que esta verdad es absolutamente cierta; mi 



250                                                                                                                         CARTAS 
alma maligna y mi propio demonio, incluso, se han sometido a ella. Deberías 
convencerte de la verdad que ha hecho añicos la obstinación de mi alma 
maligna y silenciado a mi demonio. 
 Sí, el Creador Glorioso y Munificente, Quien, como lo atestigua el 
universo, es infinitamente Misericordioso, Compasivo, Bendito y Generoso, 
provee infantes con el más delicado sustento cuando Él los envía a este mundo, 
haciéndolo fluir dentro de sus bocas de las vertientes de los pechos de sus 
madres. Así también, Él provee, en forma de abundancia, el sustento de los 
ancianos, que son como hijos aún más necesitados y merecedores de bondad y 
compasión. Él no carga a los avaros y miserables con su sustento. Todos los 
seres vivos, todas sus especies, declaran con las lenguas de su ser la verdad 
expresada en las siguientes aleyas: 

انَّ اللّه هو الرزاق ذُو الْقُوة الْمتين٭ وكَاَيÒِن من دابةلاَ تحملُ 
اكُمياا وقُهزري ٰا اَللّهقَهرِز 

que afirman esta verdad munificente. De hecho no es sólo los parientes 
ancianos, ciertas criaturas como los gatos, que son amigos del ser humano, su 
sustento también viene en forma de abundancia, enviada dentro del alimento 
de los seres humanos. Un ejemplo que corrobora esto y que yo mismo he 
observado es como sigue: mis amigos cercanos saben que por dos o tres años 
mi ración asignada todos los días era medio pan, los panes de ese pueblo eran 
pequeños y frecuentemente era insuficiente para mí. Entonces cuatro gatos 
vinieron y se quedaron conmigo como invitados y esa misma porción fue 
suficiente para mí y para ellos. Frecuentemente quedaban restos incluso.  
 Esta situación ha ocurrido tan frecuentemente que me ha confirmado 
que me estaba beneficiando de la abundancia que resultaba de los gatos. 
Declaré fehacientemente que no eran una carga para mí. También, no eran 
ellos quienes estaban obligados a mí sino yo a ellos. 
 ¡Oh, ser humano! Si un animal que es como si fuera salvaje es el medio 
de abundancia cuando viene como invitado a la casa de un ser humano, tú 
puedes comparar por ti mismo qué medio de abundancia y misericordia será el 
ser humano, el ser vivo más noble; y los creyentes, los seres humanos más 
perfectos; y los ancianos impotentes y enfermos, los más merecedores de 
respeto y compasión entre los creyentes; y los parientes, los más merecedores 
de bondad, amor y de ser servidos entre los ancianos enfermos; y los padres, 
que son los amigos más verdaderos y leales entre los parientes, si están 
presentes en una casa en su ancianidad. Según el significado de: 

 Si no fuera por los“لَولاَالشيوخ الركَّع لَصب علَيكُم الْبلاَءÔ صبا

ancianos, doblados por la edad, las calamidades los aquejarían con 
inundaciones”, puedes ver qué causa importante son para repeler los desastres. 
 ¡Oh, ser humano, entra en razones! Si no mueres temprano, tú también 
serás anciano. Si no honras a tus padres, según el significado de:  



CARTA VEINTIUNO                                                                                                       251 

 

 tus hijos no serán concientes de sus deberes اَلْجزاءÔ من جِنسِ الْعملِ

contigo. Si amas tu vida en el Más Allá, este es un tesoro importante para ti: sé 
conciente de tus deberes con ellos y obtén su complacencia. Mientras que si es 
este mundo lo que tú amas, aún intenta complacerlos, para que a través de 
ellos tu vida sea fácil y tu sustento, abundante. Porque si tú eres despectivo con 
ellos, deseas sus muertes y hieres sus corazones sensibles y fáciles de herir, 

manifestarás el significado de esta aleya:َةراْلآخا وينالدِسرخ Si quieres la 

misericordia del Más Misericordioso, sé misericordioso con quienes están en tu 
casa y a quienes Él te ha confiado. 
 Había alguien llamado Mustafa Çavuş, uno de mis hermanos del Más 
Allá. Solía observar que era muy exitoso tanto en su vida religiosa como en la 
vida mundanal. No conocía la razón de esto. Entonces más tarde comprendí 
que la razón de su éxito era que él había comprendido los derechos de sus 
padres ancianos y los cumplía a la perfección; debido a ellos él había 
encontrado facilidad y misericordia. Si Allah lo permite, él reparó su vida en el 
Más Allá también. Quienes desean buena fortuna también deberían parecerse a 
él… 

  و اتهامِ اْلاُماَقْد تحةُ تنقَالَ اَلْج نلَى مع مÒلسو Òِلص مٰاَللّه
ينعماَج بِهحصو هلَى آلع 

يمكالْح يملالْع تاَن كنا انتلَّما علاَّ ما الَن لْملاَ ع كانحبس 



 

La Carta Veintidós 
هدمبِح حÒِبسلاَّ يا Ìءيش ننْ ماو همبِاس 

 
[Esta carta consiste de Dos Temas; el Primero convoca a los creyentes a la 
hermandad y al amor] 

Primer Tema 

 ٺ
 نساَح ىى هبِالَّت فَعد٭اكُميواَخ نيوابحلةٌ فَاَصوخونَ انمؤاالْممنا
فَاذَاالَّذى بينك وبينه عداوةٌكَاَنه ولى حميم٭والْكَاظمين الْغيظَ 

سنِِينحالْم بحي اللّٰهاسِ ونِ النع ينافالْعو 
 
 La disputa y la discordia entre los creyentes, tomar partido, ser 
obstinado y envidioso, y provocar rencor y enemistad entre ellos son actos 
repugnantes y viles, causan daño y son crueldades para la vida personal, social 
y espiritual de acuerdo con los principios de la sabiduría y la humanidad 
suprema que caracteriza al Islam. Son veneno para la vida del ser humano. 
Estableceremos seis de los múltiples aspectos de esta verdad. 

PRIMER ASPECTO 
 Son crueldades bajo el punto de vista de la verdad. 

 ¡Oh, persona injusta que se alimenta del rencor y de la enemistad 
contra un creyente! Supongamos que estuvieras en un barco, o en una casa, 
con nueve personas inocentes y un criminal. Si por ese criminal alguien 
intentara hundir el barco, o prender fuego la casa, sabrías qué tan cruel es esa 
persona. Gritarías a los cuatro vientos en contra de su crueldad. Incluso si 
hubiera una persona inocente y nueve criminales a bordo de ese barco, iría en 
contra de toda justicia hacerlo hundir. 
 Así también, si hay en el creyente, comparable con una morada 
sagrada, un barco Divino, no nueve sino veinte atributos inocentes como la fe, 
el Islam y la bondad con los vecinos; y si luego te nutrieras de rencor y 
enemistad contra él sólo por un atributo criminal que te hiere o te disgusta, que 
intentaras hundir a este ser humano, o incendiar esa morada sagrada, te 
convertiría en un criminal culpable de una gran atrocidad. 



CARTA VEINTIDOS                                                                                                       253 

 

SEGUNDO ASPECTO 
 También son crueldades bajo el punto de vista de la sabiduría. 

 Porque es obvio que la enemistad y el amor son tan opuestos como la 
luz y la oscuridad; si bien mantienen sus respectivas esencias, no pueden 
combinarse. 
 Si se encuentra el amor verdadero en el corazón, por la predominación 
de las causas que lo producen, entonces la enemistad en ese corazón puede ser 
sólo metafórica, y se convierte en compasión. El creyente ama y debería amar a 
su hermano, y sufre por ver cualquier mal en él. Intenta reformarlo no con 
severidad sino con gentileza. Por esa razón es que el Profeta Muhammad (p. y 
b.) dijo: “Ningún creyente debe estar enemistado ni retirarle la palabra a otro 
por más de tres días”.  
 Si las causas que producen la enemistad persisten, y si la enemistad 
verdadera se instala en el corazón, entonces el amor en ese corazón se volverá 
metafórico y se convertirá en artificio y adulación.  
 ¡Oh, persona injusta! ¡Ve qué crueldad tan grande es el rencor y la 
enemistad contra un creyente! Si dijeras que las piedras comunes pequeñas 
valen más que la Kaaba y el Monte Uhud, sería un absurdo desagradable. Así 
también, la fe, que sí vale lo mismo que la Kaaba, y el Islam, que tiene el mismo 
esplendor del Monte Uhud y otros atributos islámicos, demandan amor y 
acuerdo; pero si en lugar de la fe y del Islam prefieres ciertos defectos que 
provocan la hostilidad que en realidad son como las pequeñas piedras, estarías 
involucrándote en una gran injusticia, en tonterías y en una crueldad. 
 La unidad de la fe necesita también de la unidad de los corazones, y la 
unicidad de nuestro credo demanda la unicidad de nuestra sociedad. No 
puedes negar que si te encuentras en el mismo regimiento que otra persona, 
formarás una amistad estrecha con ella; resultará en una relación de 
hermandad como resultado de que ambos se encuentran sometidos a las 
órdenes de un solo comandante. Del mismo modo podrás experimentar una 
relación fraternal por vivir en la misma ciudad. Ahora hay tantos lazos de 
unidad, vínculos de unión y relaciones de fraternidad como los Divinos 
Nombres de Allah que se manifiestan ante ti por la luz y la conciencia de la fe. 
 Vuestro Creador, vuestro Dueño, vuestro Objeto de Adoración y 
Proveedor es uno y es el mismo para ambos; miles de cosas son las mismas 
para ambos. Vuestro Profeta (p. y b.), vuestra religión, vuestra alquibla es uno y 
lo mismo; cientos de cosas son uno y lo mismo para ambos. Así también 
vuestra ciudad es una, vuestro estado es uno, vuestro país es uno; decenas de 
cosas son uno y lo mismo para ambos. Todas estas cosas que tienen en común 
dictamina la unicidad y la unidad, la unión y el acuerdo, el amor y la 
hermandad, y ciertamente el cosmos y los planetas están relacionados de modo 
similar por cadenas invisibles. Si, a pesar de todo esto, prefieres cosas sin valor 
y tan trascendentes como las telarañas para generar disputas, desacuerdos, 
rencor y enemistad, y te involucras en una enemistad verdadera contra un 
creyente, entonces, a no ser que tu corazón esté muerto y tu inteligencia se 
haya extinguido, entenderás qué tan grande es tu falta de respeto a ese lazo de 



254                                                                                                                         CARTAS 
unidad, tu insulto a esa relación de amor, tu trasgresión contra ese vínculo de 
hermandad. 

TERCER ASPECTO 

 El significado de esta aleya expresa la justicia ولاَتزِروازِرةٌوِزراُخرى

pura, ya que nutrirse del rencor y de la enemistad hacia un creyente es como 
condenar todos los atributos inocentes que encontramos en él por un atributo 
criminal, y por lo tanto es un acto de gran injusticia. Si lo llevas más allá y 
extiendes tu enemistad hacia todos los parientes de un creyente por un solo 
atributo malo que tenga, entonces, según la siguiente aleya: 

انَ لَظَلُومسننَّ اْلاا habrás cometido una crueldad y una trasgresión mayor 

aún en contra de cuya verdad la Sharía y la sabiduría del Islam se combinan 
para advertirte. ¿Cómo es que entonces puedes pensar que estás en lo cierto y 
decir: “Yo tengo razón”? 
 Desde el punto de vista de la verdad, la causa de la enemistad y de 
todo tipo de maldad es en sí mismo la maldad y es tan densa como la arcilla: no 
puede contagiar ni pasarse a otros. Si alguien aprende de ella y comete una 
maldad, entonces es otro cantar. Las buenas cualidades que generan amor son 
tan luminosas como el amor; es parte de su función ser transmitidas y producir 
efectos. Es por esta razón que el proverbio dice: “El amigo de un amigo es un 
amigo”, y también se dice que: “Muchos ojos son amados a causa de uno 
solo”.  
 ¡Entonces, oh, persona injusta! Si ese es el punto de vista, entenderás 
ahora, si tienes la capacidad de ver la verdad, qué ofensa tan grande es el 
conservar la enemistad con los hermanos buenos e inocentes y los parientes de 
una persona que te desagrada. 

CUARTO ASPECTO 
 Son crueldades desde el punto de vista de la vida personal. 

 Presta atención a algunos principios que siguen a continuación que son 
la base de este Cuarto Aspecto: 
 Primer Principio: Cuando tu sabes que tu camino y tus opiniones son 
verdaderas, tienes el derecho de decir: “Mi camino es correcto y es el mejor”. 
Pero no tienes el derecho de decir: “Sólo mi camino es el correcto”. El Profeta 

(p. y b.) dijo: طخالس نيع نلكيلَةٌ وبٍ كَليع Òِكُل نا عضÒِالر نيعو
 Esto significa que tu mirada injusta y tu opinión distorsionada. تبدى الْمساوِيا

no puede ser el juez determinante ni puede condenar la fe de los demás como 
inválida.  
 Segundo Principio: Tienes derecho a que todo lo que digas sea verdad, 
pero no que a decir todo lo que es verdad. Porque a veces si una persona como 
tú da un consejo a alguien con una intención que no es sincera, puede resultar 
ofensivo y causar que esa otra persona reaccione mal. 



CARTA VEINTIDOS                                                                                                       255 

 

 Tercer Principio: Si deseas generar enemistad, entonces dirígela hacia la 
enemistad de tu corazón, y trata de librarte de ella. Se un enemigo de tu alma 
desviada y sus caprichos e intenta reformarla, ya que inflige más daño sobre ti 
que sobre nadie más. No te involucres en amistad contra otros creyentes debido 
a esa alma injuriosa. Si deseas generar enemistad hazlo con los ateos e 
incrédulos.  
De la misma manera en que el atributo del amor es apto para recibir amor 
como respuesta, así también la enemistad es apta para recibir enemistad como 
respuesta. Si deseas derrotar a tu enemigo, entonces responde con un acto de 
bien a su acto de maldad. Porque si respondes con maldad, la enemistad se 
incrementará, yaunque exteriormente esté vencido, se nutrirá del odio en su 
corazón, y la hostilidad persistirá. Pero si respondes con bondad, se arrepentirá 

y se convertirá en tu amigo. El Profeta (p. y b.) dijo:  الْكَرِيم تماَكْر تذَا اَنا
 El significado de estas palabras es ملَكْته و انْ اَنت اَكْرمت اللَّئيم تمردا

que ser generoso es una característica del creyente, y tu enemigo se someterá a 
ti si lo tratas con generosidad. Incluso si alguien es aparentemente tacaño, es 
generoso en cuanto a su fe. Suele pasar que si le dices a una persona mala: 
“Eres bueno, eres bueno”, esa persona será buena; y si le dices a una persona 
buena: “Eres malo, eres malo”, será malo. Escucha entonces estos sagrados 
principios del Corán, porque en ellos encontrarás la felicidad y la seguridad: 

واذَا مروا بِاللَّغوِ مروا كراما ٭ وانْ تعفُوا وتصفَحوا وتغفروا فَانَّ 
يمحر غَفُور اللّه 

 Cuarto Principio: Quienes se alimentan del rencor y la enemistad 
atentan contra sus propias almas, contra sus hermanos creyentes y contra la 
misericordia Divina. Porque una persona así condena a su alma a un tormento 
doloroso con su rencor y su enemistad. Le impone el tormento a su alma cada 
vez que su enemigo recibe alguna recompensa y siente dolor por temor a él. Si 
esta enemistad surge de la envidia, entonces se convierte en el peor de los 
tormentos. Porque, principalmente, la envidia consume y destruye al envidioso 
y el daño que pretende causarle a la otra persona es casi nulo.  

La cura para la envidia es dejar que los envidiosos reflexionen en el 
último destino de las cosas que causan su enemistad. Entonces entenderá que 
la belleza, la fuerza, el rango y los bienes que posee su rival son trascendentes y 
temporarios. El beneficio es insignificante y la ansiedad que causa es mucha. Si 
es en relación a cualidades personales que le otorgarán beneficios en el Más 
Allá, éstas no pueden ser objeto de envidia. Pero si uno envidia a otro por estas 
cualidades, entonces es un hipócrita que desea destruir los bienes del Más Allá 
mientras todavía vive en este mundo, o bien cree que el hipócrita es aquél a 
quien él envidia siendo esto una injusticia. 



256                                                                                                                         CARTAS 
Si se regocija con las calamidades que le suceden al otro y sufre con los 

beneficios que recibe, es como si estuviera ofendido por la bondad con la que 
se manifiesta la Determinación Divina y Misericordia de Allah, como si estuviera 
criticándolas u objetándolas. Quienquiera que critique la Determinación Divina 
está golpeando su cabeza contra un yunque en el que se romperá, y 
quienquiera que objete la Misericordia de Allah será privado de ella.  

¿Cómo es posible que la justicia y la sana conciencia acepten que la 
respuesta a algo que ni vale la hostilidad durante un solo día termine en rencor 
y hostilidad durante un año? No puedes condenar a un hermano creyente por 
un mal que tú sufras de su mano por las siguientes razones: 

Primero: En ese mal hay cierto grado de Determinación Divina. Es 
necesario deducir esa parte del total y responder con alegría y satisfacción. 

Segundo: Se debe deducir la parte del alma maligna y de Satanás, y 
uno debe sentir lástima por la persona que ha sido superada por su propia alma 
y esperar que se arrepienta en lugar de generar enemistad con ella.  

Tercero: Fíjate en los defectos de tu propia alma que no puedes ver o 
no quieres ver; deduce una parte por esto también. En cuanto a la pequeña 
parte que queda, si respondes con perdón, piedad y magnanimidad, de un 
modo como para conquistar a tu enemigo con sutileza y seguridad, entonces 
habrás escapado de toda crueldad y daño. Pero si, por el contrario, como una 
persona ebria y loca que compra fragmentos de vidrio y hielo como si fueran 
diamantes, respondes a los hechos sin valor, trascendentales, temporarios e 
insignificantes de este mundo con enemistad violenta, rencor permanente y 
hostilidad perpetua, como si fueras a permanecer eternamente en el mundo con 
tu enemigo, sería una trasgresión extrema, una crueldad grave y sería una 
locura y unaembriaguez. 
Entonces, si te amas lo suficiente, no permitas que esa hostilidad tan dañina y 
ese deseo de venganza entren en tu corazón. Si ha entrado en tu corazón, no 
escuches lo que te dice. Oye las palabras veraces del Hafiz Shiraz que dijo: 

 El mundo no es una mercancía por la“ دنيا نه متاعيستى كه اَرزد بنِزاعى

cual valga la pena pelear”. Es inútil, ya que es trascendente y pasajero. Si esto 
es verdad sobre el mundo, entonces está claro qué tan inútil e insignificante son 
las pequeñas cosas mundanales. Hafiz Shiraz también dijo: 

تفَسرو حد ينفْسِيرِ اى تيتو گايِشِ دآس 
 بادوستانْ مروت بادشمنانْ مدارا

“La tranquilidad de ambos mundos se basa en comprender estas dos palabras: 
la generosidad con los amigos y la paz con los enemigos”.  

Si dices: “No tengo alternativa, no puedo evitar la enemistad. No puedo 
pasar por alto a quienes me fastidian”.  

Entonces te digo: Si el carácter maligno y la mala predisposición no 
muestran señales, y no actúas con malas intenciones ni con habladurías y si 
entiendes tu culpa, entonces no se causa ningún daño. Si no tienes otra 



CARTA VEINTIDOS                                                                                                       257 

 

alternativa, entonces no eres capaz de abandonar la enemistad. Si reconoces tu 
defecto y comprender que estás equivocado en sostener esa enemistad, será 
una forma de arrepentirte y de buscar el perdón para ti mismo, de ese modo te 
librarás de sus efectos malignos. De hecho, hemos escrito este tema en esta 
carta para que puedas buscar el perdón, para distinguir el bien del mal y para 
evitar que la enemistad sea vista como algo correcto.  

El que sigue es un caso digno de tener presente. Una vez vi que, a raíz 
de un partidismo prejuicioso, un religioso sabio y piadoso se extralimitó a tal 
punto con su condena contra otro religioso cuyas ideas políticas eran contrarias 
a las suyas, que llegó a decir que era un incrédulo. También le rendía pleitesía a 
un embustero por pensar como él. Me quedé anonadado por los resultados 
malignos de involucrarse en la política. Dije: “Me refugio en Allah de Satanás y 
de la política”, y de ahí en más no me relacioné en nada que tuviera que ver 
con la política.  

QUINTO ASPECTO 
 La obstinación y el partidismo son extremadamente dañinos en la 

vida social.  
Si alguien dice: “Hay un dicho del Profeta (p. y b.) que dice:  

  .y la diferencia requiere del partidismo  اختلاَف اُمتى رحمةٌ

“La enfermedad del partidismo también libera a la gente común 
oprimida de la elite opresora, porque si la elite de una ciudad o pueblo se 
uniera, destruiría a los oprimidos. Si hubiera partidismo, los oprimidos podrían 
buscar refugio en uno de los partidos y así podrían salvarse.  

“También es por la confrontación de opiniones y los puntos de vista 
contradictorios que la verdad se hace evidente en todo su esplendor”.  
 Entonces, le digo: Sobre el primer punto, la diferencia que se refiere 
este dicho es una diferencia positiva. Es decir, cada partido o grupo de personas 
hará lo posible para promover y difundir su propia fe; no busca derribar ni 
destruir las de los demás, sino que intenta mejorarlas y reformarlas. La 
diferencia negativa es rechazada por este dicho profético, ya que señala al 
partidismo hostil como la fuente de mutua destrucción, y quienes están 
permanentemente en litigio no pueden actuar positivamente.  
 Sobre el segundo punto, le digo: Si el partidismo es en nombre de la 
verdad, puede convertirse en refugio para aquellos que buscan sus derechos. 
Pero si el partidismo se utiliza con fines prejuiciosos y egoístas, sólo servirá de 
refugio para los injustos y será un punto de apoyo para ellos. Porque si una 
persona como Satanás se acerca a alguien involucrado en un partidismo lleno 
de rencor, lo incentiva con sus ideas y se pone de su lado, lo hará invocar las 
bendiciones de Allah para sí. Pero si al partido opuesto se une alguien de 
naturaleza angelical, entonces - ¡Allah no lo permita! - llegará al punto de 
invocar maldiciones sobre él.  
 Sobre el tercer punto, le digo: Si la confrontación de puntos de vista 
ocurren en nombre de la justicia y en pro de la verdad, entonces la diferencia 



258                                                                                                                         CARTAS 
tiene que ver sólo con los medios; hay unidad con respecto al objetivo y al 
propósito principal. Tal diferencia manifiesta cada aspecto de lo verdadero y 
sirve a la justicia y a la verdad. Pero lo que surge de la confrontación de puntos 
de vista que sean partidistas y rencorosos  y que ocurran en pro de un alma 
tirana y desviada basada en egoísmo y búsqueda de fama, no es ‘el destello de 
la verdad’ sino el fuego del disenso. La Unidad del objetivo es necesaria, pero 
oponerse de esta manera nunca llegará a un punto de convergencia en ninguna 
parte del mundo. Debido a que no difieren en pro de la verdad, lo multiplican 
al infinito y hacen surgir divergencias irreconciliables. La situación del mundo es 
testigo de esto. 
 Para resumir: Las disputas y la discordia resultarán de no aplicar como 
principios que guíen nuestra conducta estas sabias máximas del Profeta (p. y 

b.): لّٰهل كْمالْح٭ و ى اللّٰهف ضغالْب٭ و لّٰهل باَلْح Si uno no dijera: 

لّٰهل كْمالْح٭ و ى اللّٰهف ضغالْبÓy tuviera siempre presente estos principios, 

los intentos de hacer justicia que uno tenga resultarían en una injusticia.  
 Un acontecimiento con una lección muy importante: En una ocasión, el 
Imam Ali (que Allah esté complacido con él) arrojó a un incrédulo al piso. 
Mientras desenfundaba su espada para matarlo, el incrédulo le escupió la cara. 
Entonces el Imam Ali no lo mató y lo dejó libre. El incrédulo le dijo: “¿Por qué 
no me mataste?”. Le respondió: “Porque iba a matarte en nombre de Allah, 
pero cuando me escupiste, me enojé mucho y la pureza de mi intención se 
nubló por las inclinaciones de mi alma maligna. Por esa razón no te he 
matado”. El incrédulo dijo: “Quise hacerte enojar para que me mates 
inmediatamente, pero, si tu religión es tan pura y tan sublime, debe ser la 
verdadera”.  
 Mencionaré otro hecho que vale la pena destacar: Una vez, cuando un 
juez mostró signos de enojo mientras cortaba la mano de un ladrón, el 
gobernante justo, que tuvo la oportunidad de observarlo, lo despidió de su 
puesto. Porque si le hubiera cortado la mano en nombre de la Sharía, su alma 
hubiera sentido lástima por la víctima. Le hubiera cortado la mano sin enojo en 
su corazón y sin compasión. Debido a que las inclinaciones de su alma maligna 
habían tenido parte en el asunto, no pudo realizar este acto con justicia.  
 Una condición social lamentable y una enfermedad increíble que afecta 
la vida de la sociedad, digno de llorar por ella por el corazón del Islam: 
olvidarse y abandonar las enemistades internas cuando aparecen los enemigos 
externos a atacar es una demanda de bienestar social reconocida y promulgada 
incluso por los pueblos más primitivos. ¿Qué es entonces lo que le sucede a 
quienes dicen estar al servicio de la comunidad islámica, pero que en el 
momento en que innumerables enemigos toman posición para atacar, uno tras 
otro, no pueden olvidarse de sus pequeñas enemistades y dejan el terreno 
preparado para que los enemigos los ataquen? Esto es una bajeza, un 
salvajismo y una traición cometida contra la vida social del Islam. 



CARTA VEINTIDOS                                                                                                       259 

 

 Les contaré una historia para reflexionar: Había dos grupos de la tribu 
de nómades Hasanan que eran hostiles entre sí. A pesar de que tal vez habían 
muerto más de cincuenta personas de cada lado, cuando otra tribu, como la 
Sibgan o la Haydaran, vino a atacarlos, ambos grupos enfrentados entre sí 
dejaron atrás sus enemistades y pelearon juntos, codo contra codo, hasta que la 
tribu que los atacaba fue derrotada sin siquiera pensar en sus diferencias 
internas.  
 ¡Oh, creyentes! ¿Saben cuántas tribus de enemigos han tomado 
posición para atacar a la tribu de los creyentes? Hay más de cien, como una 
serie de círculos concéntricos. Los creyentes son obligados a tomar una posición 
defensiva, cada uno apoyando al otro y brindándole ayuda. ¿Es entonces 
adecuado para los creyentes que, con sus partidismos rencorosos y 
obstinaciones hostiles, deban facilitar el ataque del enemigo y abrir las puertas 
de par en par para que penetren en los estratos del Islam? Tal vez haya setenta 
círculos de enemigos, incluyendo a los desviados, los ateos y los incrédulos, 
cada uno tan peligroso para ti como todo el terror y las aflicciones de este 
mundo, y cada uno observándote con avaricia, enojo y odio. Tu arma firme, tu 
escudo y tu fuerte en contra de todos ellos no son otra cosa que la hermandad 
del Islam. ¡Entonces date cuenta qué tan contrario a la conciencia y a los 
intereses del Islam es sacudir el fuerte del Islam en pro de hostilidades pequeñas 
y otros pretextos! ¡Debes saber esto y entra en razón! 
 De acuerdo con el noble dicho del Profeta (p. y b.), las personas 
nocivas e imponentes como Sufyan y el Dayal vendrán a gobernar sobre los 
ateos al final de los tiempos, y sacando provecho de la codicia, la discordia y el 
odio entre los musulmanes y la humanidad en general, con sólo una pequeña 
fuerza someten a la humanidad a la anarquía y al vasto mundo del Islam a su 
dominio. 
 ¡Oh, gente de fe! Si no deseas entrar a una humillante condición de 
dominación, entra en razón y refúgiate en el fuerte de esta aleya del Sagrado 

Corán contra los crueles: ٌةوخونَ انمؤاالْممنا ¡Así, podrán defenderse contra 

los opresores que querrán aprovecharse de sus diferencias! Si no, no podrán ni 
proteger sus vidas ni defender sus derechos. Es evidente que si dos campeones 
están luchando entre ellos, incluso un niño puede derrotarlos. Si se pesaran dos 
montañas iguales en una balanza, incluso una pequeña piedra puede hacer que 
se rompa el equilibrio y un lado de la balanza subiría, haciendo que el otro 
caiga. ¡Por eso, creyentes! Vuestra fuerza se verá reducida a la nada como 
resultado de sus pasiones y partidismos hostiles, y así serán derrotados por 
cualquier fuerza, por más débil que sea. Si te interesa en algo tu solidaridad 
social, entonces haz que este principio guíe tu vida para librarte de la 
humillación en este mundo y de la miseria en el Más Allá: 

 .اَلْمؤمن للْمؤمنِ كَالْبنيان الْمرصوصِ يشد بعضه بعضا
 



260                                                                                                                         CARTAS 
SEXTO ASPECTO 

 La vida espiritual y la adoración correcta sufrirán como resultado de la 
enemistad y la obstinación, ya que se dañará la pureza de intención que es el 
medio para la salvación. Porque un partidista obstinado deseará ser superior a 
su enemigo en las buenas obras que éste hace y no podrá actuar puramente por 
amor a Allah. Preferirá, en sus juicios y negociaciones, a quien esté de su lado; 
no podrá ser justo. Así, la pureza de intención y la justicia, que son la base de 
todos los actos y obras de bien, se perderán en nombre de la enemistad y la 
hostilidad.  
 Este sexto aspecto es extremadamente largo, pero lo resumiremos así 
para no extendernos demasiado.  
 

* * *



 

Segundo Tema 
 ٺ

انَّ اللّه هو الرزاق ذُو الْقُوة الْمتين ٭ وكَاَيÒِن من دابة لاَ تحملُ 
يملالْع يعمالس وه و اكُمياا وقُهزري ٰا اَللّهقَهرِز 

  ¡Oh, creyentes! Habrás entendido ya qué tan dañino es la 
enemistad. Comprende también que la codicia es otra enfermedad increíble, 
tan dañina para la vida del Islam como lo es la enemistad. La codicia acarrea 
decepción, deficiencia y humillación; es la causa de privación y bajeza. La 
humillación y la bajeza de los judíos que, más que ningún otro pueblo se han 
abalanzado con codicia sobre el mundo, es una prueba de esta verdad. La 
codicia demuestra sus efectos malignos en todo el mundo animal, desde la 
especie más universal hasta el individuo más particular. Buscar nuestro sustento 
siempre confiando en la voluntad de Allah, por el contrario, nos causará 
tranquilidad y nos demostrará por todos lados sus efectos beneficiosos.  
 En consecuencia, los árboles frutales y las plantas, que son una especie 
de seres vivos en la medida en que necesitan de sustento, permanecen 
felizmente arraigados en donde están y depositan su confianza en Allah sin 
evidenciar ningún tipo de codicia; es por esta razón que el sustento llega a ellos. 
Producen mucha más descendencia que los animales. Los animales, por el 
contrario, persiguen el sustento con codicia, y por esta razón es que sólo 
pueden obtenerla a costa de mucho esfuerzo y con grandes dificultades. Dentro 
del reino animal, sólo los jóvenes parecieran evidenciar su confianza en Allah al 
proclamar sus debilidades e impotencias; es por esto que reciben en gran 
medida el sustento merecido y delicado del tesoro de la misericordia Divina. 
Pero las bestias salvajes que saltan con avaricia sobre su sustento sólo podrán 
obtener un sustento ilícito y ordinario luego de hacer un gran esfuerzo. Estos 
dos ejemplos demuestran que la codicia es la causa de la privación, mientras 
que la confianza en Allah y la satisfacción son los medios para obtener la 
misericordia de Allah. 
 En el reino de los seres humanos, los judíos se han aferrado al mundo 
con mucha codicia y han amado la vida mundanal con mucha más pasión que 
otras personas, pero los bienes de usura que han obtenido con gran esfuerzo es 
tan solo propiedad ilícita que administran temporalmente y que los beneficia 
sólo un poco. Por el contrario, les hace ganar golpes de bajeza y humillación, 
de muerte e insulto, por parte de toda la gente. Esto demuestra que la codicia 
es una fuente de humillación y de pérdida. También hay muchas otras 



262                                                                                                                         CARTAS 
instancias de una persona codiciosa que quedan expuestas a la pérdida: que  

راسخ بائخ رِيصاَلْح es una verdad mundialmente aceptada. Así es, pues, 

que si amas la riqueza, no la busques con codicia sino con satisfacción, así 
podrás tenerla en abundancia. 
 El satisfecho y el codicioso son como dos hombres que entran en el 
auditorio de un gran personaje público. Uno de ellos se dice a sí mismo: “Es 
suficiente con que me deje entrar para que pueda escapar del frío que hace 
afuera. Incluso si me ofrece sentarme en un rincón, le agradeceré por su acto de 
bondad”.  
 Con arrogancia, como si tuviera algún derecho de exigir que todo el 
mundo lo respete, el segundo hombre dice: “Deben asignarme el mejor lugar 
del auditorio”. Así, entra con codicia y fija su mirada en los mejores lugares, 
deseando abalanzarse sobre ellos. Pero el dueño del auditorio lo decepciona 
asignándole un lugar más bajo. En lugar de agradecerle como debiera, el 
hombre se enoja y lo critica. Entonces, el dueño se ofende con él. 
 El primer hombre entra con humildad y desea sentarse en donde sea, 
aún si es un lugar incómodo. Su modestia es del agrado del dueño del 
auditorio, y entonces lo invita a sentarse en un lugar mejor. Así que el hombre 
queda muy agradecido. 
 Entonces, este mundo es como el auditorio del Más Misericordioso. La 
superficie del planeta es como un banquete servido por Su misericordia. Los 
diferentes grados de sustento y grados de recompensa se corresponden con las 
posiciones de los asientos del auditorio. 
 Además, incluso en el más mínimo asunto, todos pueden experimentar 
los efectos malignos de la codicia. Por ejemplo, todos sabemos en el corazón 
que cuando dos mendigos piden algo, es ofensivo que lo asedien a uno con 
codicia y no recibirá nada de nosotros; en cambio el que se acerque en paz y 
con humildad nos dará pena y seguramente le daremos lo que pide.  
 O para dar otro ejemplo, si no puedes dormir a la noche y deseas 
hacerlo, puedes lograrlo si permaneces indiferente. Pero si deseas dormir 
codiciosamente, y dices “me quiero dormir, me quiero dormir”, entonces no 
podrás hacerlo. 
 Otro ejemplo más es que si esperas con codicia que alguien llegue por 
un asunto importante y dices continuamente: “Aún no ha llegado”, a la larga 
perderás la paciencia y te irás. Pero un minuto más tarde esa persona llegará y 
el asunto que tenías que tratar habrá fracasado. 
 El motivo de todo esto es el siguiente: Producir una pieza de pan 
requiere de un campo en donde el trigo sea cultivado y cosechado, de un grano 
que sea llevado al molino y de que el pan sea cocinado en el horno. Del mismo 
modo, en el ordenamiento de todas las cosas existe cierta lentitud decretada por 
la sabiduría de Allah. Si por ser codicioso uno falla en actuar con lentitud, no se 
podrá darse cuenta de los pasos que se deben seguir en el ordenamiento de 
todas las cosas; se caerá o no podrá atravesar esos pasos y en cualquier cosa 
que tenga que hacer, no llegará a cumplir su objetivo. 



CARTA VEINTIDOS                                                                                                       263 

 

 ¡Oh, hermanos aturdidos por las preocupaciones de ganarse el sustento 
y embriagados por  la codicia por las cosas mundanales! La codicia es dañina y 
perniciosa; ¿cómo es posible entonces que cometes todo tipo de actos de bajeza 
en pro de tu codicia; que aceptes todo tipo de riquezas sin importar si son lícitas 
o ilícitas; y que sacrifiques gran parte del Más Allá? En pro de tu codicia, incluso 
abandonas uno de los pilares más importantes del Islam, que es pagar el zakat, 
a pesar de que el zakat es para todos el medio para atraer la abundancia y para 
repeler las tribulaciones. Quien no paga el zakat es propenso a perder el monto 
de dinero que de todos modos hubiera tenido que pagar: o lo gastará en algo 
inútil o por alguna desgracia lo tendrá que gastar de todos modos. 
 En un sueño veraz que tuve durante el quinto año de la Primera Guerra 
Mundial, me preguntaron lo siguiente: 
 “¿Cuál es la razón por la que el hambre, las pérdidas financieras y el 
padecimiento física  aquejan a los musulmanes en este momento?” 
 En mi sueño, respondí: 
 “De la riqueza que Él nos da, Allah Todopoderoso, nos pidió un diez o 
un cuarenta por ciento18 para que podamos beneficiarnos con las oraciones de 
agradecimiento de los pobres, y para evitar el rencor y la envidia. Pero con 
nuestra codicia y avaricia, nos hemos negado a pagar el zakat, y Allah 
Todopoderoso nos ha quitado un treinta por ciento del cuarenta que debíamos 
y un ocho por ciento del diez que debíamos. 
 “Allah nos ha pedido que, un solo mes al año, pasemos hambre para 
obtener setenta beneficios. Pero nos dan pena nuestras almas instintivas y no 
sentimos ese hambre pasajero y beneficioso, por eso Allah Todopoderoso nos 
castigó al obligarnos a ayunar por cinco años, un hambre repleta de setenta 
tipos diferentes de calamidades. 
 “También nos pidió que, de un período de veinticuatro horas, pasemos 
una hora como si fuera haciendo un ejercicio Divino, placentero y sublime, 
luminoso y beneficioso. Pero por nuestra pereza, hemos descuidado nuestra 
obligación de rezar. Esa simple hora al día se sumó a las demás y se 
desperdició. Como penitencia, Allah Todopoderoso nos sometió a una forma 
de ejercicio y esfuerzo físico que reemplazó a la oración”. 
 Entonces me desperté y, después de reflexionar, me di cuenta de que 
mi sueño contenía una verdad extremadamente importante. Como lo he 
demostrado y explicado en la Palabra Veinticinco, cuando comparé la 
civilización moderna con los principios del Corán, toda la inmoralidad y la 
inestabilidad en la vida social del ser humano proceden de dos fuentes: 
 La primera: “Una vez que mi estómago está lleno, ¡qué me importa si 
otros se mueren de hambre!” 
 La segunda: “Tú trabajas y yo me alimento”.  
 Lo que hace que estas dos fuentes se perpetúen es por el predominio de 
la usura y del interés, por un lado, y por el incumplimiento del zakat, por el 

                                                             
18Un 10% de bienes como el maíz, que se cosecha todos los años; y un 2,5% de la ganancia que produzca un 
negocio durante un año. 



264                                                                                                                         CARTAS 
otro. El único remedio que puede curar  estas dos terribles enfermedades 
sociales es implementar el zakat como un principio universal y prohibir la usura. 
El zakat es el apoyo más esencial para la felicidad no sólo para los individuos o 
para una sociedad en particular, sino para toda la humanidad. Hay dos tipos de 
clases sociales: la alta y la gente común. Sólo el zakat provocará compasión y 
generosidad de las clases altas por la gente común, y respeto de la gente común 
por las clases altas. Sin el zakat, las clases altas menospreciará a la gente común 
con crueldad y opresión, y la gente común se levantará contra las clases altas 
con rencor y rebelión. Habrá lucha constante y oposición persistente entre 
ambas clases sociales. Finalmente todo resultará en la confrontación del capital 
y el trabajo, como sucedió en Rusia. 
 ¡Oh, gente noble y de buena conciencia! ¡Oh, gente de generosidad y 
benevolencia! Si no se realizan actos de generosidad como el zakat, habrá tres 
resultados dañinos. El acto en sí puede que no tenga efectos, porque si no lo 
ofreces en nombre de Allah, estarás haciendo que el pobre que lo recibe te esté 
agradecido.. Entonces no serás merecedor del beneficio de sus oraciones, que 
serían aceptadas a los ojos de Allah. En realidad no eres nada más que un 
oficial encargado de distribuir las recompensas de Allah Todopoderoso entre 
Sus siervos; pero si imaginas que eres el dueño de la riqueza, estarás 
cometiendo un acto de ingratitud hacia las recompensas que has recibido. Si, 
por el contrario, ofreces el zakat en Su nombre, serás recompensado por 
haberlo hecho en nombre de Allah Todopoderoso; habrás dado las gracias por 
las recompensas que has recibido. Una persona necesitada tampoco estará 
obligada a adularte ni a arrastrarse ante ti; el honor de esta persona no será 
dañado y sus oraciones para ti serán aceptadas. Ve qué diferencia tan grande 
hay, por un lado, entre dar en zakat tanto como uno quiera, pero sin ganar otra 
cosas que el daño de la hipocresía, la fama y por imponer una obligación; y, 
por el otro, realizar las mismas obras de bien en nombre del zakat, y así estar 
cumpliendo una obligación que hace ganar recompensas por la virtud de la 
sinceridad y las oraciones que ofrecen quienes han sido beneficiados con ese 
zakat. 

يمكالْح يملالْع تاَن كنا انتلَّما علاَّ ما الَن لْملاَ ع كانحبس 

اَللّهٰم صلÒِ و سلÒم علَى سيÒِدنا محمد الَّذى قَالَ اَلْمؤمن للْمؤمنِ 
كَالْبنيان الْمرصوصِ يشد بعضه بعضا و قَالَ اَلْقَناعةُ كَنز لاَ يفْنى 

ينالَمالْع Òِبر لّٰهل دمالْحو ينآم ينعماَج بِهحصو هلَى آلعو 
 
 

* * *



 

Conclusión 
Sobre las habladurías 

هدمبِح حÒِبسلاَّيا Ìءيش ننْ ماو همبِاس 
 En el Quinto Punto del Primer Rayo de la Primera Luz de la Palabra 
Veinticinco, una sola aleya del Corán, que tiene el efecto de desalentar y 
refrenar, fue mencionado de seis maneras milagrosas para que no haya dudas 
de lo repugnante que es hablar mal de otros. Se demostró qué tan abominable 
es esto a la luz del Sagrado Corán, y entonces no hay necesidad de explicar 
más sobre el asunto. Ciertamente, después que el Corán hizo su declaración, no 
hay posibilidad ni necesidad de extenderse más.  
 El Corán le recrimina a quien habla mal de otros con seis reproches en 

esta aleya:اتيم يهاَخ ماْكُلَ لَحاَنْ ي كُمداَح بحاَي y le prohíbe cometer 

este pecado con seis grados de severidad. Cuando la aleya está dirigida a 
aquellas personas que en verdad se involucran en habladurías, el significado es 
el siguiente.  
 Como es evidente, esta aleya está expresada en forma interrogativa. 
Esta pregunta abarca todas las palabras de la aleya, entonces, cada palabra 
adquiere un significado adicional. 

 Así, la primera parte pregunta: “¿Es que no tienes inteligencia para 
hacerte capaz de discernir y eres incapaz de percibir lo horrendo de este acto?” 

 La segunda palabra  بحي pregunta: “¿Tu corazón es un asiento para 

el amor o para el odio, tan corrupto que ama las cosas más repugnantes?” 

 La tercera frase   كُمداَح pregunta: “¿Qué le ha ocurrido a tu sentido 

civilizado de responsabilidad social que eres capaz de aceptar algo ponzoñoso 
en tu vida social?”  

 La cuarta frase  ماْكُلَ لَحاَنْ ي pregunta: “¿Qué le ha ocurrido a tu 

sentido de humanidad que estás destrozando a tu amigo con tus colmillos como 
si fueras un animal salvaje?” 

 La quinta frase  يهاَخ pregunta: “¿No tienes ningún sentimiento de 

compañerismo, ningún sentido de parentesco, que puedes hundir tus dientes en 
un pobre desgraciado que está ligado a ti por innumerables lazos de 
hermandad? ¿Acaso no posees inteligencia, que puedes morder tus propios 
miembros con sus propios dientes como un lunático? 



266                                                                                                                         CARTAS 

 La sexta palabra  اتيم pregunta: “¿Dónde está tu conciencia? ¿Tu 

naturaleza es tan corrupta que abandonas todo respeto y actúas de manera tan 
repugnante como para consumir la carne de tu hermano?” 
 Entonces, según el significado total de la aleya, así como también según 
lo que indica cada palabra, las calumnias y habladurías son repugnantes para la 
inteligencia y el corazón, para la humanidad y la conciencia, para la naturaleza 
y la conciencia social. 
 Ves, pues, que esta aleya condena las habladurías en seis grados 
milagrosos y refrena al ser humano de caer en ello de seis maneras diferentes. 
Las habladurías son un arma vil comúnmente utilizadas por la gente enemiga, 
envidiosa y obstinada, y quienes son respetables nunca se inclinarán a utilizar 
esta arma tan sucia. Una persona famosa dijo una vez: 

 لاَ لَه نم دهابٍ جيغْت٭ فَكُلُّ ا ةبيبِغ Ìاءزج نفْسِى عن رÒِاُكَب 
دهج“Nunca me inclino a molestar a mi enemigo con habladurías, porque las 

habladurías son el arma de los débiles, de la gente más baja  y vil”. 
 Las habladurías consisten en decir aquello que sería la causa de 
disgusto e irritación para la persona en cuestión si estuviera presente y lo 
escuchara. Incluso si lo que se dice es verdad, aún así sería caer en habladurías. 
Si es una mentira, entonces es tanto una habladuría como una calumnia y por 
lo tanto sería un pecado con peso doble. 
 Hablar mal de alguien puede estar permitido en sólo casos especiales: 
 Primero: Si se presenta una queja a un oficial de justicia y eso sirviera 
para ayudar a que el mal sea eliminado y se restaure la justicia.  
 Segundo: Si una persona que quiere asociarse con otra se presenta a 
pedirte consejo y tú le dices, sólo en pro de su beneficio y de aconsejarlo bien, 
sin ningún otro interés propio: “No cooperes con él; será una desventaja para 
ti”.  
 Tercero: Si el propósito no es exponer a alguien a la desgracia y la 
notoriedad, sino simplemente para advertir a la gente, y uno dice: “Ese hombre 
rengo y confundido fue a tal lugar”.  
 Cuarto: Si el sujeto del que se está hablando es un pecador sin 
vergüenza y de público conocimiento; si no le molesta el mal y, por el contrario, 
está orgulloso de los pecados que comete; si siente placer en hacer el mal y sin 
dudarlo peca de un modo evidente. 
 En estos casos en particular, hablar mal de alguien es permisible, si se 
hace sin ningún interés propio y únicamente si es por el bienestar de la 
comunidad. Pero fuera de estos casos, es como un fuego que consume la 
madera, las habladurías consumen las buenas obras. 



CARTA VEINTIDOS                                                                                                       267 

 

 Si uno se ha involucrado en habladurías, o se ha prestado a 

escucharlas, debe decir: اهنبنِ اغْتمل اولَنراغْف مٰاَللّه  y debe decirle al sujeto 

de sus habladurías, cuando se encuentre con él: “Perdóname”.  

 اَلْباقى هو الْباقى
Said Nursi



 

Carta Veintitrés 
 

uِهِ  ْ̄ oَِ\ mُّ]ِ ù�ُÀ َّÊúءٍ ا¿ْ ù� ±ْ®ِ ْن úوَا ُµَ²Yoَ]ْ~ُ µِ ِ̄ ~ْYِ\ 
 ¡ِVِY¢ََاتِ دyَ�ِY�َ ِدuَ�َِ\ ًاuَ\øا ُµُbY¦َyََ\ َو ِ ٰÃّا ُ_ َ̄ nَْوَ ر ­ْ§ُÁَْ«�َ َُمË َ�ّªøا

اتِ و¹jُُدِكَ  yِكَ وَذَرَّ ْ̄ �ُ 
¡Mi Querido Hermano Ferviente, Serio, Verdadero, Sincero y Sagaz! 

 Porque los hermanos del Más Allá y la verdad como nosotros, las 
diferencias de tiempo y lugar no son obstáculos para conversar y sentirse cerca. 
Incluso si uno está en el Este, uno en el Oeste, uno en el pasado, uno en el 
futuro, uno en este mundo y uno en el Más Allá, aún así se puede considerar 
que están juntos y pueden hablar juntos. En especial quienes han asumido la 
misma tarea de alcanzar el mismo objetivo; todos pueden considerarse como lo 
mismo. Cada mañana me imagino que tú estás aquí conmigo y transfiero una 
parte, un tercio, de mis ganancias espirituales para ti. ¡Que Allah los encontré 
aceptable! Estás junto a Abdülmecid y Abdurrahman en mis oraciones; si Allah 
lo permite, tú siempre recibes tu parte. Que sufras algunas dificultades con 
respecto a la vida mundanal me entristeció un poco por ti. Pero ya que este 
mundo no es eterno y hay una forma de bien presente en los desastres, se me 
ocurrió decir: “Esto también pasará”, en tu nombre. Pensé en el Hadiz:  

ù�Áْ�َ َÊ .Recité la aleya:  َ±Àyِِ\Y اÁْ�َ َّÊúُ� اyَrِÄْةِ  َ�ّªا �َ®َ َÃّنَّ ا úا   . 
Dije:  َ¹�ُنjِرَا µِÁَْª úا Yَّ² úوَا ِ ّٰÃِ Yَّ² úا.  Encontré consuelo en tu lugar. Si Allah 

Todopoderoso ama a uno de Sus siervos, Él lo hace sentir disgustado con el 
mundo, mostrándoselo como feo. Si Allah lo permite, tú perteneces a esa clase 
de aquellos amados por Allah. No permitas que la multiplicación de los 
obstáculos que evitan que la difusión de las Palabras te entristezca. Si Allah lo 
permite, cuando la cantidad que has distribuido venga a manifestar la 
misericordia Divina, aquellas semillas llenas de luz abrirán una abundancia de 
flores.  

Hiciste varias preguntas. ¡Mi querido hermano! La mayoría de las 
Palabras y Cartas que se han escrito se me ocurrieron en mi corazón 
instantáneamente, sin mi voluntad propia; y resultaron muy bien. Si te 



CARTA VEINTITRÉS                                                                                                       269 

 

respondo con mi voluntad y pensando con la fuerza del conocimiento como el 
Viejo Said, las respuestas resultarán opacadas y deficientes. Desde hace un 
tiempo ya, las inspiraciones del corazón han cesado y el látigo de la memoria se 
ha roto; pero para no privarte de una respuesta, responderemos de forma 
extremadamente breve a cada una de ellas.  

TU PRIMERA PREGUNTA 
 ¿Cuál es la mejor manera en que los creyentes pueden rezar unos por 
otros? 
 La Respuesta: Tiene que estar dentro de las causas de lo que es 
aceptable, porque las súplicas se vuelven aceptables bajo ciertas condiciones; su 
aceptabilidad aumenta mientras esas condiciones se cumplan. Por ejemplo, 
cuando se realizan las súplicas, una persona debería estar purificada 
espiritualmente al buscar el perdón; entonces debería recitar las bendiciones 
(salawat) para el Profeta (PyB), una oración aceptable, para la intercesión; y 
seguidamente a su súplica, nuevamente debería recitar el salawat. Porque una 
oración ofrecida entre dos oraciones tan aceptables en sí misma se vuelve 

aceptable  [ِÁْ�َªْا yِ·َْ�ِ\ rezar por otra persona sin su conocimiento. También 

hacer las súplicas con las oraciones famosas y narradas en el Corán y los 
Hadices. Por ejemplo, rezar con las súplicas abarcativas como: 

YÁَ²ْوَ اyَrِÄْةِ  ُuّªوَ ا ±ِÀ ّuِªا »�ِ ُµَª َو »ِª _َÁَ�ِY�َªْ¹َ�ْ�َ وَ اªْا ¥َُ«َW~ْø²ِّ« ا úا َ­ّ·ُّٰ«ªøا 
³َ ً_ وَ wَ�َ Y³َ¢ِابù اYَ³ّªرِ  ù�nَ ِةyَrِÄْ³ًَ_ وَِ�« ا ù�nَYÁَ²ْ ُuّªا »�ِ Y³َِbآY³ََّ\َر 

También hacer súplica sinceramente, con humildad y tranquilidad del corazón; 
y siguiendo las oraciones diarias y la oración de la mañana en particular; y en 
lugares sagrados y en las mezquitas en particular; y los viernes y particularmente 
durante ‘la hora cuando las oraciones son respondidas’; y durante los tres 
meses de Rayab, Shabán y Ramadán y las reconocidas noches sagradas, 
particularmente en Ramadán y la Noche del Decreto en particular; se espera 
considerablemente por la misericordia Divina que esas súplicas sean aceptadas. 
Los resultados de las oraciones tan aceptables se ven exactamente como se 
desean en este mundo, o bien son aceptadas con respecto a la vida eterna en el 
Más Allá de quien las ofrece. Es decir, si lo que se busca no ocurre exactamente 
como se desea, no se puede decir que la oración no fue aceptada sino que fue 
aceptada de una mejor manera.  

TU SEGUNDA PREGUNTA 
 Ya que la frase: “que Allah esté complacido con él” se usa para los 
Compañeros del Profeta (PyB), ¿es apropiado utilizarla para otros con el mismo 
significado? 
 La Respuesta: Sí, se puede usar porque al contrario de “las bendiciones 
y la paz de Allah sean sobre él”, que es una marca del Mensajero de Allah 



270                                                                                                                         CARTAS 
(PyB), el epíteto de “que Allah está complacido con él” no es una marca 
particular de los Compañeros, pero debería usarse para personas como los 
cuatro Imámes, Sheik 'Abd al-Qadir Gilani, Imam-i Rabbani y el Imám Ghazali, 
que alcanzaron la ‘cercanía más grande’ conocida como el ‘legado de la 
profecía’, llegando a la estación de la complacencia de Allah. Pero 
generalmente entre los eruditos religiosos, “que Allah esté complacido con él” 
se ha utilizado para los Compañeros; “que Allah tenga misericordia sobre él”, 
para las siguientes dos generaciones que los sucedieron; “que Allah lo 
perdone”, para las subsiguientes generaciones; y “que su misterio sea 
santificado”, para los evliyas.  

TU TERCERA PREGUNTA 
 ¿Cuáles fueron superiores, los grandes imámes y los muyytajids o los 
‘shahs’ y los ‘polos espirituales’ de los caminos sufíes verdaderos? 
 La Respuesta: No todos los muyytajids sino Abu Hanifa, Malik, Shafi'i, y 
Ahmad ibn Hanbal fueron superiores a los shahs y polos espirituales. Pero en 
algunas virtudes particulares, algunos polos espirituales maravillosos, como el 
Sheik Gilani, alcanzaron estaciones más brillantes. Sin embargo, la virtud 
general fue la de los imámes. Además, algunos de los Shahs de los caminos 
sufíes también fueron muyytajids; no se puede decir, en consecuencia, que 
todos los muyytajids fueron superiores a los polos espirituales. Pero sí se puede 
decir que después de los Compañeros y del Mahdi, los Cuatro Imámes fueron 
superiores.  

TU CUARTA PREGUNTA 

 ¿Cuál es la sabiduría y el objetivo de decir:  َ±Àyِِ\Y َ�ّªا �َ®َ َÃّنَّ ا úا  ? 

 La Respuesta: Como lo requiere Su Nombre de Omnisciente, Allah 
Todopoderoso ubicó en todas las cosas un arreglo como los peldaños de una 
escalera. Una persona impaciente no actúa con deliberación lenta y entonces 
saltea algunos de los peldaños y se cae o bien deja algunos deficientes; no 
puede montarse al techo de su objetivo. Así, la codicia es la causa de la 
pérdida. La paciencia, sin embargo, es la clave para las dificultades y el dicho: 

ْ[Yَc�ْ®ِ yُحُ اyَ�َªْجِ  َ�ّª٭ وَا yٌ ~ِYrَ [ٌِVYrَ �ُÀyِoَªْøا se han vuelto como 

proverbios. Es decir, la gracia y el favor de Allah Todopoderoso están con los 
pacientes. Porque la paciencia tiene tres aspectos:  
 El Primero es perseverar pacientemente al refrenarse de los pecados; 
esta paciencia es taqwa y manifiesta el significado de la aleya:  

 َ±Á£َِّc ُ̄ ªْا �َ®َ َÃّنَّ ا úا  . 



CARTA VEINTITRÉS                                                                                                       271 

 

 El Segundo es la paciencia frente a la calamidad; esto es depositar la 
confianza en Allah y someterse a Él. Hace ser honrado por la manifestación de 

estas aleyas: َ±Àyِِ\Y َ�ّªا ُ[ّoُِÀ َÃّنَّ ا ú٭ ا ±َÁ«ِ ّ¦ِ¹ََc ُ̄ ªْا ُ[ّoُِÀ َÃّنَّ ا úا 
 En cuanto a la impaciencia, asciende a quejarse sobre Allah y a criticar 
Sus acciones, acusando Su misericordia y no a no gustar de Su sabiduría. Por 
cierto, el ser humano es débil e impotente y llora quejumbrosamente por los 
golpes de la desgracia, pero su queja debe ser ante Él, no sobre Él. Debería ser 

como las palabras de Jacob (p.):  ِ ٰÃّا »َª ú²ِ« ا{ْnُ َو »ِّgَ\ ¹ا§ُ�ْøا Y َ̄ َ ّ² úا Es decir, 

debería quejarse ante Allah, no lamentarse diciendo: “¿Qué he hecho que esto 
deba pasarme a mí?” como si se quejara ante otras personas sobre Allah; 
estimular la compasión de los seres humanos impotentes es dañino y sin 
sentido. 
 El Tercer Tipo de Paciencia es perseverar pacientemente en la 
adoración, que eleva a la persona a la estación de ser el amado de Allah. 
Exhorta a una persona hacia la adoración perfecta de Allah, que es la estación 
más elevada.  

TU QUINTA PREGUNTA 
 La edad de la discreción se acepta como a los quince años. ¿Cómo el 
Mensajero de Allah (PyB) adoraba antes de su misión profética? 
 La Respuesta: Él solía adorar según lo que quedaba de la religión de 
Abraham (p.), que aún existía en Arabia, pero de una forma muy oscura. Pero 
esto era a través de su propia elección y como un buen acto, no porque 
estuviera obligado y ordenado. Esta verdad es larga, entonces que quede hasta 
allí por ahora.  

TU SEXTA PREGUNTA 
 ¿Cuál fue la sabiduría de que su misión profética comenzara cuando 
tenía cuarenta años, que se considera como la edad de la madurez perfecta y 
que su vida continuara por sesenta y tres años? 
 La Respuesta: Hubo numerosos propósitos e instancias de sabiduría en 
esto. Uno de ellos es como sigue: la misión profética es una responsabilidad 
enorme y extremadamente pesada. Puede cargarse a través de descubrir y 
perfeccionar las habilidades intelectuales y la capacidad del corazón. El 
momento en que son desarrollados con mayor perfección es la edad de 
cuarenta. Además, la juventud, el momento de las pasiones del alma maligna se 
encienden y la sangre está ardiente, y exuberante y las ambiciones mundanales 
son intensas, no es adecuada para los deberes de la profecía, que son 
puramente Divinos, sagrados y pertenecen al Más Allá. Sin importar qué tan 
serio y sincero sea el ser humano antes de los cuarenta años, la sospecha de 
que está trabajando para los renombrados mundanales puede ocurrir sobre 
quienes por sí mismos buscan fama. No podría salvarse fácilmente de sus 
acusaciones. Pero después de la edad de cuarenta, el descenso a la tumba 



272                                                                                                                         CARTAS 
comienza y el Más Allá parece más grande para él que este mundo. Puede 
salvarse fácilmente de esas acusaciones en sus actos y obras, que miran hacia el 
Más Allá y tiene éxito. Y otros también se salvan de pensar mal de él.  
 En cuanto a que su vida bendita sea de sesenta y tres años, una de las 
instancias de sabiduría en ello fue esto: los creyentes tienen a cargo por la 
Sharía el amar y respetar al Más Noble Mensajero de Allah (PyB) en el grado 
más grande, el sentir disgusto por nada en absoluto sobre él y el ver cada 
aspecto de él como bueno. Así, Allah Todopoderoso no dejó a Su Noble 
Amado en la dificultad y en los años problemáticos de la ancianidad después de 
los sesenta y tres años; Él más bien lo envió a la Corte Sublime a esa edad, que 
fue la expectativa de vida promedio de la mayoría de la comunidad de la cual 
él fue el líder. Allah lo tomó Consigo, mostrando que él fue el líder en todos los 
aspectos. 

TU SÉPTIMA PREGUNTA 
 ¿Es este un Hadiz del Profeta (PyB): 

  ْ­§ُِ\Y]َ ù�ِ\ µََ]ّ ù�َb ±ْ®َ ­ْ§ُِª¹·ُ¦ُ ُyّ ù�َو ­ْ§ُِª¹·ُ§ُ\ِ µََ]ّ ù�َb ±ْ®َ ­ْ§ُِ\Y]َ ù� yُÁْrَ y qué 

significa? 
 La respuesta: He oído que es un Hadiz. Su significado es este: “El mejor 
de los jóvenes es el que piensa en la muerte como un anciano, y que al trabajar 
para el Más Allá, evita juntarse con aquellos que se vuelven cautivos de las 
pasiones de la juventud y no se ahogan en la negligencia. Y el peor de los 
ancianos es el que trata de parecerse a los jóvenes en negligencia y pasión, y, 
sigue los deseos lujuriosos de su alma maligna como un niño”. La forma 
correcta de la segunda parte que viste en esta parte es como sigue. Lo he 
colgado sobre mi cabeza por la sabiduría que enseña. Lo veo cada mañana, y 
cada tarde y recibo la instrucción: 
 Si deseas un amigo, Allah es suficiente. Sí, si Él es tu amigo, todo es 
amigable. 
 Si deseas un compañero, el Corán es suficiente. Sí, porque en la 
imaginación uno se encuentra con los profetas y ángeles, observa los eventos en 
los que están involucrados, y se familiariza con ellos. 
 Si deseas bienes, la satisfacción es suficiente. Sí, la persona que está 
satisfecha es frugal; y la persona frugal recibe abundancia. 
 Si deseas un enemigo, el alma maligna es suficiente. Sí, la persona que 
gusta de sí misma  encuentra calamidades y cae en dificultades, mientras que, a 
una persona que no gusta de sí misma, encuentra la felicidad y recibe 
misericordia. 
 Si deseas un consejo, la muerte es suficiente. Sí, la persona que piensa 
en la muerte es salvada del amor por este mundo y trabaja muy en serio por el 
Más Allá.Agrego un Octavo a tus Siete Asuntos. Es así: 
 Un par de días atrás, un memorizador del Corán recitó una parte de la 
Sura Yusuf hasta: 



CARTA VEINTITRÉS                                                                                                       273 

 

 َ±ÁoِِªY َ�ّªYِ\ »³ِ ْ£oِªْøوَ ا Yً¯«ِ�ْ®ُ »³َِ�ّ¹ََb .De repente, este punto se me ocurrió: 

todo lo relacionado al Corán y a la fe es valioso; sin importar cuán insignificante 
parezca, su valor es grande. Lo que sea que asista en la felicidad eterna no es 
insignificante. En cuyo caso, no se puede decir que este punto es sólo un 
pequeño punto y no vale la pena explicarlo o darle importancia. Y por cierto, 
¡el primer estudiante y único dirigido en los asuntos de este tipo, quien aprecia 
los puntos delicados del Corán, Ibrahim Hulûsi, quiere oír este punto! En cuyo 
caso, escúchalo:Es un punto delicado de las historias más delicadas. Un punto 
elevado, sutil, feliz y milagroso de la aleya: 

 َ±ÁoِِªY َ�ّªYِ\ »³ِ£ْoِªْøوَ ا Yً¯«ِ�ْ®ُ »³َِ�ّ¹ََb que anuncia que la historia de José (p.), 

la mejor de las historias, ha alcanzado su conclusión. Es esto: los pesares y 
dolores de la muerte y la separación al final de otras historias felices hacen agrio 
al placer que el oyente ha recibido de la historia en su imaginación y lo disipa. 
Especialmente si habla de la muerte y la separación justo cuando narra el 
momento de felicidad perfecta; esto es incluso más doloroso y provoca que 
quienes lo oyen griten angustiados. Sin embargo, a pesar de que esta aleya 
habla de la muerte de José (p.) justo en la parte más brillante de su historia, 
cuando él es Gobernante de Egipto, unido a su madre y padre, encontrándose 
agradablemente con sus hermanos y está experimentando la felicidad más 
grande y el bienestar de este mundo, lo hace de modo tal que dice: José (p.) 
mismo pidió por su muerte a Allah Todopoderoso para experimentar un estado 
aún más feliz y brillante que ese estado feliz y brillante; y sí murió y recibió esa 
felicidad. Es decir, existe más allá de la tumba una felicidad y un estado pacífico 
más grande que la felicidad placentera de este mundo, de modo tal que 
mientras está en esa situación mundanal muy  placentera, una persona que vea 
la verdad como José (p.) deseó una muerte bastante amarga, para recibir otra 
felicidad. 
 Entonces ve esta elocuencia del Sabio Corán; de qué manera anuncia 
el fin de la historia de José. No causa pesar o arrepentimiento a quienes lo 
escuchan, sino que da buenas noticias y suma más felicidad. También da guía, 
diciendo: Trabaja para más allá de la tumba, porque es allí que encontrarás la 
verdadera felicidad y el placer. También señala a la veracidad exaltada de José 
(p.), diciendo: incluso la situación más brillante y placentera de este mundo no 
lo hizo volverse negligente; no lo cautivó; aún quería el Más Allá. 

»¢ِY]َªْ¹َ ا¶ُ »¢ِY]َªْøا 
Said Nursi



 

Carta Veinticuatro 
 ٺ

 ُuÀyُِÀ Y®َ ­ُ§ُoَْÀ َءُ وY ù�َÀ Y®َ ُ ٰÃّا ©ُ�َ�َْÀ 
 Pregunta: ¿Cómo pueden reconciliarse el alimento solícito, la 
planificación benéfica y la bondad amorosa de los Nombres de Compasivo, 
Omnisciente y Amable, que están entre los más grandes de los Nombres 
Divinos, con la muerte y la inexistencia, la decadencias y la separación y el 
desastre y la dificultad, que son impresionantes y terribles? Muy bien, el ser 
humano se va a la felicidad eterna, entonces podemos tolerar su paso por el 
camino de la muerte, pero para las delicadas y amorosas especies de árboles, 
plantas y flores, todos los seres vivos y las especies de animales que merecen la 
existencia, los amantes de la vida, y que desean la vida permanente; ¿qué 
compasión y bondad hay en el hecho de que constantemente, sin excepción, 
sean aniquilados, que sean despachados rápidamente hacia la inexistencia sin 
que se les permita ni abrir sus ojos, que los hagan trabajar sin darles un respiro 
con dificultades, al ser cambiados por las calamidades sin que a ninguno de 
ellos se los deje en paz, al ser asesinados sin excepción, al morir sin que quede 
ninguno de ellos, en su partida sin que ninguno de ellos sea gratificado; qué 
sabiduría y propósito, qué favor y misericordia hay en esto? 
 La Respuesta: A través de Cinco Signos que muestran la causa y la 
razón necesaria, y de Cinco Indicaciones que señalan los objetivos y beneficios, 
intentaremos mirar a lo lejos la poderosa verdad que resuelve esta pregunta y 
que es extremadamente amplia, profunda y elevada.  

PRIMERA ESTACIÓN:Ésta consiste de Cinco Signos. 
Primer Signo: Como se describe al final de la Palabra Veintiséis, al 

hacer una preciosa prenda enjoyada y bordada, un artesano habilidoso emplea 
a un pobre hombre a cambio de un salario acorde. Para mostrar su habilidad y 
arte, viste al hombre pobre con la prenda, luego la mide, la corta, la alarga y la 
acorta, y haciendo que el hombre se siente y se levante, le da varias formas. 
Entonces, el hombre desdichado tiene derecho a decirle al artesano: “¿Por qué 
estás interfiriendo con esta prenda que me hace bello y la alteras y la cambias? 
¿Por qué me haces levantar y sentar, molestándome y corrompes mi 
comodidad con dificultades?” 
 De exactamente la misma manera, para mostrar las perfecciones de Su 
arte a través de los bordados de Sus Nombres, el Creador Glorioso toma la 



CARTA VEINTICUATRO                                                                                                275 

 

naturaleza esencial de todos los tipos de seres como modelos, luego los viste a 
todos, y en especial a los seres vivos, con la prenda de un cuerpo enjoyado con 
sentidos y lo inscribe con la pluma del Decreto Divino; así demuestra la 
manifestación de Sus Nombres. Además, Él le da a cada ser una perfección, un 
placer, una refulgencia, de una manera adecuada y como un salario.  
 Entonces, ¿tiene algo derecho a decirle al Creador Glorioso, Quien 

manifiesta el significado de  ُءY ù�َÀ ù�Áْ¦َ µِ§ِ ْ«®ُ »�ِ َُفyّ ù�َcَÀ ¥ِْ« ُ̄ ªْا ¥ُِªY®َ“Me 

estás causando problemas y me estás molestando”? ¡Que Allah no lo permita! 
De ninguna manera, los seres no tienen ningún derecho ante el Necesariamente 
Existente, ni pueden reclamarlos; su derecho es llevar a cabo, ofreciendo 
agradecimiento y alabanzas, lo que se les requiere por el nivel de existencia que 
Él les ha dado. Porque todos los niveles de existencia que son dados son 
incidencias y cada una requiere una causa. Los niveles que no se dan son 
posibilidades y las posibilidades son inexistentes y también infinitas. En cuanto 
a las instancias de inexistencia, no requieren una causa. No puede haber una 
causa para el infinito. Por ejemplo, los minerales no pueden decir: “¿Por qué no 
fuimos plantas?”; no pueden quejarse. Su derecho, ya que han recibido la 
existencia mineral, es ofrecer las gracias a su Creador. Y las plantas no pueden 
quejarse preguntando por qué no son animales; su derecho es ofrecer las 
gracias, ya que han recibido vida como así también existencia. En cuanto a los 
animales, no pueden quejarse por no ser humanos; su derecho sobre ellos más 
bien es ofrecer agradecimiento, ya que se les ha dado la sustancia preciosa del 
espíritu además de vida y existencia. Y así sucesivamente. 
 ¡Oh, ser humano quejumbroso! No permaneciste inexistente; fuiste 
vestido con la bendición de la existencia. Saboreaste la vida; no permaneciste 
inanimado, ni te volviste un animal. Recibiste la bendición del Islam; no 
permaneciste en el extravío. ¡Has experimentado las bendiciones de la buena 
salud y del bienestar! Y así sucesivamente. 
 ¡Oh, desagradecido! ¿Dónde ganaste el derecho de no ofrecer las 
gracias a cambio de los niveles de existencia que Allah Todopoderoso te ha 
dado y que son puras bendiciones? ¿Cómo es que debido a las bendiciones 
exaltadas que son contingencias e inexistencia, que tú no mereces y no se te 
han dado, tú te quejas sobre Allah Todopoderoso con codicia sin sentido, 
desagradecido por las bendiciones que has recibido? Si una persona se eleva a 
un nivel exaltado como escalando hasta la punta del minarete y encuentra una 
estación elevada y a cada paso recibe una gran bendición, luego no le agradece 
a quien le dio las bendiciones y quejándose pregunta por qué no podría 
haberse elevado por encima del minarete, qué equivocado estaría, qué 
negación ingrata de las bendiciones, qué gran tontería sería; incluso los 
lunáticos lo comprenderían.  
 ¡Oh, ser humano negligente, ambicioso y descontento, derrochador que 
no ahorra, quejumbroso injusto! Debes saber que, por cierto, la satisfacción es 
agradecimiento provechoso, la ambición es ingratitud que causa pérdida y la 



276                                                                                                                         CARTAS 
frugalidad es un respeto delicado y benéfico a las bendiciones. En cuanto al 
derroche, es desprecio horrible y dañino para las bendiciones. Si tienes 
inteligencia, acostúmbrate a satisfacerte con poco e intenta la complacencia. Si 
no puedes soportarlo, di: “¡Oh, el Más Paciente!” y busca la paciencia. 
Confórmate con tu parte y no te quejes. Comprende quién se queja de quién y 
quédate en silencio. Si tienes que quejarte, entonces quéjate sobre tu alma 
maligna a Allah Todopoderoso porque de ella es la falta.  

Segundo Signo: Como se afirma al final del último asunto de la Carta 
Dieciocho, una instancia de sabiduría cuando el Creador Glorioso 
constantemente cambia y renueva a los seres de una manera sorprendente e 
increíble a través de la actividad de Su soberanía es como sigue: 
 La actividad y el movimiento de los seres surgen de un apetito, un 
deseo, un placer, un amor. Se puede decir que en toda actividad hay una 
especie de placer; incluso, que cada actividad es una especie de placer. El 
placer también se inclina hacia una perfección; es una especie de perfección 
incluso. Ya que la actividad indica una perfección, un placer, una belleza; y ya 
que el Necesariamente Existente, Quien es la perfección absoluta y el Perfecto 
de Gloria, une en Su esencia los atributos y Nombres de todo tipo de 
perfección; por cierto, de una manera adecuada para la necesaria existencia y 
lo sagrado de la Esencia Necesariamente Existente, de manera apropiada a Sus 
riquezas absolutas y la autosuficiencia de Su esencia, de una manera apropiada 
a Su perfección absoluta y libre de todo defecto, Él tiene una sagrada 
compasión ilimitada y un infinito amor puro. Por cierto, hay un entusiasmo 
sagrado infinito que surge de esa sagrada compasión y ese amor puro; y de ese 
entusiasmo sagrado surge una felicidad sagrada infinita. Y surgiendo de esa 
felicidad sagrada, hay, si se permite el término, un placer sagrado infinito. Y de 
este placer sagrado y por la gratitud y las perfecciones de los seres que resultan 
de la emergencia y del desarrollo de sus potencialidades dentro de la actividad 
de Su poder, surge, si se puede decir, una gratificación sagrada infinita y un 
orgullo sagrado que pertenece a esa Esencia Misericordiosa y Compasiva; y son 
ellas las que necesitan una actividad ilimitada de manera ilimitada. Y esa 
actividad ilimitada a su vez necesita un cambio y una transformación, una 
alteración y una destrucción ilimitados. Y ese cambio y esa transformación 
ilimitados necesitan de la muerte y la extinción, la decadencia y la separación. 
 En un momento, los beneficios mostrados por las ciencias en relación a 
los objetivos de los seres parecían muy insignificantes desde mi punto de vista. 
Comprendí de esto que tal filosofía conduce sólo a la inutilidad. Es por esta 
razón que los filósofos líderes caen en el pantano de la Naturaleza, o se 
convierten en sofistas, o niegan el conocimiento Divino y la elección, o llaman 
al Creador “auto-necesario”.  
 En ese punto, la misericordia Divina envió el Nombre de Omnisciente 
en mi auxilio y me mostró los grandes objetivos de los seres. Es decir, cada ser, 
cada obra de arte, es una misiva tan soberana Divina que todos los seres 
concientes lo estudian. Este objetivo me satisfizo por un año. Luego, las 
maravillas en el arte de los seres se descubrieron ante mis ojos y el objetivo 
anterior comenzó a parecer insuficiente. Otro objetivo mucho más grande se 



CARTA VEINTICUATRO                                                                                                277 

 

volvió aparente, el cual fue que los objetivos más importantes de los seres miran 
hacia su Creador. Comprendí que este objetivo es presentar ante Su mirada las 
perfecciones de Su arte, los bordados de Sus Nombres, los embellecimientos de 
Su sabiduría y los regalos de Su misericordia; es ser espejos de Su belleza y Sus 
perfecciones. Este objetivo me satisfizo por mucho tiempo. Luego, se 
evidenciaron los milagros del poder Divino y de las funciones de la soberanía 
Divina en los cambios y en las transformaciones extremadamente rápidas 
dentro de la actividad asombrosa en el arte y la creación de las cosas. El otro 
objetivo también comenzó a parecer insuficiente. Comprendí que una causa 
necesaria, un motivo, tan grande como este objetivo era necesaria. Fue 
entonces cuando las causas en este Segundo Signo y en los objetivos en las 
Indicaciones que siguen se evidenciaron. Se me dio a conocer con completa 
certeza que “la actividad del poder Divino en el universo y la constante 
avalancha de seres es tan significativa que a través de ella, el Creador 
Omnisciente hace que todos los reinos de seres del universo hablen”. Es como 
si los seres de la tierra y de los cielos y sus acciones fueran las palabras de su 
discurso; su movimiento es su discurso. Es decir, el movimiento y el declive que 
surgen de la actividad es el discurso que glorifica a Allah. Y la actividad del 
universo también es el discurso silencioso del universo y el de las variedades de 
sus seres; que los hacen hablar. 

Tercer Signo:  Las cosas no se van a la inexistencia, más bien pasan de 
la esfera del poder a la esfera del conocimiento; se van del Mundo Manifiesto 
hacia el Mundo de lo Oculto; giran del mundo del cambio y la fugacidad, al 
mundo de la luz y la eternidad. Desde el punto de vista de la realidad, la belleza 
y la perfección de las cosas pertenecen a los Nombres Divinos y son sus 
bordados y manifestaciones. Ya que los Nombres son eternos y sus 
manifestaciones son perpetuas, por cierto sus bordados serán renovados, 
refrescados y embellecidos. No pasan y parten hacia la inexistencia, sólo sus 
determinaciones relativas cambian; sus realidades, esencias e identidades, que 
son los medios de belleza y encanto, refulgencia y perfección, son perdurables. 
La belleza y la delicadeza de los seres sin espíritu pertenecen directamente a los 
Nombres Divinos; el honor es de ellos; ellos merecen ser alabados; la belleza es 
de ellos; el amor va hacia ellos; no sufren ningún daño en aquellos espejos 
cambiantes.  
 Si son seres con espíritus pero sin intelecto, su muerte y partida no es 
extinción ni desvanecimiento hacia la inexistencia, es ser salvados de la 
existencia física y de las tareas turbulentas de la vida. Cediéndoles a sus 
espíritus, que son inmortales, los frutos de las tareas que han obtenido, cada 
uno confiando en un Nombre Divino, sus espíritus inmortales persisten, 
alcanzando una felicidad merecedora de ellos.  
 Si son seres que poseen espíritus e intelectos, su fallecimiento es de 
todos modos un viaje hacia la felicidad eterna, hacia el reino eterno, que es el 
medio de las perfecciones, materiales e inmateriales, y hacia las otras moradas 
del Creador Omnisciente, como el Reino Intermedio, el Mundo de las 
Similitudes y el Mundo Espiritual, que sobrepasan a este mundo en belleza y 



278                                                                                                                         CARTAS 
luminosidad. Su paso no es la muerte y la extinción, la separación y la 
inexistencia, es alcanzar la perfección. 
 En Breve: Ya que el Creador Glorioso existe y Él es Eterno y ya que 
Sus atributos y Nombres son perpetuos y eternos, por cierto las manifestaciones 
y bordados de Sus Nombres se renuevan, ofreciendo una especie de 
perpetuidad espiritual; no son destruidas y transitorias, no parten a la 
inexistencia. Está claro que a raíz de su humanidad, el ser humano está 
conectado con la mayoría de los otros seres; él recibe placer por su felicidad y 
siente dolor por su destrucción. Y le duele más el sufrimiento de los seres vivos, 
de la humanidad en particular, y en especial de los que poseen perfección que 
él ama y admira; y su felicidad es más grande que la de ellos. Como una madre 
compasiva, incluso, él sacrifica su propia felicidad y comodidad por la felicidad 
de ellos. Así, según su nivel, a través de la luz del Corán y del misterio de la fe, 
cada creyente puede estar feliz por la felicidad de todos los seres y por su 
eternidad y porque se salven de la nada y porque son valiosas misivas divinas; 
pueden obtener una luz tan extensa como el mundo. Todos pueden 
beneficiarse de esta luz según su nivel. En cuanto a los extraviados, sienten 
dolor por la destrucción de todos los seres, por su fugacidad y por ser 
aparentemente enviados a la inexistencia y si tienen espíritus, por su 
sufrimiento, además de sus propios dolores. Es decir, su incredulidad llena la 
inexistencia a su mundo; lo vacía sobre sus cabezas provocándoles el Infierno 
antes de que vayan allí. 

Cuarto Signo: Como hemos dicho en muchas partes, un monarca 
tiene varias oficinas y departamentos diferentes que proceden de sus títulos 
como Sultán, Califa, Juez y Comandante en Jefe y de la misma manera, los 
Más Bellos Nombres de Allah Todopoderoso tienen innumerables tipos de 
manifestaciones diferentes. Las variedades y distintos tipos de seres surgen de 
las variedades de manifestaciones. Así, según el hecho de que todo poseedor de 
belleza y perfección tiene un deseo innato de ver y mostrar su belleza y 
perfección, esos Nombres distintos también – ya que son constantes y eternos – 
quieren mostrarse de manera permanente en nombre de la Más Pura y Sagrada 
Esencia. Es decir, quieren ver sus bordados; o sea, ver la manifestación de su 
belleza y reflexión de su perfección en los espejos de sus bordados; es decir, 
renovar a cada instante el libro poderoso del universo y los diferentes escritos 
de los seres; es decir, escribirlos constantemente de nuevo con significado; es 
decir, escribir miles de diferentes misivas en una sola página y mostrar cada 
misiva ante la mirada testigo de la Esencia Sagrada, el Más Puro y Sagrado a 
Quien se refiere; y junto con esto, exhibirlos ante las miradas meditativas de 
todos los seres concientes y hacer que los lean. Considera el siguiente poema 
verdadero que alude a esta verdad: 
 Las hojas del libro del mundo son de una variedad incalculable, 
 Sus letras y palabras también son de infinita cantidad; 
 Inscritas en la mesa de trabajo de la Tabla Preservada de la realidad, 
 Una palabra significativa personificada, cada ser está en el mundo. 



CARTA VEINTICUATRO                                                                                                279 

 

 تاَملْ سطُورالْكَائنات فَانهامن الْملاَِاْلاَعلَى الَيك رسائلُ
QuintoSigno:  El Quinto Signo consiste de Dos Puntos: 

 Primer Punto: Ya que Allah Todopoderoso existe, todo existe. Ya que 
tienen una relación con Allah Todopoderoso, todas las cosas existen para todo. 
Porque a través del misterio de la Unidad por la relación con el Necesariamente 
Existente, todos los seres se conectan con todos los otros seres. Eso significa 
que, a través del misterio de la Unidad, cada ser que conoce su relación con el 
Necesariamente Existente o cuya relación es conocida, se relaciona con todos 
los seres que están relacionados a Él. Es decir, desde el punto de vista de la 
relación, cada ser puede manifestar luces interminables de existencia. No hay 
separación ni muerte desde ese punto de vista. Vivir por un solo segundo 
efímero es el medio para innumerables luces de existencia. Mientras que si la 
relación no existe o no se conoce, el ser manifiesta infinitas separaciones, 
muertes e inexistencias. Porque en ese caso, frente a cada ser con el que podría 
haberse conectado, está expuesto a una separación, una partida, una muerte. 
Es decir, carga su propia existencia personal con interminables instancias de 
inexistencia y separación. Permanecería en la existencia de un millón de años 
incluso (sin conexión), no sería más que vivir un instante relacionado en el 
sentido mencionado. La gente de realidad ha dicho, en consecuencia: “La 
existencia iluminada incluso por un instante pasajero es preferible a un millón 
de años de existencia infructífera”. Es decir: Con la conexión del 
Necesariamente Existente, la existencia de un segundo es preferible a la 
existencia sin conexión. Y también es debido a este misterio que quienes han 
investigado en las realidades de la creación han dicho: “Las luces de la 
existencia se vuelven evidentes al reconocer al Necesariamente Existente”. Es 
decir: “En ese caso, el universo se ve como lleno de ángeles, seres espirituales y 
seres inteligentes dentro de las luces de la existencia. Mientras que sin ellos, la 
oscuridad de la inexistencia y los dolores de la muerte y la separación abarcan a 
todos los seres. El mundo aparece en una vista como si fuera un páramo vacío 
y desolado”. 
 Por cierto, cada uno de los frutos de un árbol tiene una relación con 
todos los otros frutos del árbol, y ya que a través de la relación, cada uno es su 
amigo y hermano, posee tantas existencias temporarias como su cantidad. Pero 
cuando el fruto se saca del árbol, una separación y muerte surge frente a cada 
uno de los otros frutos; cada uno se vuelve como inexistente para él; una 
oscuridad de inexistencia externa resulta para él. 
 De exactamente la misma manera, con respecto a estar relacionado al 
Poder del Único Eternamente Suplicado, para todo, todas las cosas existen. Si 
no fuera por esa relación, habría tantas inexistencias externas para todas las 
cosas como cantidad de cosas. 
 Y entonces, de este Signo puedes ver la amplitud de las luces de la fe y 
la oscuridad horrible del extravío. Es decir, la fe es el título de la verdad elevada 
descrita en este Signo; y se puede beneficiar de ella a través de la fe. En la 



280                                                                                                                         CARTAS 
ausencia de fe, tal como todo es inexistente para alguien que es ciego, sordo, 
mudo y tonto, así también todo es inexistente y oscuro para quien no tiene fe.  
 Segundo Punto: El mundo y todas las cosas tienen tres caras: 
 La Primera Cara mira hacia los Nombres Divinos y es su espejo. La 
muerte, la separación y la inexistencia no pueden inmiscuirse en esta cara; más 
bien hay renovación y cambio. 
 La Segunda Cara mira hacia el Más Allá y observa hacia el Mundo de la 
Eternidad; es como su terreno. La cosecha y los frutos perdurables surgen sobre 
esta cara. Sirve a la eternidad y hace que las cosas transitorias sean como 
eternas. En esta cara tampoco hay muerte ni deterioro sino que hay 
manifestaciones de vida y eternidad. 
 La Tercera Cara mira hacia los seres efímeros, es decir, hacia nosotros. 
Es el amado de los seres efímeros y de quienes siguen los caprichos de sus 
almas malignos; el lugar de comercio para los concientes; la arena de prueba 
para quienes tienen tareas a cargo. Así, la salvación y la cura para los dolores y 
heridas de la fugacidad y declive, la muerte y la extinción, en esta tercera cara 
están las manifestaciones de la vida y de la eternidad en su cara interna. 
 En Breve: Estos seres que fluyen y estos seres viajeros son espejos que 
se mueven y lugares que cambian para la renovación de las luces de creación y 
existencia del Necesariamente Existente. 

SEGUNDA ESTACIÓN 
La Segunda Estación consiste de una Introducción y Cinco Indicaciones. La 

Introducción contiene Dos Temas. 
 Primer Tema: En cada una de las siguientes Cinco Indicaciones hay una 
comparación, escrita en forma de telescopio opaco de corto alcance para 
observar los atributos de la soberanía Divina. Estas comparaciones no pueden 
contener la realidad de aquellos atributos; no pueden abarcarlos ni ser la 
medida de ellos, pero pueden ayudar a mirarlos. Cualquier frase o expresión de 
las comparaciones superiores o en los Signos anteriores, inadecuada para los 
atributos de la Más Pura y Sagrada Esencia está la falta de las comparaciones. 
 Por ejemplo, los significados de placer, felicidad y gratificación 
conocidos por nosotros no pueden expresar los atributos sagrados, pero cada 
uno es un título de un observatorio, un medio de pensamiento reflexivo. 
Además, a través de mostrar en un pequeño ejemplo la punta de una ley Divina 
abarcativa y poderosa, demuestra la realidad de la ley dentro de los atributos de 
la soberanía Divina. Por ejemplo, se dice que una flor parte de la existencia 
dejando atrás a miles de existencias; esto demuestra una ley poderosa de 
soberanía Divina que está en vigencia en todos los seres de la primavera, por 
cierto, de todo el mundo. 
 Sí, a través de una ley, el Creador Compasivo cambia y renueva los 
vestidos emplumados de un pájaro, a través de la misma ley el Creador 
Omnisciente renueva el vestido del globo terráqueo cada año. A través de la 
misma ley, Él transforma la forma del mundo cada siglo. Y a través de la misma 
ley, Él cambiará la forma del universo en la resurrección de los muertos. 
 A través de una ley, Él induce a las partículas como derviches 
mevlevíes, Él hace que la tierra gire por la misma ley, como un derviche mevleví 



CARTA VEINTICUATRO                                                                                                281 

 

extasiado levantándose para bailar el sama. Y a través de esa ley, Él hace que 
los mundos giren y el sistema solar viaje. 
 A través de una ley, Él renueva, repara y disuelve las partículas de las 
células de tu cuerpo, a través de la misma ley, Él renueva tu jardín cada año, 
haciéndolo nuevamente muchas veces en cada estación. Y a través de la misma 
ley, Él renueva la faz de la tierra cada primavera, dibujando un velo fresco 
sobre su faz.  
 A través de una ley, el Creador Todopoderoso le da vida a una mosca, 
a través de la misma ley Él vuelve a la vida al plátano ante nosotros cada 
primavera; y a través de esa ley, Él le da vida al globo terráqueo en la 
primavera; y a través de la misma ley le dará vida a los seres en la resurrección. 

El Corán alude a esto con la aleya: ٍةuَnِ³َْ�ٍ{ وَا¦َ َّÊ úا ­ْ§ُُg�َْ\ َÊَو ­ْ§ُ£ُْ«rَ Y®َ 
Y así sucesivamente; puedes hacer más ejemplos de la misma manera. 
 Hay muchas leyes divinas como éstas que están vigentes desde las 
partículas hasta la totalidad del mundo. Considera la inmensidad de estas leyes 
dentro de la actividad de la soberanía Divina; nota con cuidado su amplitud y 
ve el significado de la Unidad dentro de ellos. Comprende que cada ley es una 
prueba de Unidad Divina. Sí, a través de cada una de estas numerosas e 
inmensas leyes como la manifestación de conocimiento y voluntad y, al ser 
tanto iguales como abarcativas, cada una también demuestra ciertamente la 
Unidad, el conocimiento y la voluntad del Creador. 
 Así, la mayoría de las comparaciones en Risale-i Nur muestra las puntas 
de leyes como éstas a través de un pequeño ejemplo y, al hacerlo, señala la 
existencia de la misma ley en el asunto afirmado. Ya que la existencia de la ley 
se demuestra a través de una comparación, demuestra la afirmación tan 
categóricamente como una prueba lógica. Es decir, la mayoría de las 
comparaciones en Risale-i Nur se pueden ver como pruebas categóricas y 
argumentos ciertos.  
 Segundo Tema: Como se describe en la Décima Verdad de la Palabra 
Diez, cuántas flores y frutos haya en un árbol, cada uno tiene objetivos e 
instancias de sabiduría en la misma proporción. Estas instancias de sabiduría 
son de tres tipos: 
 Un tipo mira hacia el Creador y muestra los bordados de Sus Nombres.  
 Otro tipo mira hacia los seres concientes y desde el punto de vista de 
ellos, las cosas son misivas valiosas y palabras significativas.  
 Otro tipo mira hacia sí mismo y hacia su propia vida y perpetuidad; y si 
es beneficial para los seres humanos, el ser contiene instancias de sabiduría 
apropiadas.  
 Una vez, mientras contemplaba cómo cada ser tiene tan numerosos 
objetivos, las siguientes frases se me ocurrieron en árabe, las cuales, como notas 
que forman la base de las siguientes Indicaciones, aluden a aquellos objetivos 
universales: 



282                                                                                                                         CARTAS 

ªYَÁَّ_ٌ وَ َ®yَا¹ّjَ YَÀَاuّkََcِª ٌ_َªُدِ YÁَّ«ِkََbتِ ا¹َ²ْøارِ  ù~ yُ¶ِYَ�®َ ُ_َÁّ«ِkَªْ¹دَاتُ اjُ¹ْ َ̄ ªْهِ اwِ¶َو
 ِ_َّÀِرY]َcِ�ِْÊْتِ اY³َُÁّ�ََّcªُلِ اuّ]ََc]ِ·َُ²Yoَ]ْ~ُ ِدِهYkَÀ úا 

 ِ_َÁِّªYَg ِ̄ ªْتِ اYَّÀ¹ِ·ُªْوَا _َِ«Á ِ̄ kَªْ²ِ« اY�َ َ̄ ªْظِ اY�َoْcِ~ْ úا �َ®َ : ًÊَّوøا 
 ِ_َÁّnِ¹َّْ«ª¹�ُُ³ّجِ اªوَا _َِÁّ]ِÁْ�َªْا ¡ِِVY£َoَªْجِ اYَc²ْ úا �َ®َ : YًÁِ²Yَfَو 

 ِ_َّÀuِ®َyْ َ�ّªا yِ�ِY³َ َ̄ ªْوَا _َِّÀِوyَrُْÊْاتِ اyَ َ̄ َgّªا yِ�َْ² �َ®َ : YًgِªYَfَو 
YÁَتِ  ù�َc£ْ ُ̄ ªْرِ اY·َ�ْ úوَ ا _َِÁِّ²Yَّ\ َyّªتِ اYoَÁ]ِ�َّْcªنَِ اË�ْúا �َ®َ : Yً�ِ\وَرَا

 ِ_َÁِّVY َ̄ ~َْÊْا 
 ِ_َÁّ ِ̄ ْ«�ِªْا uِ¶ِY ù� َ̄ ªْوَا _َِÁِّ²Yoَ]ْ ُ�ّªتِ اYَ²ُQ ُ�ّª¹رِ ا·ُُ�ِª : Yû �®ِYrََو 

Estas cinco secciones comprenden la base de las Indicaciones que 
mencionaremos a continuación. Sí, todos los seres, y en particular los seres 
vivos, poseen cinco niveles de diferentes objetivos e instancias de sabiduría. Tal 
como un árbol produce frutos en sus ramas uno sobre otro, así también todos 
los seres vivos tienen cinco niveles diferentes de objetivos y propósitos.  
 ¡Oh, ser humano efímero! Si quieres tu propia realidad que es como 
una pequeña semilla que se transforma en un árbol eterno cargado de frutos y 
para obtener los diez niveles de frutos y diez tipos de objetivos señalados en las 
cinco Indicaciones, adquiere verdadera fe. De lo contrario, además de estar 
privados de todos ellos, ¡serás forzado a entrar en esa semilla y te pudrirás! 

Primera Indicación:  ِظY�َoْcِ~ْ úا �َ®َ _َِّÀِرY]َcِ�ِْÊْتِ اY³َُÁّ�ََّcªُلِ اuّ]ََcِ\ : ًÊ Y�َوََّ
 ِ_َÁِّªYَg ِ̄ ªْتِ اYَّÀ¹ِ·ُªْوَا _َِ«Á ِ̄ kَªْ²ِ« اY�َ َ̄ ªْا Esta sección expresa lo siguiente: a 

pesar de que un ser aparentemente desaparece en la inexistencia después de 
partir de la existencia, los significados que ha expresado están preservados y 
perpetuados. Su identidad, forma y naturaleza esencial también están 
preservadas en el Mundo de las Similitudes, en las Tablas Preservadas, que son 
muestras del Mundo de las Similitudes y en las memorias, que son muestras de 



CARTA VEINTICUATRO                                                                                                283 

 

las Tablas Preservadas. Es decir, el ser pierde su existencia visible y obtiene 
cientos de existencias inmateriales y existencias en conocimiento.  
 Por ejemplo, para imprimir una página en una imprenta, los caracteres 
se establecen y se ordenan. Luego, después de que la página le ha legado su 
forma e identidad a muchas páginas al ser impresa y después de que ha 
proclamado sus significados a muchas mentes, se cambia el orden de los 
caracteres porque no queda necesidad de ellos, también se tienen que imprimir 
otras páginas.  
 De exactamente la misma manera, el cálamo del Decreto Divino se 
establece y ordena a todos los seres de la tierra y en especial a las plantas. El 
poder Divino los crea en la página de la primavera. Luego para que ellos 
expresen sus bellos significados y para que sus formas e identidades pasen al 
cuaderno del Mundo de lo Oculto, como el Mundo de las Similitudes, la 
sabiduría Divina requiere que el orden se cambie. De esta manera, la página de 
otra primavera futura se puede escribir y sus seres expresan sus significados 
también. 

Segunda Indicación:  ِ¹�ُُ³ّجªوَا _َِÁّ]ِÁْ�َªْا ¡ِِVY£َoَªْجِ اYَc²ْ úا �َ®َ : YًÁِ²Yَfَو
 ِ_َÁّnِ¹َّْ«ªا Esta sección indica que después de partir de la existencia, todo, ya sea 

particular o universal, y en especial los seres vivos, produce muchas verdades 
pertenecen a lo Oculto. Así también dejan tras ellas en las tablas y cuadernos 
del Mundo de las Similitudes tantas formas como etapas de sus vidas; las 
historias de su vida y las de sus formas que son significativas están inscritas y se 
vuelven objeto de estudio para los seres espirituales.  
 Por ejemplo, una flor pasa por la existencia, pero al dejar atrás su 
naturaleza esencial en sus cientos de semillas, también deja miles de sus formas 
en pequeñas Tablas Preservadas y en memorias, que son pequeñas muestras de 
las Tablas Preservadas y hace que los seres concientes estudien los bordados de 
los Nombres Divinos y las glorificaciones divinas que expresan a través de las 
etapas de su vida; luego parte.  
 Similarmente, adornado con seres delicadamente trabajados en el 
macetero de la faz de la tierra, la primavera es una flor; aparentemente pasa y 
parte para la inexistencia, pero en su lugar deja atrás en la existencia las 
verdades que pertenecen a lo Oculto que ha expresado tantas veces como sus 
semillas y las identidades en el Mundo de las Similitudes que ha publicado 
tantas veces como sus flores y las instancias de sabiduría dominical Divina que 
ha mostrado tantas veces como sus seres; sólo entonces se oculta de nosotros. 
Además, hace lugar para sus amigos, otras primaveras, para que vengan y 
realicen sus deberes. Es decir, la primavera es despojada de existencia externa y 
se viste en significado con mil existencias.  



284                                                                                                                         CARTAS 

 TerceraIndicación: yِ�ِY³َ َ̄ ªْوَا _َِّÀِوyَrُْÊْاتِ اyَ َ̄ َgّªا yِ�ْ َ² �َ®َ : YًgِªYَfَو
 ِ_َّÀuِ®َyْ َ�ّªا Esta sección afirma que el mundo es un banco de trabajo y un 

campo fértil que hace surgir cosechas adecuadas para el mercado del Más Allá. 
Hemos demostrado en muchas partes de Risale-i Nur que tal como las acciones 
de los genios y los seres humanos se envían al mercado del Más Allá, así 
también los otros seres del mundo realizan numerosas tareas a cuenta del Más 
Allá y producen muchas cosechas para él. Incluso se puede decir que la tierra 
viaja por ellos o incluso que éste es su propósito. Este barco divino atraviesa 
veinticuatro mil años de distancia en un año, circunscribiendo el campo de la 
resurrección.  
 Por ejemplo, la gente del Paraíso seguramente deseará recordar sus 
aventuras en este mundo y contárselas a los demás. Tendrán curiosidad por ver 
las imágenes y fotos de aquellas aventuras y si los miran como mirando una 
pantalla de cine, lo disfrutarán inmensamente. Ya que ese es el caso, como lo 

indica la aleya: َ±Á«ِِ\Y£ََc®ُ ٍرyُ~ُ »َ«�َ en el Paraíso, que es el reino del placer y la 

felicidad, estará contar las aventuras mundanales y las escenas de sucesos 
mundanales en los panoramas eternos. 
 Así, estos bellos seres apareciendo por un instante y luego 
desapareciendo y siguiendo uno tras otro sucesivamente, parecen ser bancos 
del trabajo de una fábrica para la manufactura de las vistas de la eternidad. Por 
ejemplo, para brindar una especie de permanencia a las situaciones efímeras y 
dejar un souvenir para la gente del futuro, la gente de la civilización actual 
graba las formas de las situaciones bellas o extrañas y las presenta como regalos 
para el futuro por medio de la pantalla de cine; muestran el pasado en el 
presente y el futuro y lo incluyen en ellas.  
 De exactamente la misma forma, el Creador Omnisciente de los seres 
de la primavera y de este mundo graba los objetivos de sus vidas breves que 
miran hacia el Mundo de la Eternidad en ese mundo y Él graba en escenas 
eternas en el Reino Eterno las tareas vitales y los milagros Divinos que aquellos 
seres han realizado a lo largo de las etapas de sus vidas, como lo requieren Sus 
Nombres de Omnisciente, Compasivo y Amoroso.  

 Cuarta Indicación: ِرY·َ�ْ úوَ ا _َِÁِّ²Yَّ\ َyّªتِ اYoَÁ]ِ�َّْcªنَِ اË�ْúا �َ®َ : Yً�ِ\وَرَ ا
 ِ_َÁِّVY َ̄ ~َْÊْتِ اYÁَ ù�َc£ْ ُ̄ ªْا Esta sección afirma que a lo largo de las etapas de sus 

vidas, los seres realizan numerosas variedades de glorificaciones Divinas. 
También demuestran varias situaciones que los Nombres Divinos necesitan y 
requieren. Por ejemplo, el Nombre de Compasivo desea ser compasivo. El 



CARTA VEINTICUATRO                                                                                                285 

 

Nombre de Proveedor necesita dar sustento. El Nombre de Generoso requiere 
otorgar favores y así sucesivamente. Todos los Nombres Divinos requieren y 
necesitan algo. Así, además de demostrar los requisitos de los Nombres a través 
de sus vidas y existencias, todos los seres vivos que glorifican al Creador 
Omnisciente tantas veces como cantidad de miembros y facultades.  

Por ejemplo, una persona come frutos deliciosos que luego se disuelven 
en su estómago y aparentemente se destruyen, pero además de producir un 
placer y un entusiasmo que surge de la actividad de todas las células de su 
cuerpo así como también de su boca y estómago, son el medio de muchas 
instancias de sabiduría como alimentar su vida y cada parte de su cuerpo y 
hacer que continúe su vida. La comida en sí también se eleva de la existencia 
vegetal al nivel de vida humana; progresa.  

Exactamente de la misma manera, cuando los seres se ocultan detrás 
del velo de la muerte, además de sus múltiples glorificaciones que soportan en 
sus lugares, les legan a los Nombres Divinos muchos de los bordados y 
requisitos de los Nombres. Es decir, parten confiándolos a una existencia 
eterna. Si, entonces, en la partida de una existencia efímera y temporaria de 
existencias que manifiestan una especie de permanencia, permanecen en sus 
lugares, ¿se puede decir que se debe sentir lástima por ella, o que todo fue para 
nada, o por qué esa criatura adorable partió; se puede quejar sobre esto? Más 
bien es que la misericordia, sabiduría y amor que miran hacia ello lo requerían 
de esa manera y se necesita de esa manera. De lo contrario sería necesario 
abandonar miles de beneficios para que no suceda ni un solo daño; en cuyo 
caso el daño sería multiplicado por mil. Es decir, los Nombres de Compasivo, 
Omnisciente y Amoroso no se oponen a la muerte y la separación; por cierto, lo 
requieren y necesitan. 

Quinta Indicación:  uِ¶ِY ù� َ̄ ªْوَا _َِÁِّ²Yoَ]ْ ُ�ّªتِ اYَ²ُQ ُ�ّª¹رِ ا·ُُ�ِª : Yû �®ِYrََو
 ِ_َÁّ ِ̄ ْ«�ِªْا Esta sección afirma que al partir de la existencia visible, los seres, y en 

particular los seres vivos, dejan tras ellos muchas cosas perdurables. Como se 
describe en el Segundo Signo, entre los atributos de soberanía Divina de forma 
adecuada a lo sagrado y a la perfecta autosuficiencia de la Esencia 
Necesariamente Existente y de una forma merecedora de Él están un amor 
ilimitado, una compasión infinita, un orgullo interminable y, si se permite utilizar 
el término, un placer sagrado ilimitado, una felicidad, y si la expresión no está 
equivocada, un deleite sagrado infinito y una felicidad sin límite; cuyos rastros 
se observan y se ven. 

Así, a través del cambio y la transformación, el declive y la fugacidad, 
los seres son conducidos rápidamente dentro de la asombrosa actividad 
necesaria de estos atributos; son enviados constantemente del Mundo 
Manifiesto hacia el Mundo de lo Oculto. Bajo las manifestaciones de los 
atributos, los seres son sacudidos en un flujo y una avalancha continua, un 



286                                                                                                                         CARTAS 
movimiento que esparce hacia los oídos de los negligentes los lamentos de la 
muerte y la separación, y hacia los oídos de la gente bien guiada, un clamor de 
glorificación y recitación de los Nombres de Allah. Es debido a este misterio que 
todos los seres parten dejando tras ellos en la existencia significados, cualidades 
y estados que cada uno será el medio para la manifestación de los atributos 
eternos del Necesariamente Existente.  

Además, los seres parten dejando tras ellos las etapas y estados que han 
pasado a lo largo de sus vidas – una existencia detallada que representa su 
existencia externa – en la Tabla Preservada y en el Libro Claro y en el Registro 
Claro y otras esferas como éstos pertenecen al Conocimiento Divino donde hay 
existencia. Esto significa que cada ser efímero abandona una existencia y 
obtiene y hace obtener miles de existencias permanentes.  

Por ejemplo, una cantidad de sustancias comunes se arrojan en una 
máquina maravillosa en una fábrica; se queman dentro de ella y aparentemente 
se destruyen, pero en esos tanques se precipitan valiosas sustancias químicas. 
También, a través de su fuerza y vapor, la maquinaria de la fábrica trabaja: en 
un área de ella se tejen los productos textiles, en otra se imprimen libros, 
mientras que en otra se manufacturan otras cosas valiosas como el azúcar; y así 
sucesivamente; es el medio de éstos. Es decir, miles de cosas surgen a la 
existencia al quemar esas sustancias comunes y al ser aparentemente 
destruidas. Una existencia común parte, pero deja un legado de numerosas 
existencias elevadas. En consecuencia, ¿puede sentir pena por las sustancias 
comunes? ¿Puede alguien quejarse sobre el dueño de la fábrica porque no 
sintió pena y las quemó, destruyendo aquellas sustancias afectuosas? 

 De exactamente la misma manera: »َ«�َْÊْا ©َُg َ̄ ªْا ِ ّٰÃَِو como lo 

requieren la misericordia, la sabiduría y la ternura, el Creador Sabio, 
Compasivo y Amoroso hace que la fábrica del universo trabaje. Él hace de 
todas las existencias efímeras las semillas de las numerosas existencias 
perpetuas; Él las hace el medio para el cumplimiento de los objetivos Divinos; 
Él las hace manifestar las funciones Divinas; Él las hace la tinta de la pluma del 
Decreto Divino y las lanzaderas del tejido del poder Divino; y por muchos 
objetivos y propósitos elevados que no conocemos aún, a través de la actividad 
de Su poder, Él provoca la actividad del universo; Él hace que las partículas 
giren, que los seres viajen, que los animales fluyan y que los planetas roten; Él 
hace que el universo hable, haciéndolo recitar en silencio Sus aleyas, Sus signos 
y los inscribe. Y de los seres de la tierra – con respecto a Su soberanía – Él hace 
del aire un Trono para Su orden y voluntad; del elemento de la luz, un Trono 
para Su conocimiento y sabiduría; del agua, un Trono para Su generosidad y 
misericordia; y de la tierra, un Trono para Su preservación y ofrenda de vida; y 
tres de esos Tronos, Él los reposa sobre los seres de la tierra.  
 Deben saber con certeza que la verdad brillante demostrada en estos 
Cinco Signos y Cinco Indicaciones se ve a través de la luz del Corán y se 
pueden reivindicar a través de la fuerza de la fe. De lo contrario una oscuridad 
terrorífica toma el lugar de esta verdad perdurable. Para los extraviados, el 



CARTA VEINTICUATRO                                                                                                287 

 

mundo está lleno hasta desbordarse de muertes, separaciones e inexistencia; 
para ellos, el universo se convierte en una especie de Infierno inmaterial. 
Teniendo sólo un destello de existencia, todo está rodeado de inexistencia 
interminable. Todo el pasado y el futuro se llenan con la oscuridad de la 
inexistencia; pueden encontrar una luz triste de existencia sólo en el presente 
efímero. Mientras que a través del misterio del Corán y la luz de la fe, una luz de 
existencia se evidencia que brilla por la eternidad; se pueden conectar con ello y 
así asegurar la felicidad eterna.  
 En breve: Con el estilo del poeta Niyazi Misri, decimos:  
 Hasta que este aliento se convierta en océano, 
 Hasta que esta jaula se haga añicos, 
 Hasta que esta voz se calle, 
 Llamaré: ¡Oh, Verdad! ¡Oh, Existente! ¡Oh, Vivo! ¡Oh, Adorado! 
 ¡Oh, Omnisciente! ¡Oh, Buscado! ¡Oh, Compasivo! ¡Oh, Amoroso! 
 Y aclamo: 

 ُ±Á®َِÊْا uِ�ْ¹َªْدِقُ اY ù�  ِ ٰÃّرَُ~¹لُ ا uٌ َ ّ̄ oَ®ُ ±ُÁ]ِ ُ̄ ªْا ُ¡ّoَªْا ¥ُ«ِ َ̄ ªْا ُ ٰÃّا َّÊúا µَª úا َÊ 
 Y con fe, afirmo: 

Y�َدَةَ   َ�ّªنَّ ا úوَ ا ٌ¡ّnَ َرYَ³ّªوَ ا ٌ¡ّnَ _ََ³ّkَªْوَ ا ٌ¡ّnَ ِ¹ْت َ̄ ªْا uَ�َْ\ ùe�ْ]َªْنَّ ا úا
 _ََ]ّ َo َ̄ ªْوَ ا _َ َ̄ §ْoِªْوَ ا _َ َ̄ nْ َyّªنَّ ا úوَدُودٌ وَ ا ­ٌÁ§ِnَ ­ٌÁnَِر َÃّنَّ ا úوَ ا ٌ¡ّnَ _ََّÀuَِ\َÊْا

Y·َِbYَ²ُQ�ُ َءِ وYÁَ�َْÊْا �ِÁ ِ̄ kَِ\ ٌ_َ�Áoِ®ُ 
ُ Yjَ uْ£ََªءَتْ  ٰÃّا Y³َÀuَ¶َ ْنøا َÊ¹َْª َىuَِc·ْ³َِª Yَ³ّ¦ُ Y®ََا وwَ·ِª Y³َÀuَ¶َ ىwَِّªا ِ ّٰÃِ uُ ْ̄ oَªْøا

 ­ُÁ«ِ�َªْا ùaْ²ø²ََّ¥  ا úا Y³ََc ْ̄ َ ّ«�َ Y®َ َّÊ úا Y³ََª ­َْ«�ِ َÊ ¥ََ²Yoَ]ْ~ُ* ّ¡ِoَªْYِ\ Y³َِّ\َرُُ~ُ© ر
 Yَ²uِ ّÁِ ù~ »َ«�َ ّ©ِ ù� َ­ّ·ُّٰ«ªøنَ ا*اYَْ�rْøوْ اøا Y³َÁ�َِ² ْن úا Yَ²wْrَِاQُb َÊ Y³ََّ\َر* ­ُÁ§ِoَªْا

 ­ِّْ« ù~ َو µِ]ِoْ ù�َو µِِªدَاءً وََ�»َ« آøا µِ ّ£ِoَِª َءً وY ù�ِر ¥ََª ُ¹ن§َُb ًَةË ù� uٍ َ ّ̄ oَ®ُ
  . . ِµ�ِْرøا _َ£َÀuِnَ ©َ�َjَ ±ْ®َ َنYoَ]ْ~ُ . . َ±Á ِ̄ َªY�َªْرَبِّ ا ِ ّٰÃِ uُ ْ̄ oَªْوَ ا* َ±Á®ِآ



288                                                                                                                         CARTAS 

 yَ¶َ{ْ®َ   . . ِµcِ َ̄ §ْnِ َارuَ®َ   . . ِµِbَرuُْ¢ yَ·َ�ْ®َ   . . ِµcِ£َْ«rِ yَ ù�oْ®َ   . . ِµcِ�َ³ْ ù� yَ·َ�ْ®َ
¹jُ¹ْدَاتِ . .   َ̄ ªْا ©َÁ�ِ®َ   . . ِتY َ¢¹ُ«sْ َ̄ ªْا َyّ َ̄ ®َ   . . ِµcَِ³ّjَ َرَع{ْ®َ   . . ِµcِ َ̄ nَْر

 yُ َ ّ̄ َg®ُ   . . ِ¹ُرَاتÁُ�ّªتِ . .   ُ®³َّ£َُ� اYَ²¹َاÁْoَªْا ±ُ َ ّÀ{َ ُ̄ Y�َ¹ُ³�ْتِ . .   َ� َ̄ ªْا ©َÁ§ِ®َ
¹َrَ µِارِقُ uَ¶َ   . . ِµ�ِ³ْ�ُاYَÀءُ  ِ̄ yُ اYَbY]ََ³ّªتِ . .   ُ®kِ�ْ}َ اتُ ِ�»ْ yَkَاتِ . .   ُ®َ}ّ¶َ َ�ّªا

 uُ¶ِ¹َا ù�   . . ِ_ َ̄ §ْoِªْا �ُِVYَ�َª   . . ِةuَnْ¹َªْا ©ُِVَÊَد   . . ِµ�ِ�ُْª ±ُÁ¶ِاyَ َ\   . . ِ¹دِهjُ
 _ِ َ̄ kُُّ� اYÁَ ْ�َÊْرِ ِ�« ²َْ� ù�َb   . . ِرY َ̄ ْfَÊْ³َ_ِ اÀِرِ ِ®ْ± زY¶ََْزÊْا ­ُ ُ�ّ]ََb   . . ِ_ َ̄ nْ َyّªا

اYoَ~َْÊْرِ . .   bََ·ّ}ُجُ اY َ�®َْÊْرِ َ�»َ« uُrُودِ اÊْزََْ¶Yرِ . .   À{ََbُُّ± اÊْزََْ¶Yرِ . .   yّ]ََbُجُ 
Y�َرِ ِ�« ُ¦ِ©ّ  ّ�ِªلِ اY�َ�َْÊْاتِ َ�»َ« اuَِª¹َاªْا ­ُ ُnّyََb   . . ِنY³َkِªْهِ اwِ¶ »�ِ ِرY َ̄ ْfَÊ ْا
Yنٍ . .   Yَ³ّ َn ­ُُnّyََbنٍ  َ̄ nَْ¹ََدّدُُ رb   . . ٍُفُ وَدُودyّ�ََb   . . ِنY ù�²ِْÊْتِ وَ اYَ²¹َاÁْoَªْا

»َِ¥ وَ اYkَªْنِّ  َ̄ ْª¹َانِ وَ اÁْoَªُْوحِ وَ اyّªنِ وَ اY ù�²ِْÊْوَ ا ّ±ِkِْ«ِª ٍنYَ³ّ®َ ±ُُ³ّoََb 
 

* * * 
 
 
 



 

El Primer Apéndice de la Carta 
Veinticuatro 

uِهِ  ْ̄ oَِ\ mُّ]ِ ù�ُÀ َّÊúءٍ ا¿ْ ù� ±ْ®ِ ْن úوَا     ُµَ²Yoَ]ْ~ُ µِ ِ̄ ~ْYِ\ 

 ٺ

 ¢ُْ© َ®Q]َ�َْÀ Yُا \ُِ§ْ­ رَ\ِّ« Ê¹َْªَ دY�َُؤُُ¦­ْ 
Ahora escucha los Cinco Puntos en relación a esta aleya que significa 

“¿Qué importancia tienen si no dan súplicas?” 
PRIMER PUNTO 

 La súplica es un poderoso misterio de adoración; por cierto, es como el 
espíritu de la adoración. Como hemos mencionado en muchas partes, la súplica 
es de tres tipos.  
 El Primer Tipo de Súplica: Es la lengua de la habilidad a través de la 
cual todas las semillas y granos suplican al Creador Omnisciente, diciendo: 
“¡Haznos crecer! ¡Haz que nuestras verdades diminutas broten y transfórmanos 
en la realidad poderosa de un árbol, para que podamos mostrar detalladamente 
los bordados de Tus Nombres!” 
 Otro tipo de súplica a través de la lengua de la habilidad es esta: la 
reunión de las causas es una súplica para la creación del efecto. Es decir, las 
causas adquieren una posición por medio de la cual se convierten en una 
especie de lengua de su estado con la cual suplica y pide el efecto del 
Todopoderoso de Gloria. Por ejemplo, el agua, el calor, la tierra y la luz asumen 
posiciones alrededor de una semilla y sus posiciones forman una lengua de 
súplica que dice: “¡Oh, Nuestro Creador, convierte a esta semilla en un árbol!” 
Porque el árbol, que es un maravilloso milagro de poder, no se le puede atribuir 
a esas sustancias inconscientes, simples y sin vida; es imposible atribuírselo a 
ellas. Es decir que la reunión de las causas es un tipo de súplica.  
 El Segundo Tipo de Súplica: Es a través de la lengua de la necesidad 
innata. Es un tipo de súplica realizada por todos los seres vivos al Creador 
Compasivo para darles las cosas que necesitan y desean, que están más allá de 
su poder y voluntad, de lugares inesperados y en el momento apropiado. 
Porque el Omnisciente y Compasivo les envía todas estas cosas en el momento 
indicado, de lugares que ellos no conocen, más allá de su poder y voluntad. Sus 
manos no pueden alcanzarlas. Es decir, el otorgamiento es el resultado de la 
súplica.  



290                                                                                                                         CARTAS 
 En Breve: Todo lo que se eleva a la Corte Divina del universo es una 
súplica. Aquellas cosas que son las causas buscan los efectos de Allah. 
 El Tercer Tipo de Súplica: Es la súplica de los seres concientes que 
surge de la necesidad. Es de dos clases. 
 Si se hace en un momento de necesidad desesperada, o se adecua 
totalmente a la necesidad innata, o si está cerca de la lengua de la habilidad, o 
si se hace con la lengua de un corazón puro y sincero, esta súplica es 
virtualmente siempre aceptada. La mayor parte del progreso humano y la 
mayoría de los descubrimientos son el resultado de una clase de súplica. Las 
cosas que ellos llaman maravillas de la civilización y los asuntos y 
descubrimientos que creen que son una fuente de orgullo son el resultado de 
una súplica espiritual. Se pidieron con una lengua sincera de la habilidad y les 
fue concedido. Mientras que no haya nada que lo impida y sea adecuado a las 
condiciones, las súplicas hechas a través de la lengua de la habilidad y la lengua 
de la necesidad innata son siempre aceptadas.  
 La Segunda Clase: Es la súplica bien conocida y también es de dos 
tipos. Una es de acción y la otra de palabra. Por ejemplo, arar la tierra es una 
súplica de acción. No busca el sustento de la tierra, más bien, la tierra es una 
puerta a un tesoro de misericordia y el arado llama a la puerta de la tierra, la 
puerta de la Misericordia Divina. 
 Saltearemos detalles del resto de los tipos y explicaremos en los 
siguientes dos o tres Puntos uno o dos de los secretos de la súplica de palabra.  

SEGUNDO PUNTO 
 El efecto de la súplica es enorme. En especial si la súplica obtiene 
universalidad y persiste, casi siempre tiene un resultado, por cierto, su resultado 
es continuo. Incluso se puede decir que una de las razones de la creación del 
mundo es la súplica. Es decir, después de la creación del universo, las súplicas 
principalmente de la humanidad y en particular, del mundo islámico, y 
principalmente la súplica sublime de Muhammad el Árabe (PyB), son la causa 
de su creación. Es decir, el Creador del Mundo sabía que en el futuro 
Muhammad (PyB) pediría la felicidad eterna y una manifestación de los 
Nombres Divinos en nombre de la humanidad, por cierto, en nombre de todos 
los seres, y Él aceptó esa súplica futura y creó el universo. 
 Ya que la súplica procesa esta gran importancia y capacidad, ¿es acaso 
posible que las súplicas ofrecidas todo el tiempo durante mil trescientos 
cincuenta años por trescientos millones de personas y por incontables seres 
benditos entre los humanos, genios, ángeles y seres espirituales para 
Muhammad (PyB), y por la Misericordia Divina abarcativa, la felicidad eterna y 
el cumplimiento de sus objetivos, no fueran aceptadas? ¿Es de alguna manera 
posible que sus súplicas fueran rechazadas? 
 Ya que estas súplicas han adquirido universalidad, amplitud y 
continuidad hasta este punto y han alcanzado el nivel de las lenguas de 
habilidad y necesidad innata, por cierto, como resultado de ellas, Muhammad el 
Árabe (PyB) está en un rango y un nivel tan alto que si todas las mentes se 
reunieran y se convirtieran en una sola, no podrían comprenderlo por 
completo. 



CARTA VEINTICUATRO                                                                                                291 

 

 ¡Y entonces, Oh, musulmán! El intercesor que tendrá el Día de la 
Resurrección es así; para atraer la intercesión de este intercesor hacia ti, ¡siga 
sus prácticas! 
 Si dices: Ya que él es el Amado de Allah, ¿qué necesidad tiene de todas 
estas bendiciones y súplicas? 
 La Respuesta: Este ser (PyB) está conectado a la felicidad de toda la 
comunidad y comparte de todas formas la felicidad de cada miembro de ella y 
está ansioso por todos los tipos de tribulaciones. A pesar de que en relación a sí 
mismo los niveles de felicidad y perfección son interminables, ya que él desea 
fervientemente las innumerables clases de felicidad de los incalculables 
miembros de su comunidad durante un tiempo ilimitado y se entristece por sus 
innumerables tipos de desdicha, por cierto es merecedor y necesita de 
interminables bendiciones y súplicas y misericordia. 
 Si dices: A veces las súplicas se ofrecen para asuntos que son definidos. 
Como, por ejemplo, las súplicas en las oraciones que se ofrecen durante los 
eclipses lunares y solares. También, a veces se realizan súplicas para cosas que 
nunca sucederán. 
 La Respuesta: Como se explicó en otras de las Palabras, la súplica es 
adoración. A través de la súplica, el siervo proclama su propia impotencia y 
pobreza. Los objetivos aparentes marcan los momentos de la súplica y la 
adoración suplicatoria; no son los verdaderos beneficios. Los beneficios de la 
adoración miran hacia el Más Allá. Si los objetivos mundanales no se obtienen, 
no se puede decir: “La súplica no fue aceptada”. Más bien se debería decir: “El 
tiempo de la súplica aún no ha terminado”.  
 También, ¿es acaso posible que la felicidad eterna, que todos los 
creyentes han pedido en todo momento, constantemente, con absoluta 
sinceridad, anhelo y ruego, no se les diera y que el Absolutamente Generoso, el 
Absolutamente Compasivo, Quien según el testimonio de todo el universo 
posee ilimitada misericordia, no aceptara sus súplicas y esa felicidad eterna no 
existiera? 

TERCER PUNTO 
 Hay dos formas en las que la súplica voluntaria de palabra es aceptable. 
Es aceptada exactamente como se desea o bien se le otorga lo que es mejor.  
 Por ejemplo, alguien ruega por un hijo y Allah Todopoderoso le da una 
hija como María. No se puede decir: “Su súplica no fue aceptada”, sino “Fue 
aceptada de una manera mejor”.  
 También, a veces una persona hace una súplica por su propia felicidad 
en este mundo y es aceptada para el Más Allá. No se puede decir: “Su súplica 
fue rechazada”, sino “Fue aceptada de una manera más beneficiosa”. Y 
asimismo, ya que Allah Todopoderoso es Omnisciente, buscamos en Él y Él nos 
responde, pero Él nos trata según Su sabiduría.  
 Una persona enferma no debería poner la sabiduría de su doctor en 
entredichos. Si pide miel y el doctor experto le da quinina para su malaria, no 
debe decir: “El doctor no me escuchó”. Más bien, el doctor escuchó sus suspiros 



292                                                                                                                         CARTAS 
y quejas; los escuchó y respondió a ellos. Le proveyó con algo mejor de lo que 
pidió. 

CUARTO PUNTO 
 El mejor fruto y resultado, más delicado, más dulce y más inmediato de 
la súplica es este, que la persona que la ofrece sabe que hay alguien que 
escucha su voz, le envía un remedio para su enfermedad, se apiada de ella y 
cuyas manos de poder alcanzan todo. No está sola en esta gran casa de 
huéspedes del mundo; hay un Generoso Quien lo cuida y lo hace 
amigablemente. Imaginándose en presencia de Quien puede cubrir todas sus 
necesidades y repeler a todos sus innumerables enemigos, siente felicidad y 
alivio; arroja una carga tan pesada como el mundo y exclama: 

ينالَمالْع Òِبر لّٰهل دمالْحÓ 
QUINTO PUNTO 

 La súplica es el espíritu de la adoración y el resultado de la fe sincera. 
Porque quien realiza súplicas muestra a través de ellas que hay alguien que 
gobierna todo el universo; Uno Que conoce las cosas más insignificantes sobre 
mí, puede provocar que mis objetivos más distantes se cumplan, Quien ve todas 
mis circunstancias y oye mi voz. En cuyo caso, Él oye todas las voces de todos 
los seres, entonces Él oye mi voz también. Él hace todas estas cosas y entonces 
yo espero mis asuntos más pequeños de Él también. Le pido a Él por ellas.  
 Así, observa la gran amplitud de fe sincera de la Unidad de Allah que 
da la súplica y la dulzura y la pureza de la luz de la fe que muestra. Comprende 

el significado de la aleya: ْ­¦ُُؤY�َُد َÊ¹َْª »ِّ\َُا \ُِ§ْ­ رQ]َ�ْ َÀY®َ ©ُْ¢ escucha el decreto 

de:  ْ­§َُª [ْkَِc~ْøلَ رَ\ُُّ§ُ­ اد²¹�ُِْ« اY¢َ َو 

 Como dice el dicho: اگرنه خواهى داد، نه دادى خواه“Si no 

hubiera querido dar, no hubiera dado el querer”. 

يمكالْح يملالْع تاَن كنا انتلَّما علاَّ ما الَن لْملاَ ع كانحبس 

اَللّهٰم صلÒِ علَى سيÒِدنا محمد من اْلاَزلِ الَى اْلاَبد عدد ما فى علْمِ 
 و .ينا آمنيند مÒلس ا ونمÒلس مÒلس و بِهحص و هلَى آلع و ٰاللّه

ينالَمالْع Òِبر ٰلّهل دمالْح 
 
 
 



 

El Segundo Apéndice de la Carta 
Veinticuatro 

[Es sobre la Ascensión del Profeta Muhammad (PyB)] 

uِهِ  ْ̄ oَِ\ mُّ]ِ ù�ُÀ َّÊ úءٍ ا¿ْ ù� ±ْ®ِ ْن úوَا     ِµ ِ̄ ~ْYِ\ 

 ٺ
ولَقَد رآه نزلَةً اُخرى عند سدرة الْمنتهى عندها جنةُ الْماْوى اذْ 
 ناَى مر ى لَقَدا طَغمو رصاغَ الْبا زى مشغا يةَ مردÒِى السشغي

 آيات ربÒِه الْكُبرى
[Explicaremos en Cinco Puntos la sección sobre la Ascensión en el ‘Mevlid’ 
del Profeta (PyB).] 

PRIMER PUNTO 
 El señor Süleyman, en el ‘Mevlid’ que escribió, narra una triste historia 
de amor sobre Buraq, traído del Paraíso. Ya que él fue un evliya y se basó en 
Hadices, por cierto expresará una verdad en ese sentido.  
 La realidad debe ser esta: los seres del Reino Eterno están relacionados 
de cerca con la luz del Más Noble Mensajero de Allah (PyB) porque es a través 
de la luz que él trajo, que el Paraíso y el mundo del Más Allá será habitado por 
los seres humanos y los genios. Si no hubiera sido por él, la felicidad eterna no 
hubiera sucedido y los seres humanos y los genios que son capaces de 
beneficiarse de todas las variedades de seres del Paraíso, no hubiera morado 
allí; en un sentido hubiera permanecido vacío como un páramo.  
 Como se explicó en la Cuarta Rama de la Palabra Veinticuatro, como la 
historia de amor del ruiseñor por la rosa, para proclamar la intensa necesidad – 
e incluso la pasión – de la especie animal por las caravanas de plantas y 
especies que, procediendo de la tesorería de la misericordia, cargan sus 
provisiones, una especie de ruiseñor fue elegido para cada especie. El principal 
de ellos es el ruiseñor y la rosa. Las canciones de estos oradores divinos y la 
canción de amor del ruiseñor para la rosa son una bienvenida, un aplauso que 
glorifica a Allah ante las más bellas de las plantas.  
 Similarmente, Gabriel (p.), uno de la especie de los ángeles, sirvió con 
amor perfecto a Muhammad el Árabe (PyB), que fue la razón de la creación de 
los mundos, el medio de la felicidad de ambos mundos y el amado del 
Sustentador de Todos los Mundos, así mostrando la obediencia y la sumisión de 



294                                                                                                                         CARTAS 
los ángeles a Adán (p.) y la razón por la que se prosternaron ante él. Así 
también la conexión de la gente del Paraíso – e incluso de la parte de los 
animales en el Paraíso –con ese Ser se expresó con los sentimientos 
apasionados de Buraq, a quien montó.  

SEGUNDO PUNTO 
 Una de las aventuras durante la Ascensión en relación al amor 
trascendente de Allah Todopoderoso por su Más Noble Mensajero (PyB), que 
se expresó por la frase: “Me enamoré de ti”. En su significado común, esas 
palabras no son apropiadas para el sagrado Necesariamente Existente y Su 
autosuficiencia esencial. El ‘Mevlid’ del señor Süleyman ha disfrutado de gran 
popularidad; se puede comprender de esto que ya que fue un evliya y una 
persona de realidad, el significado al que alude es seguramente correcto. El 
significado es este: 
 La Esencia Necesariamente Existente posee infinita belleza y perfección, 
porque todas las variedades de la belleza y perfección dispersadas a lo largo del 
universo son las aleyas, los signos e indicios de Su belleza y perfección. Tal 
como quienes poseen belleza y perfección obviamente aman a su propia belleza 
y perfección, así también el Glorioso ama inmensamente a Su propia belleza. Y 
Él la ama de una manera apropiada a Sí Mismo. Además, Él ama a Sus 
Nombres, que son los rayos de Su belleza. Ya que Él ama a Sus Nombres, 
seguramente ama a Su arte, que muestra la belleza de Sus Nombres. En cuyo 
caso, Él también ama a Sus seres que son los espejos de Su belleza y 
perfección. Ya que Él ama a quienes muestran Su belleza y perfección, 
seguramente ama a las cualidades delicadas de Sus seres que señalan a la 
belleza y perfección de Sus Nombres. El Sabio Corán alude a estos cinco tipos 
de amor con sus aleyas.  
 Así, ya que el Más Noble Mensajero (PyB) es el individuo más perfecto 
entre las obras de arte y el más excelente de los seres;  
 Y ya que él muestra y aplaude el arte Divino con un fervor de 
glorificación y recitación de los Nombres de Allah:  
 Y ya que él abre a través de la lengua del Corán las tesorerías de belleza 
y perfección en los Nombres Divinos;  
 Y ya que él expone brillante y certeramente, a través de la lengua del 
Corán, las evidencias de la perfección del Creador de los signos de la creación 
del universo; 
 Y ya que a través de su adoración universal, él actúa como un espejo 
de la soberanía Divina; 
 Y ya que a través de lo abarcativo de su naturaleza esencial, él es un 
lugar absoluto de la manifestación de todos los Nombres Divinos; 
 Seguramente se puede decir que ya que el Bello de Gloria ama Su 
propia belleza, Él ama a Muhammad el Árabe (PyB), quien fue el espejo 
conciente más perfecto de Su belleza. Y ya que Él ama Sus propios Nombres, Él 
ama a Muhammad el Árabe (PyB), que fue el espejo más brillante de los 
Nombres, y Él ama según su nivel a quienes se le parecen. 
 Y ya que Él ama Su arte, por cierto ama a Muhammad el Árabe (PyB), 
que proclamó Su arte a todo el universo con una voz reverberante, haciéndola 



CARTA VEINTICUATRO                                                                                                295 

 

sonar en los oídos de los cielos, y quien con un tumulto de glorificación y 
recitación de las alabanzas Divinas, hizo extasiar a la tierra y al mar; y Él ama 
también a quienes lo siguen. 
 Y ya que Él ama a Sus obras de arte, ama a los seres vivos, los más 
perfectos de Sus obras de artes, y a los seres inteligentes, los más perfectos de 
los seres vivos, y a los seres humanos, los más superiores de los seres 
inteligentes, y Él seguramente ama más que a nada a Muhammad el Árabe 
(PyB) que, como todos acuerdan, es el más perfecto de los seres humanos. 
 Y ya que Él ama a las virtudes morales de Sus seres, Él ama a 
Muhammad el Árabe (PyB), cuyas cualidades morales estaban en el nivel más 
elevado, como se acuerda unánimemente, y Él ama también según su nivel a 
quienes se le parecen. Esto significa que como Su misericordia, el amor de Allah 
Todopoderoso también abarca al universo. 
 Así, fue porque entre todos esos innumerables amados, el nivel más 
elevado en todo sentido de los cinco aspectos mencionados anteriormente es 
único de Muhammad el Árabe (PyB) que se le dio el nombre de ‘Amado de 
Allah’. 
 Fue por esta razón que el señor Süleyman expresó este rango elevado 
de ser amado de Allah con las palabras: “Me enamoré de ti”. La expresión es 
un medio para el pensamiento reflexivo, una alusión muy distante de esta 
verdad. Sin embargo, ya que evoca los significados inadecuados de los 
atributos Divinos, es mejor decir: “Estoy complacido contigo” en su lugar. 

TERCER PUNTO 
 Las aventuras de la Ascensión no pueden expresar aquellas verdades 
sagradas y trascendentes a través de los significados que nosotros 
comprendemos. Aquellos intercambios más bien son cada uno como puestos de 
observación, medios para el pensamiento reflexivo, indicaciones de verdades 
profundas y elevadas, recordatorios de algunas de las verdades de la fe y 
alusiones de ciertos significados inexpresables. No son aventuras en el sentido 
que conocemos. No podemos alcanzar esas verdades a través de nuestra 
imaginación; más bien recibimos un entusiasmo placentero conectado con la fe 
a través de nuestros corazones, una felicidad luminosa del espíritu. Porque tal 
como Allah Todopoderoso no tiene igual ni parecido ni socio en Su Esencia y 
atributos, así tampoco tiene igual en las funciones de Su soberanía. Y Su amor 
no se parece al amor de los seres, al igual que Sus atributos no se parecen a los 
suyos. Entonces, tomando estas expresiones como metáforas, decimos esto: 
 De una manera adecuada a Su existencia necesaria y sagrada, y de un 
modo apropiado a Su auto-subsistencia esencial y perfección absoluta, el 
Necesariamente Existente posee ciertas cualidades como el amor que se narran 
a través de las aventuras en la sección del Mevlid sobre la Ascensión. La 
Palabra Treinta y Uno sobre la Ascensión del Profeta explica y expone la 
realidad de la Ascensión dentro de los límites de los principios de la fe. 
Considerando eso como suficiente, dejamos esta discusión aquí. 

 
 



296                                                                                                                         CARTAS 
CUARTO PUNTO 

 Las palabras: “Él vio a Allah Todopoderoso más allá de miles de velos”  
expresan distancia, mientras que el Necesariamente Existente está libre de 
espacio; Él está más cerca de todo que cualquier otra cosa. ¿Qué significa esto? 
 La Respuesta: Esta verdad se ha explicado en detalle y con pruebas en 
la Palabra Treinta y Uno, entonces aquí sólo decimos esto: 
 Allah Todopoderoso está absolutamente cerca de nosotros, mientras 
que nosotros estamos absolutamente distantes de Él. El sol está muy cerca de 
nosotros por medio de un espejo que sostenemos en nuestra mano y todos los 
objetos transparentes sobre la tierra se vuelven una especie de trono para él y 
una especie de morada. Si el sol tuviera conciencia, conversaría con nosotros 
por medio de nuestro espejo, a pesar de que estamos a cuatro mil años de 
distancia. Y entonces, no es que se pueda comparar, el Sol Eterno está más 
cerca de todo que cualquier otra cosa, porque Él es el Necesariamente 
Existente, libre de espacio; nada en absoluto puede ser un velo para Él. Pero 
todo está infinitamente distante de Él.  
 Así, el misterio de la larga distancia de la Ascensión junto con la 
ausencia de distancia expresado por: 

 ِuÀِ¹َرªْا ©ِ]ْnَ ±ْ®ِ µِÁَْª úبُ اyَ¢ْøا ±ُoَْ² َو hizo surgir el hecho de que el Más Noble 

Mensajero de Allah (PyB) fuera a la Ascensión, y atravesara una vasta distancia, 
aún así regresó en un solo instante. La Ascensión fue el viaje espiritual del 
Mensajero, una expresión de su cercanía con Allah. Porque a través de su viaje 
espiritual de cuarenta días a cuarenta años, los evliyas avanzan al nivel de 
‘absoluta certeza’ entre los niveles de la fe.  
 Similarmente, el Más Noble Mensajero de Allah (PyB), el señor de todos 
los evliyas, abrió una poderosa carretera con su Ascensión, que al durar 
cuarenta minutos en lugar de cuarenta años, es el keramet supremo de su 
cercanía con Allah y que no sólo hizo con su corazón y espíritu sino también 
con su cuerpo, sus sentidos y sus facultades sutiles. Él se elevó al más elevado 
de los niveles de las verdades de la fe. Montó por la escalera de la Ascensión 
hacia el Trono Divino y en la estación de “la distancia de dos arcos” atestiguó 
con sus propios ojos con la ‘visión de certeza’ la fe en Allah y la fe en el Más 
Allá, la más grande de las verdades de la fe; entró al Paraíso y vio la felicidad 
eterna. Luego dejó abierta la gran carretera que había revelado a través de la 
puerta de la Ascensión  y todos los evliyas de su comunidad viajan en sus viajes 
espirituales bajo la sombra de la Ascensión, con el espíritu y el corazón, según 
sus niveles.  

QUINTO PUNTO 
 La recitación del ‘Mevlid’ del Profeta y su sección sobre su Ascensión es 
una costumbre beneficiosa y delicada y una práctica Islámica admirable. Es un 
medio placentero, brillante y agradable de amistad en la vida social Islámica; la 
instrucción más gratificante y placentera para recordar las verdades de la fe; y 
un camino más efectivo y estimulante para demostrar y alentar las luces de la fe 
y el amor por Allah y el amor por el Profeta (PyB). Que Allah Todopoderoso 



CARTA VEINTICUATRO                                                                                                297 

 

haga que esta costumbre continúe por la eternidad y que le otorgue 
misericordia a los escritores de los ‘Mevlids’ como el Señor Süleyman y hacen 
de su morada el Paraíso. Amén. 

Conclusión 
 Ya que el Creador del universo creó en cada especie un individuo 
perfecto, incluyendo en él todas las perfecciones de las especies y haciéndolo la 
causa del orgullo y perfección de esa especie, a través de la manifestación del 
Más Grande de los Nombres en todos Sus Nombres, Él seguramente creará un 
individuo que es excepcional y perfecto en relación al universo. Así como hay 
un Nombre Más Grande entre Sus Nombres, así también habrá un individuo 
perfecto entre Sus criaturas en quien Él reunirá todas las perfecciones dispersas 
a lo largo del universo y a través de quien Él atraerá las miradas hacia Sí 
Mismo. 
 Ese individuo seguramente será de entre los seres vivos, porque entre 
las especies de seres del universo, los más perfectos son los seres vivos. Y entre 
las especies de seres vivos, ese individuo será de entre los seres inteligentes 
porque entre los seres vivos los más perfectos son los seres con inteligencia. Y 
por cierto, ese individuo excepcional será de entre los seres humanos, porque 
entre los seres inteligentes, el capaz de un progreso interminable es el ser 
humano. Y entre los seres humanos, ese individuo por cierto será Muhammad 
(PyB), porque en ningún momento de la historia, desde la época de Adán hasta 
el presente, se ha visto un individuo como él y no se puede ni se podrá ver un 
individuo como él. Porque tomando a medio globo terráqueo y a un quinto de 
la humanidad bajo su gobierno espiritual, él ha continuado su gobierno con 
absoluta magnificencia durante mil trescientos cincuenta años y para todos los 
que buscan la perfección se ha vuelto una especie de maestro universal en todo 
tipo de verdad y realidad. Como concuerdan amigos y enemigos por igual, él 
tenía cualidades morales buenas del nivel más elevado. Al comienzo de su 
misión, él desafió a todo el mundo por sí mismo. Quien presentó el Corán de 
Milagrosa Exposición, que se recita constantemente por más de cien millones de 
seres humanos, es por cierto ese individuo excelente; no podría ser nadie más 
que él. Él es tanto la semilla como el fruto de este mundo. 

Y·َِb¹دَاjُ¹ْ®َ َتِ وY³َِVY§َªْ¹َ²ْاعِ اøدِ اuَ�َِ\ َُمË َ�ّªةَُ وَاË َ�ّªøا µِ]ِoْ ù�َو µِِªوََ�»َ« آ µِÁَْ«�َ 

 Puedes comprender entonces qué entretenimiento religioso tan 
placentero, honorable, luminoso, divertido, auspicioso y elevado es para los 
creyentes, que consideran a ese Ser como su jefe y maestro y líder e intercesor, 
es escuchar su ‘Mevlid’ y Ascensión; es decir, oír el principio y el fin de su 
progreso; es decir, aprender la historia de su vida espiritual. 
 ¡Oh, nuestro Sustentador! ¡En veneración de Tu Más Noble Amado 
(PyB) y por Tu Nombre Más Grande, haz que los corazones de quienes 
publiquen este tratado y los de sus compañeros manifiesten las luces de la fe y 



298                                                                                                                         CARTAS 
hagan que sus plumas diseminen los misterios del Corán y los establezca en el 
Camino Recto! Amén. 

 ُ­Á§ِoَªْا ­ُÁ«ِ�َªْا ùaْ² ø²ََّ¥ ا úا Y³ََc ْ̄ َ ّ«�َ Y®َ َّÊ úا Y³ََª ­َْ«�ِ َÊ ¥ََ²Yoَ]ْ~ُ 
 
 

»¢ِY]َªْ¹َ ا¶ُ »¢ِY]َªْøا 
 

Said Nursi 
 

* * * 
 
 

Carta Veinticinco 
 

No se escribió. 
 
 
 
 

 
 
 



 

Carta Veintiséis 
[Esta Carta Veintiséis comprende CUATRO TEMAS que tienen 
poca relación.] 

Primer Tema 
هدمبِح حÒِبسلاَّ يا Ìءيش ننْ ماو  هانحبس همبِاس 

 ٺ
يملالْع يعمالس وه هنذْ بِااللهِ اعتغٌ فَاسزن طَانيالش نم كغَنزنا يماو 

Una Prueba del Corán en Contra de Satanás y Su Grupo 
Esta primera prueba rechaza en argumento de Satanás, hace callar al 

rebelde y los golpea refutando de la manera más clara la estratagema temible y 
astuta de Satanás, que debe ser 'imparcial'. Esto concierne a una parte del 
acontecimiento que describí de forma resumida hace diez años en mi trabajo 
intitulado Leme'at. Es como sigue:  

Once años antes de que escribiera este tratado en el mes de Ramadán, 
yo estaba escuchando el Corán recitado en la Mezquita Bayezid de Estambul. 
De repente, aunque yo no pudiera ver a nadie, me pareció oír una voz 
sobrenatural que capturó toda mi atención. Escuché con mi imaginación y 
entendí que me decía: 

“Tú piensas que el Corán es sumamente elevado y brillante. ¡Piensa 
imparcialmente y mira así! Es decir supón que es la palabra del ser humano. 
¿Me pregunto si aún así verías las mismas cualidades y la belleza en él?”  

En verdad, fui engañado por la voz; pensé que el Corán podría haber 
sido escrito por una persona. Y como la Mezquita de Bayezid queda sumergida 
en la oscuridad cuando el interruptor eléctrico se apaga, observé que con aquel 
pensamiento las luces brillantes del Corán comenzaron a extinguirse. En aquel 
punto entendí que era Satanás quien me hablaba. Él me conducía hacia el 
abismo. 

Busqué ayuda en el Corán y una luz fue transmitida inmediatamente a 
mi corazón que me dio fuerza firme para la defensa. Comencé a discutir con 
Satanás, diciendo:  

“¡Oh, Satanás! El pensamiento imparcial debe tomar parte por una de 
dos opciones. Mientras que lo que tanto tú como tus discípulos entre los seres 
humanos llaman pensamiento imparcial debe tomar parte por la opción 
opuesta; esto no es la imparcialidad, esto es la incredulidad temporal. Porque 



300                                                                                                                         CARTAS 
considerar el Corán como la palabra del ser humano y juzgarlo como tal es 
tomar parte, por lo contrario; esto es favorecer algo infundado e inválido. No es 
ser imparcial, es ser parcial con la falsedad”. 

Satanás contestó: “Bien, en tal caso, di que no es, ni la Palabra de 
Allah, ni la palabra del ser humano. Piensa que es algo entre los dos”. A lo cual 
repliqué:  

“No es posible tampoco. Ya que si hay una propiedad disputada por 
dos demandantes y los demandantes están cerca tanto el uno del otro como de 
la propiedad, le dará la propiedad entonces a alguien más que a ellos, o se la 
pondrá en algún sitio accesible de modo que quienquiera que demuestre la 
propiedad pueda tomarla. Si los dos demandantes están separados, uno en el 
Este y otro en el Oeste, entonces según la ley, permanecerá con el que tiene la 
posesión, porque no es posible que se deje a mitad del camino entre ellos. 

“Así, el Corán es una propiedad valiosa, y sin importar lo distante que 
está la palabra del ser humano de Allah, los dos lados en cuestión están lejos; 
en efecto, están infinitamente alejados el uno del otro. No es posible que se deje 
el Corán entre los dos lados, que están tan separados como las Pléyades y la 
tierra. Ya que son contraposiciones como la existencia y la inexistencia o los dos 
polos magnéticos; no puede haber ningún punto entre ellos. En cuyo caso, el 
Corán posee el lado de Allah. Será aceptado como estando en Su posesión, y 
las pruebas de propiedad serán consideradas de esa manera. Si el lado 
contrario refuta todos los argumentos que lo demuestran para ser la Palabra de 
Allah, esto puede reclamar la propiedad, no puede ser de otra forma. ¡Allah no 
lo permita! ¿Qué mano puede sacar los clavos que sujetan la joya enorme del 
Trono Sublime de Allah, remachada con miles de pruebas ciertas y romper sus 
pilares de apoyo, haciéndolo caer? 

“Y entonces, a pesar de ti, ¡Oh Satanás!, la razón justa e imparcial existe 
en esta manera equitativa y legítima. Aumentan su fe en el Corán a través de 
pruebas incluso mínimas. Mientras según el camino mostrado por ti y tus 
discípulos, si se supone que es la palabra del ser humano y que la joya fuerte 
sujetada al Trono Divino es echada por tierra, una prueba con la fuerza de 
todos los clavos y la firmeza de muchas pruebas son necesarios a fin de 
levantarla de la tierra y sujetarla una vez más al Trono, y entonces ser salvada 
de la oscuridad de la incredulidad y para que alcance las luces de la fe. Pero 
debido a que es muy difícil hacer esto, debido a tus artimañas, muchas 
personas pierden su fe en esta época imaginando que hacen juicios 
imparciales”. 

Satanás se dio vuelta y dijo: “El Corán se parece a la palabra del ser 
humano. Es similar a la forma en que los seres humanos conversan. Esto 
significa que es la palabra del ser humano. Si esto fuera la Palabra de Allah, 
sería acorde a Él y sería totalmente fuera de lo común. Como Su arte no se 
parece al arte del ser humano, entonces también Su Palabra no debe parecerse 
a la palabra del ser humano”.   

Contesté: “Puede entenderse así: aparte de sus milagros y atributos 
especiales, el Profeta Muhammad (PyB) era un hombre en todas sus acciones, 
en su conducta y su comportamiento. Él se rindió y cumplió con las leyes 



CARTA VEINTISÉIS                                                                                                        301 

 

Divinas y órdenes manifestadas en la creación. Él también sufrió frío, 
experiencias dolorosas, etcétera. Sus hechos y atributos no fueron dados todos 
de forma perfecta para que él pudiera ser el líder de su comunidad por sus 
acciones, su guía por su conducta e instruirlos a través de su comportamiento. 
Si él hubiera sido fuera de lo común en toda su conducta, él no hubiera podido 
ser un líder en todos los sentidos, el guía total de cada uno, “la Piedad a Todos 
los Mundos” por todos sus atributos. 

“De exactamente igual modo, el Sabio Corán es el líder para el 
despierto y el consciente, el guía de los genios y los seres humanos, el profesor 
de aquellos llegando a la perfección, y el instructor de aquellos que buscan la 
realidad. Por lo tanto, es por necesidad y por certeza en la misma forma que la 
conversación y el estilo del ser humano. Ya que los seres humanos y los genios 
toman sus súplicas y aprenden sus rezos; ellos expresan sus preocupaciones en 
su lengua, y aprenden las reglas del comportamiento social, etcétera. Todos 
recurren a él. Si, por lo tanto, hubiera estado en forma de discurso Divino como 
fue oído por el Profeta Moisés (p.) en el Monte Sinaí, el ser humano no podría 
haber aguantado escucharlo ni oírlo, ni lo hubiera hecho el punto de referencia 
y para recurrir. Moisés (p.), uno de los cinco profetas más grandes, pudo 
soportar oír sólo algunas unas palabras. Él dijo:  

ةِيعِ اْلاَلْسنمةُ جى قُول Ôقَالَ االله كاَهٰكَذَا كَلاَم 
Después, Satanás dijo: “Muchas personas hablan de asuntos similares a 

aquellos en el Corán en nombre de la religión. ¿No es posible, por lo tanto, que 
una persona hiciera tal cosa y inventara el Corán en nombre de la religión?” 

A través de la luz del Corán contesté como sigue:  
“En primer lugar: por amor a la religión, alguien que es religioso puede 

decir: ‘la verdad es así, la realidad de la materia es esto. Allah que es 
omnipotente manda esto’. Pero él no haría hablar a Allah para satisfacerse. 

Temblando ante la aleya: ِلَى االلهع كَذَب نمم اَظْلَم نفَم él no 

sobrepasaría su marca hasta un grado infinito, ni imitaría a Allah,  ni hablaría de 
su parte.  

“En segundo lugar: no es de ninguna manera posible que una persona 
pueda hacer tal cosa por sí sola, de hecho, es completamente imposible. Los 
individuos que se parecen el uno al otro pueden imitarse entre sí, aquellos de la 
misma clase pueden tomar las formas del otro, aquellos que están uno cerca de 
otro en la fila o el estado puede imitarse y temporalmente engañar a la gente, 
pero ellos no pueden hacer esto para siempre. En cualquier caso, la falsedad y 
la artificialidad en su comportamiento revelarán su mentira al observador y su 
engaño no durará. Si el que intenta imitar al otro bajo el artilugio falso es 
completamente diferente a ellos, por ejemplo, si una persona inculta quiere 
imitar el aprendizaje de un erudito como Ibn-i Sina, o un pastor asume la 
posición de un rey, por supuesto, ellos no engañarán a nadie en absoluto, ellos 



302                                                                                                                         CARTAS 
sólo quedarán como tontos. Todo lo que ellos hagan proclamará: ‘Este es un 
impostor’. 

“Es como suponer – ¡Allah  no lo permita ni en un millón de años! – 
que el Corán es la palabra del ser humano, lo cual es completamente imposible, 
ningún ser racional puede aceptarlo como posible, hacerlo es un delirio, como 
imaginar algo posible que es obviamente imposible, como si los astrónomos 
vieran a una luciérnaga como una verdadera estrella durante mil años; o que 
una mosca se aparezca ante los observadores en la forma verdadera de un pavo 
real durante un año; o un soldado raso falso se hiciese pasar por un mariscal 
famoso y de alto rango, asumiera su posición y permaneciera así durante un 
período largo sin develar su engaño; o como un mentiroso  calumniador 
incrédulo afectara la manera y la posición del creyente más verídico, de 
confianza y honrado en todos los ámbitos de su vida y fuera completamente 
sereno incluso ante el más  observador mientras ocultan su fraude de ellos. 

“De exactamente igual modo, si se supone que el Corán es la palabra 
del ser humano, entonces se debe suponer, Allah no lo permita, que el Libro 
Claro, que es considerado claramente la estrella más brillante, mejor dicho, un 
sol de perfecciones que permanentemente dispersan las luces de la verdad en el 
cielo del mundo de Islam, se parece a una luciérnaga, un impostor falso 
arreglado por un humano falsificador. Y aquellos que son los más cercanos a él 
y lo estudian con mucho cuidado para no caer en esto,  piensan que es una 
estrella perpetua, exaltada y la fuente de la verdad. Además de que esto es cien 
veces imposible, aun si fueras cien veces más allá con tus maquinaciones 
diabólicas, ¡Oh Satanás, no podrías hacer tal aseveración, no podrías engañar a 
nadie con la razón sana! Sólo a veces engañas a la gente haciéndolos mirar 
desde una gran distancia, y haciendo así que la estrella parezca tan pequeña 
como una luciérnaga. 

“En tercer lugar: También, imaginar que el Corán es la palabra del ser 
humano requiere la realidad escondida de un criterio de verdad y falsedad, que 
es milagrosa en su exposición, y por el testimonio de sus frutos, resultados y 
efectos, es adornado con las cualidades más espirituales y vivificantes, más 
verídicas y que traen felicidad, más completas y exaltadas del mundo de la 
humanidad, es, Allah no lo permita, la fabricación de una mente simple de una 
persona sin ayuda ni educación. Y que los grandes genios y los eruditos 
brillantes que observaron de cerca a este ser y lo estudiaron meticulosamente, 
en ningún momento vieron algún rastro de falsedad o pretensión en él y 
siempre lo consideraron serio, genuino y sincero. 

“Esto es completamente imposible, una idea tan absurda que 
avergonzaría al mismo Satanás, como inventar una situación completamente 
imposible. Ya que esto implica suponer que alguien a lo largo de su vida ha 
demostrado y enseñado confianza, fe, confianza, sinceridad, seriedad y 
integridad a través de su conducta, sus palabras, sus acciones y tuvo seguidores 
sumamente veraces y sinceros, y fue aceptado por tener las virtudes más altas, 
más brillantes y elevadas como para creer que fuera poco fiable, insincero e 
incrédulo. Porque en esta tema no hay un punto intermedio.  



CARTA VEINTISÉIS                                                                                                        303 

 

“Si, suponiendo lo imposible, que el Corán no fuera la Palabra de 
Allah, se caería como del Trono Divino a la tierra, y no permanecería en ningún 
lugar intermedio. Al estar en el punto de encuentro de las verdades, se 
convertiría en una fuente de supersticiones y mitos. Y si, Allah no lo permita, el 
que proclamó que ese maravilloso decreto no era el Mensajero de Allah (PyB), 
debería bajar de lo más alto de lo alto a lo más bajo de lo bajo, y del grado de 
ser la fuente de los logros y las perfecciones al nivel de ser una mina de engaños 
e intrigas; no podría permanecer en el medio de los dos. Por su parte quien 
miente y fabrica en nombre de Allah cae al más bajo de los grados. 

“Sin embargo es imposible ver permanentemente una mosca como un 
pavo real y ver todo el tiempo los atributos de los pavos reales en la mosca, este 
tema es imposible. Naturalmente, sólo alguien que carezca de toda inteligencia 
o sea tonto o esté borracho podría imaginar que esto es posible.  

“En cuarto lugar: También, si se imagina que el Corán es la palabra del 
ser humano, esto requiere de imaginar que el Corán, que es el comandante 
sagrado de la comunidad de Muhammad (PyB), el ejército más grande y más 
poderoso de la humanidad, es - Allah no lo permita - una falsificación 
impotente, sin valor e infundada. Mientras que, evidentemente, por sus leyes 
poderosas, principios sanos, y órdenes contundentes, ha equipado a aquel 
ejército enorme tanto material, como moral y espiritualmente, le ha dado un 
orden, una regularidad y ha impuesto una disciplina sobre él que es triunfar 
tanto este mundo como en el Siguiente. Ha instruido las mentes, entrenado los 
corazones, triunfado en los espíritus, purificado las conciencias, empleado y 
utilizado los miembros y los miembros de individuos según el grado de cada 
uno. Imaginar que es una falsificación requiere aceptar una imposibilidad cien 
veces más grande. 

“Esta imposibilidad implica la imposibilidad completa adicional de 
suponer que alguien que, por su conducta deliberada a lo largo de su vida 
enseñó a la humanidad las leyes de Allah Omnipotente y por su 
comportamiento honesto instruyó al ser humano en los principios de la verdad, 
y por sus palabras sinceras y razonables mostró y estableció el camino directo 
de moderación y felicidad, y cuando toda su vida da testimonio de esto, sintió 
el gran miedo del castigo Divino y conoció a Allah mejor que nadie y Lo dio a 
conocer, y en manera espléndida ha comandado por mil trescientos cincuenta 
años una quinta parte de la humanidad y en la mitad del globo terráqueo, y por 
sus cualidades renombradas es en verdad el medio de orgullo de la humanidad, 
en efecto, del universo, Allah no lo permita ni en un millón de años, ni temía a 
Allah, ni Lo conocía, ni sabía la dignidad de Allah, y era deshonesto. Porque en 
este tema no hay punto intermedio. Ya que si, para suponer lo imposible, el 
Corán no es la Palabra de Allah, si se cae del Trono Divino a la tierra, no puede 
permanecer en ningún sitio intermedio. En efecto, entonces tiene que ser 
aceptado como la propiedad de un mentiroso. Y en cuanto a esto, oh Satanás, 
aun si fueras cien veces más satánico, no podrías engañar a ninguna mente que 
fuese lo bastante sana, ni persuadir cualquier corazón que no fuera 
corrompido”. 



304                                                                                                                         CARTAS 
Satanás respondió: “¿Cómo que no podría engañarlos? He engañado a 

la mayor parte de la humanidad y sus principales pensadores y han negado el 
Corán y Muhammad.” 

Contesté: “En primer lugar: Cuando se ve de una gran distancia, aún la 
cosa más grande parece ser la más pequeña. Una estrella puede parecer incluso 
como una vela.  

“En segundo lugar: También, cuando se ve tanto secundario como 
superficial, algo que es completamente imposible puede parecer ser posible.  

“Una vez un anciano miraba al cielo para ver la luna nueva del 
Ramadán cuando un pelo blanco se cayó en su ojo. Imaginando que era la 
luna, él anunció: ‘he visto la luna nueva’. Ahora, es imposible que el pelo 
blanco pudiera ser la luna, pero su intención era buscar sólo la luna y el pelo 
era secundario, él no le prestó ninguna atención y pensó que la imposibilidad 
era posible. 

“En tercer lugar: Además, la no aceptación es una cosa y la negación es 
algo completamente diferente. La no aceptación es la indiferencia, es cerrar los 
ojos a algo, una ausencia ignorante de juicio. Muchas cosas completamente 
imposibles pueden estar ocultas, y a la mente no le concierne. En cuanto a 
desmentir, esto no es la no aceptación, sino una aceptación de la inexistencia; 
esto es un juicio. La mente está obligada a trabajar. Entonces un demonio 
como tú tomas la mente de una persona y luego la conduce a la negación. Y, 
mostrando lo falso como verdadero y lo imposible como posible por artimañas 
satánicas como el descuido, la desviación, el razonamiento engañoso, la 
obstinación, los argumentos falsos, el orgullo, el engaño y el hábito, tú haces 
que aquellas criaturas desafortunadas de forma humana caigan en la 
incredulidad traguen la incredulidad y la negación, a pesar de que se 
compongan de innumerables imposibilidades. 

“En cuarto lugar: Además, si se supone que el Corán es la palabra del 
ser humano, se requeriría imaginarlo como su libro opuesto que ha dirigido 
evidentemente a los evliyas purificados, veraces y polos espirituales, quienes 
brillan como estrellas en el cielo del mundo de la humanidad, que ha instruido 
continuamente cada nivel de la gente de perfección en verdad, justicia, 
veracidad, fidelidad, fe y honradez, y que ha asegurado que la felicidad de los 
dos mundos por las verdades de los pilares de la fe y los principios de los pilares 
del Islam, y por el testimonio de estos logros es la verdad necesariamente veraz, 
pura, genuina, absolutamente recta y la más seria – se requeriría imaginar, Allah 
no lo permita, que este Libro estuviera compuesto de las contraposiciones de 
estas cualidades, efectos y luces. Y esto, es como una colección de fabricaciones 
y mentiras, esto es un frenesí de incredulidad que hasta avergonzaría a los 
sofistas, a los demonios y haría que ellos temblaran. 

“Y esta imposibilidad requiere una imposibilidad más fea y detestable 
adicional que Quien, según el testimonio de la religión y la Sharía que él 
proclamó, y las indicaciones unánimes del temor extraordinario de Allah, la 
adoración pura y sincera que él demostró a lo largo de su vida, y como lo 
requieren sus buenas cualidades morales unánimemente atestiguadas en él, y 
según la afirmación de la gente de la verdad y la perfección a quien él crió, era 



CARTA VEINTISÉIS                                                                                                        305 

 

el más creyente, el más firme, el confiable, y el más veraz, fuera – Allah no lo 
permita, y otra vez, Allah no lo permita – un incrédulo, que fuera el menos 
fiable, sin temor de Allah. Imaginar esto requiere imaginar la forma más 
repugnante de las imposibilidades y perpetrar la clase más inicua y viciosa de 
desviación. 

“En Resumen: Como se declara en el Signo Dieciocho de la Carta 
Diecinueve, el pueblo, cuyo entendimiento del Corán se gana escuchándolo, y, 
a modo de suposición, ‘Si el Corán fuese comparado con todos los libros que 
he escuchado y los otros libros del mundo, no se parecería a ninguno de ellos; 
no es de la misma clase que ellos, ni está al mismo nivel. El Corán, entonces, es 
de un grado superior a todos ellos o debajo de todos ellos. Sería imposible que 
estuviese debajo de ellos, y ningún enemigo, ni siquiera Satanás, podría 
aceptarlo. En cuyo caso, el Corán está por sobre todos los demás libros, y es 
por lo tanto un milagro. Y de exactamente igual modo, decimos según la 
prueba categórica llamada ‘el residuo’, tomado de las ciencias de método y 
lógica: 

“¡Oh, Satanás y oh, discípulos de Satanás! El Corán es la Palabra de 
Allah viene tanto del Trono Supremo de Allah como de Su Mayor Nombre, o, 
Allah no lo permita, y otra vez, Allah no lo permita, esto es una falsificación 
humana fabricada en la tierra por alguien sin fe que ni temía a Allah, ni Lo 
conocía. Ante estas pruebas, oh Satanás, no puedes decirlo, ni tampoco podrías 
haberlo dicho, ni tampoco serás capaz de decirlo en el futuro. Por lo tanto, el 
Corán es la Palabra del Creador del universo. Como no hay ninguna razón 
entre los dos; es imposible y no podría ser. Como hemos demostrado de la 
manera más clara y decisiva; y tú lo ha visto y lo has oído”.  

“Del mismo modo, Muhammad (PyB) es Mensajero de Allah y el más 
alto de los profetas y la más superior de las criaturas, o, Allah no lo permita, 
tiene que imaginarse que él es alguien sin fe que ha caído a lo más bajo de lo 
bajo porque él mintió acerca de Allah, y no conocía a Allah, y no creyó en Su 
castigo.19 Y en cuanto a esto, Oh Satanás, ni tú ni los filósofos de Europa ni los 
hipócritas de Asia en quien confías podrían decirlo, tampoco podrías haberlo 
dicho en el pasado, tampoco serás capaz de decirlo en el futuro, no hay nadie 
en el mundo que lo escucharía ni lo aceptaría. Es debido a que la mayor parte 
de la corrupción de aquellos filósofos y la mayor parte de la carencia en la 
conciencia de los hipócritas, incluso, confiesa que ‘Muhammad (PyB) era muy 
inteligente, era el más moral y honesto’. 

“Ya que este tema está restringida a estos dos lados, y el segundo es 
imposible y nadie podría reclamarlo como verdadero y ya que hemos 
demostrado con argumentos decisivos que no hay ninguna razón entre ellos, 

                                                             
19  Confiando en el hecho de que el Corán menciona las blasfemias y obscenidades de los incrédulos, a 
fin de refutarlos, temblando, me han obligado también a usar estas expresiones en forma de imposibilidades a 
fin de demostrar la imposibilidad total y la inutilidad completa de las ideas blasfemas de las personas 
desviadas.  



306                                                                                                                         CARTAS 
seguro y necesariamente, a pesar de ti y de tu grupo y con la certeza absoluta, 
Muhammad (PyB) es el Profeta de Allah, y el más alto de los profetas y la mejor 
de todas las criaturas”.  

Òانالْجسِ وناْلاو لَكالْم ددبِع لاَمالسلاَةُ والص هلَيع 
UNA SEGUNDA, PEQUEÑA OBJECIÓN DE SATANÁS 

 Òِقبِالْح توةُالْمكْرس تÓاءجو *يدتع يبقر هيلاَّلَدلٍ اقَو نظُ ملْفايم
 تÓاءجو*يدعالْو موي كورِذٰلى الصف خفنو *يدحت هنم تاكُنم كذٰل
كُلُّ نفْسٍ معهاسائق وشهِيد* لَقَد كُنت فى غَفْلَةمن هذَٰا فَكَشفْنا 
 *يدتع ىالَدهذَٰام هقَالَ قَرِينو *يددح موالْي كرصفَب كÓطَاءغ كنع

نِيدكُلَّ كَفَّارٍ ع منهى جا فياَلْق 
Una vez leyendo estas aleyas de Sura Qaf, Satanás me dijo: “Piensas 

que los aspectos más importantes de la elocuencia del Corán están en su 
claridad y fluidez de estilo. Pero en esta aleya se salta de un tema al otro. Salta 
de las agonías de la muerte a la Resurrección de los Muertos, del soplido de la 
Trompeta del Juicio Final, a la entrada de los incrédulos en el Infierno. ¿Qué 
fluidez de estilo permanece con estos cambios extraordinarios? En la mayor 
parte del Corán, se unen temas que tienen poca relación entre sí, como este. 
¿Dónde está su elocuencia y suavidad con tal discontinuidad?”  

Yo respondí así: “Después de su elocuencia, uno de los elementos más 
importantes del milagroso Corán de Exposición Milagrosa es su concisión. La 
concisión es uno de los elementos más fuertes y más importantes del milagroso 
Corán. Los casos de esta concisión milagrosa del Corán son tan numerosos y 
hermosos que los eruditos más exigentes quedan maravillados. Por ejemplo: 

 ىقُضو Ôاءالْم يضغى وعاَقْل Ôاءما سيو كÓاءى ملَعاب ضا اَريلَ يق و
ينممِ الظَّاللْقَوا لدعيلَ بقو Òِىودلَى الْجع توتاسو راْلاَم 
 “Esto describe la Gran Inundación y sus consecuencias tan concisa y 

milagrosamente en algunas oraciones cortas que ha hecho que muchos eruditos 
de la retórica se postren ante su elocuencia. Y, por ejemplo: 

كَذَّبت ثَمود بِطَغويها * اذ انبعثَ اَشقَيها * فَقَالَ لَهم رسولُ االلهِ 
 بِهِمبِذَن مهبر هِملَيع مدما فَدوهقَرفَع وها * فَكَذَّبيهقْيساقَةَ االلهِ ون

 فَسويها * ولاَ يخاف عقْبيها



CARTA VEINTISÉIS                                                                                                        307 

 

 “En estas pocas oraciones cortas y con milagro dentro de la concisión, 
fluidez, y claridad, y en un camino que no estropea el entendimiento, el Corán 
relaciona los acontecimientos extraños y trascendentales acerca del pueblo 
Zamud, junto con las consecuencias y su final calamitoso. Y por ejemplo: 

وذَا النون اذْ ذَهب مغاضبا فَظَن اَنْ لَن نقْدر علَيه فَنادىٰ فى 
ينمالظَّال نم تى كُنÒِنا كانحبس تلاَّ اَنا لٰهاَنْ لاَ ا اتالظُّلُم 

Aquí, muchas oraciones están implícitas desde هلَيعرقْدن اَنْ لَن hasta 

اتى الظُّلُمى فادفَن pero estas oraciones omitidas ni estropean el 

entendimiento, ni la fluidez del  estilo. Menciona los elementos más 
importantes, en la historia de Jonás (la paz sea sobre él), y deja el el resto a la 
inteligencia. 

“Y por ejemplo, en la Sura Yusuf, las siete u ocho oraciones entre las 

palabras لُونسفَاَرy يقÒدÒاالصهاَي فوسي han sido saltadas en la concisión. Y 

esto ni perjudica el entendimiento, ni estropea la suavidad del estilo. Hay 
muchísimos casos de esta clase de concisión milagrosa en el Corán que, de 
hecho, son muy hermosos.   

“Sin embargo, la concisión de las aleyas de la Sura Qaf que es en 
particular maravillosa y milagrosa. Ya que cada una de ellas indica el futuro 
realmente terrible de los incrédulos cuando cada día interminable durará 
cincuenta mil años, y las cosas penosas y extremas que les pasarán en las 
revoluciones imponentes del futuro. Esto le hace entender a la mente como un 
relámpago, presentando aquel período largo, largo de tiempo a la imaginación 
como una sola página presente. Refiriendo los acontecimientos que no son 
mencionados a la imaginación, los describe con la fluidez más elevada y 

suavidad de estilo.َونمحرت لَّكُموالَعتصاَنو والَهعمتاٰنُ فَاسالْقُر ذَاقُرِئاو 
 “Y ahora si tienes algo que decir, Oh Satanás, dilo”.  
Satanás contestó: “No puedo oponerme a lo que dices, no puedo 

defenderme. Pero hay muchas personas tontas que me escuchan; y muchos 
demonios con forma humana que me asisten; y muchos faraones entre filósofos 
que aprenden cosas de mí que adulan sus egos, y previenen la publicación de 
trabajos como el tuyo. Por lo tanto no posaré mis armas ante las tuyas”. 
 

يمكالْح يملالْع تاَن كنا انتلَّما علاَّ ما الَن لْملاَ ع كانحبس 
 

* * * 



 

Segundo Tema 
[Este Tema se escribió en respuesta a la sorpresa expresada por quienes 
me sirven permanentemente en relación a las contradicciones 
sorprendentes que ven en mi conducta; y para rectificar las excesivamente 
buenas opiniones sobre mí de dos de mis alumnos.] 

 Veo que algunas de las perfecciones que pertenecen propiamente a las 
verdades del Sabio Corán se atribuyen a los medios que proclaman esas 
verdades. Y esto es erróneo porque lo sagrado de la fuente demuestra efectos 
tan poderosos como muchas pruebas; es a través de ellos que hace que todos 
acepten sus mandamientos. Cada vez que el heraldo o el diputado lo oscurece, 
es decir, cada vez que se dirige la consideración hacia el heraldo, lo sagrado de 
la fuente pierde su efectividad. Es por esto que explicaré una verdad a mis 
hermanos que me demuestran una consideración mayor a la que me 
corresponde. Es como sigue: 
 Una persona puede tener numerosas personalidades, las cuales 
demuestran diferentes cualidades. Por ejemplo, cuando un oficial elevado está 
en su oficina, tiene una personalidad que requiere dignidad y una postura que 
preserve lo elevado del cargo. Si es humilde con cada uno de sus visitantes, 
estará rebajándose y degradará el cargo. Pero su personalidad en su propia 
casa, contrario a su cargo oficial, requiere que deba ser tan modesto como 
pueda. Si demuestra dignidad, es arrogancia. Y así sucesivamente. Es decir, 
una persona tiene una personalidad con respecto a su tarea o trabajo que en 
muchos aspectos contradice su verdadera personalidad. Si esa persona es 
verdaderamente merecedora de su tarea y verdaderamente capaz de ello, las 
dos personalidades están cerca una de la otra. Si no es capaz de ello, por 
ejemplo, si un soldado raso se pone en el cargo de un mariscal de campo, las 
dos personalidades están lejos una de la otra; las cualidades individuales, 
humildes e inferiores del soldado son incompatibles con el carácter elevado y 
superior requerido por el cargo de mariscal de campo. Y entonces, este 
desdichado hermano vuestro tiene tres personalidades, que son muy distantes 
entre sí, verdaderamente muy distantes. 
 La Primera: Con respecto a ser el heraldo de la tesorería elevada del 
Sabio Corán, tengo una personalidad temporaria que pertenece solamente al 
Corán. El carácter extremadamente exaltado requerido por el cargo de heraldo 
no es mi carácter; no tengo tal carácter. Más bien consiste de las cualidades 
necesarias de ese cargo y de esa tarea. Todo lo que vean en mí de este tipo de 
cualidad no es mío, entonces no crean que yo lo tengo; le pertenece al cargo. 
 La Segunda Personalidad: A través de la gracia de Allah Todopoderoso, 
se me da una personalidad en el momento de la adoración, cuando giro hacia 
la Corte Divina; esta personalidad muestra ciertas marcas. Estas marcas surgen 
de “conocer las faltas de uno, darse cuenta de la pobreza y de la impotencia de 
uno y buscar refugio con absoluta humildad en la Corte Divina”, que son las 
bases del significado de la adoración. A través de esta personalidad, me 
reconozco más desdichado, impotente, pobre y lleno de fallas que cualquier 



CARTA VEINTISÉIS                                                                                                        309 

 

otra persona. Si todo el mundo me alabara y me aplaudiera, no podría hacerme 
creer que soy bueno o que poseo alguna perfección de cualquier tipo.  
 La Tercera: Tengo mi verdadera personalidad, es decir, la personalidad 
degenerada del Viejo Said, es decir, ciertas venas de carácter heredado del 
Viejo Said. A veces se inclina hacia la hipocresía y desea un rango y fama. 
También, porque no vengo de una familia noble, se observan características 
humildes, como mi frugalidad al punto de la tacañería.  
 ¡Hermanos míos! No voy a describir las muchas faltas secretas o malos 
estados de mi personalidad para no ahuyentarlos definitivamente.  
 Y entonces, hermanos míos, ya que no soy alguien capaz ni de un 
cargo elevado, esta personalidad mía está muy lejos del carácter requerido por 
los deberes de ser un heraldo y de adoración; no muestra sus marcas. También, 

según la regla de: تطْ نِيسرش تيا قَابِلر قح ادد Allah Todopoderoso 

ha demostrado compasivamente Su poder en mí de modo que Él emplea mi 
personalidad, que es como la del soldado raso más bajo, para servir a los 
misterios del Corán, que se parece al cargo más exaltado de mariscal de campo. 
¡Agradecido sea Allah cien mil veces! El alma maligna es más vil que cualquier 
otra y la tarea es más elevada que cualquier otra… 
 

 اَلْحمد للّهٰ هذَا من فَضلِ ربÒِى
 
 

* * * 
 
 



 

Tercer Tema 
 ٺ

 يااَيهاالناس اناخلَقْناكُم من ذَكَرٍواُنثَى وجعلْناكُم شعوباوقَبائلَلتعارفُوا
 Es decir: 

 لتعارفُوامناسبات الْحياةاْلاجتماعيةفَتعاونواعلَيهالاَ لتناكَروافَتخاصموا
“Los he creado como pueblos, naciones y tribus, para que se conozcan entre sí 
y conozcan las relaciones entre ustedes en la vida social y se ayuden 
mutuamente; no para que se consideren como extraños, rechazándose unos a 
otros, ni para alimentar la hostilidad y la enemistad”.  

Este tema tiene siete asuntos. 
Primer Asunto:  Ya que la verdad elevada expresada por la aleya 

mencionada anteriormente se relaciona a la vida social, me he visto obligado a 
escribirla con la lengua no del Nuevo Said, que quiere retirarse de la vida social, 
sino del Viejo Said, que estuvo involucrado en la vida social del Islam; está 
escrita con la intención de servir al Corán de Poderosa Estatura y formando un 
escudo contra los ataques injustos en su contra. 

Segundo Asunto: Para explicar el principio de “conocerse y ayudarse” 
que indica la aleya, decimos esto: un ejército está dividido en divisiones, las 
divisiones en regimientos, los regimientos en batallones, compañías y luego en 
pelotones, de modo que cada soldado puede conocer sus muchas diferentes 
conexiones y sus tareas relacionadas; entonces los miembros del ejército 
pueden realizar verdaderamente una tarea general gobernada por el principio 
de ayuda mutua y sus vidas sociales se pueden guardar de los ataques del 
enemigo. Este arreglo no es para que se divida y se separe, ni que una 
compañía deba competir con otra, ni que un batallón sea hostil con otro, ni que 
una división actúe en oposición a otra.  
 De la misma manera, la sociedad Islámica como un todo es un ejército 
enorme que se ha dividido en tribus y grupos. Pero tiene mil y un aspectos de 
unidad. El Creador de sus grupos es uno y el mismo, su Proveedor es uno y el 
mismo, su Profeta es uno y el mismo, su qibla es una y la misma, su Libro es 
uno y el mismo, su país es uno y el mismo; del mismo modo, mil cosas son una 
y la misma. 
 Que todas estas cosas son una y la misma requiere hermandad, amor y 
unidad. Es decir, como esta aleya pronuncia, al estar divididos en grupos y 
tribus debería conducir al reconocimiento mutuo y la ayuda mutua, no a la 
antipatía y la hostilidad mutua. 



CARTA VEINTISÉIS                                                                                                        311 

 

Tercer Asunto:  La idea del nacionalismo ha avanzado muchísimo en 
este siglo. Los astutos tiranos europeos en particular despiertan esto entre los 
musulmanes de forma negativa, para poder dividirlos y devorarlos.  
 Además, en el nacionalismo hay un deleite del alma maligna, un placer 
negligente y un poder desfavorable. Por esta razón a quienes se ocupan con la 
vida social en esta época no se les puede decir que renuncien a la idea del 
nacionalismo. Sin embargo, el nacionalismo es de dos tipos. Uno es negativo, 
desfavorable y dañino; se alimenta al devorar a otros, persiste a través de la 
hostilidad con los otros y es conciente de lo que está haciendo. Es la causa de 
enemistad y disturbios. Es por esto que un Hadiz establece: 

 .اْلاسلاَميةُجبت الْعصبِيةَ الْجاهليةَ
Y el Corán decreta: 

 ٰلَ اللّهزفَاَنةيلاهةَالْجيمةَ حيمالْح ى قُلُوبِهِموافكَفَر ينلَ الَّذعذْ جا
سكينته علَى رسوله وعلَى الْمؤمنِين واَلْزمهم كَلمةَالتقْوى 

 وكَانوااَحق بِهاواَهلَهاوكَانَ اللّٰه بِكُلÒِ شيءÌ عليما
 El Hadiz y la aleya anteriores rechazan en términos definitivos cualquier 
nacionalismo negativo y racismo. Para el positivo, la nacionalidad sagrada 
Islámica no deja necesidad de ellos.  
 ¿Qué raza hay que tenga trescientos cincuenta millones de miembros? 
¿Y qué nacionalismo puede obtener para quienes suscriben a él tantos 
hermanos – y hermanos eternos – en lugar del Islam? El nacionalismo negativo 
ha causado un daño incalculable a lo largo de la historia. 
 En Breve: Debido a la combinación de algunas ideas de nacionalismo 
con su política, los Omeyas ofendieron al Mundo del Islam, y además arrojaron 
muchas calamidades sobre sí mismos. También, las naciones europeas han 
avanzado muchísimo sobre la idea del racismo durante este siglo; los horrendos 
eventos de la Guerra Mundial mostraron qué tan dañino es para la humanidad 
el nacionalismo negativo, así como también la enemistad perpetua y mala de 
los franceses y alemanes. Y con nosotros, en el Segundo Período Constitucional 
– como “las múltiples lenguas” en la destrucción de la Torre de Babel, conocida 
como la “ramificación de los pueblos”, que resultó en su división y 
esparcimiento – se formaron varias sociedades refugiadas conocidas como 
“clubes”, principalmente por los armenios y griegos, debido a la idea del 
nacionalismo negativo, que fue la causa de la división. Y desde entonces, el 
estado de quienes han sido devorados por los extranjeros debido a esos clubes 
y a quienes han hecho desdichados ha demostrado el daño del nacionalismo 
negativo. 
 En cuanto al presente, cuando los pueblos y tribus del Islam están más 
necesitados unos de otros y cada uno está más oprimido y más empobrecido 



312                                                                                                                         CARTAS 
que el otro y son aplastados por el dominio extranjero, considerarse como 
extraños debido a la idea de nacionalismo y considerarse enemigos es una 
calamidad tan grande que no se puede describir. Simplemente es un delirio tal 
como girar la cabeza de serpientes venenosas para no ser picados por un 
mosquito y luchar con el mosquito – debido a la idea del nacionalismo – para 
no darle importancia a las naciones europeas, que son como enormes 
dragones, en un momento que con su codicia insaciable sus manos codiciosas 
están abiertas, por cierto, en efecto ayudarlos y alimentar la enemistad con los 
compatriotas en las provincias del Este o los hermanos musulmanes del Sur y 
para asumir posiciones opuestas a ellos, es extremadamente perjudicial y 
peligroso. En todo caso, no hay enemigos entre los del Sur como para que 
deban enfrentarse. Lo que viene del Sur es la luz del Corán; la luz del Islam vino 
de allí; está presente entre nosotros y se encuentra en todas partes.  
 Así, ser hostiles con aquellos hermanos musulmanes es indirectamente 
dañino para el Islam y el Corán. Y la hostilidad hacia el Islam y el Corán es 
hostilidad de un tipo hacia las vidas de este mundo y del Más Allá de todos esos 
compatriotas.  Con el pensamiento de servir a la vida social en nombre del 
patriotismo, ¡destruir los fundamentos de las dos vidas no es patriotismo sino 
una estupidez! 

Cuarto Asunto: El nacionalismo positivo surge de una necesidad interna 
de vida social y es la causa de asistencia mutua y solidaridad; asegura una 
fortaleza beneficiosa; es el medio de fortalecer aún más la hermandad Islámica.  
 Esta idea de nacionalismo positivo debe servir al Islam, debe ser su 
fuerte y armadura; no debe tomar su lugar porque hay una hermandad 
multiplicada por cien dentro de la hermandad del Islam que persiste en el Reino 
Intermedio y el Mundo de la Eternidad. Entonces, sin importar cuán fuerte sea 
la hermandad nacional, puede ser como un velo para ello. Pero establecerlo en 
lugar de la hermandad Islámica es un crimen tonto como reemplazar el tesoro 
de diamantes dentro de un fuerte con las piedras del fuerte y tirar los diamantes 
a la basura.  
 ¡Oh, hijos de esta tierra, que son la gente del Corán! Desafiando a todo 
el mundo, han proclamado al Corán como sus estandartes no por seiscientos 
años sino por mil años desde la época Abasí. Han hecho de vuestra 
nacionalidad el fuerte del Corán y del Islam. Han silenciado a todo el mundo y 
rechazado los horribles ataques, confirmando así la aleya:  

ياْتى اللّهٰ بِقَومٍ يحبهم ويحبونه اَذلَّة علَى الْمؤمنِين اَعزة علَى 
بِيلِ اللّٰهى سونَ فداهجي رِينالْكَاف  . 

 Ahora deben abstenerse y tener miedo de acceder a las estratagemas de 
Europa y los embusteros que los imitan, así confirmando lo anterior de la aleya 
mencionada. 
 Una Situación Que Merece Atención: Al ser los más numerosos de los 
pueblos Islámicos, en todas partes del mundo hay turcos y son musulmanes. No 
se han dividido en musulmanes y no musulmanes como los otros pueblos. 



CARTA VEINTISÉIS                                                                                                        313 

 

Donde sea que haya turcos, son musulmanes. Los turcos que abandonaron el 
Islam o que no son musulmanes ya no son turcos, como los húngaros. Incluso 
en pequeños pueblos hay tanto musulmanes como no musulmanes.  
 ¡Oh, hermano turco! ¡Tú, en particular, ten cuidado! Tu nacionalidad se 
ha fundido con el Islam y no se puede separar de él. ¡Si los separas, estarás 
exterminado! Todas las obras gloriosas del pasado se registran en el libro de las 
obras del Islam. Ya que ningún poder puede erradicar estas obras gloriosas de 
la faz de la tierra, ¡no las erradiques de tu corazón debido a las sugerencias 
malignas y las artimañas de Satanás! 

Quinto Asunto: Abrazando la idea del nacionalismo, los pueblos 
emergentes de Asia están imitando a Europa precisamente en todos los sentidos 
y van camino a sacrificar muchos de sus asuntos sagrados. Sin embargo, cada 
nación requiere una vestimenta apropiada a su estatura particular. Incluso si el 
material es el mismo, el estilo tiene que ser diferente. Una mujer no se puede 
vestir con el uniforme de un gendarme. Y como un maestro de religión anciano 
no se puede vestir como un bailarín de tango, la imitación ciega también 
frecuentemente hace que la gente sea un hazmerreír. Esto es así por los 
siguientes motivos: 
 Primero: Si Europa es un negocio, un cuartel, Asia es como un campo y 
una mezquita. Un comerciante puede ir a un baile, pero un campesino no. La 
situación de un cuartel y la de una mezquita no puede ser la misma.  
 Además, la aparición de la mayoría de los profetas en Asia y el 
surgimiento de la mayoría de los filósofos en Europa es un signo, una 
indicación, del Decreto Divino eterno de lo que hará surgir a los pueblos 
asiáticos y los hará progresar y gobernar es la religión y el corazón. En cuanto a 
la filosofía y la ciencia, debería ayudar a la religión y al corazón, no tomar su 
lugar.  
 Segundo: Es un error grave comparar la religión del Islam con la del 
Cristianismo y ser indiferente hacia la religión como lo es Europa. Primero, 
Europa tiene su religión. El hecho de que los líderes europeos como 
principalmente Wilson, Lloyd George y Venizelos sean fanáticos de su religión 
como sacerdotes, da testimonio de que Europa tiene su religión e incluso es 
fanática en un sentido. 
 Tercero: Comparar el Islam con el Cristianismo es una comparación 
falsa y equivocada porque se ha fanatizado en su religión, Europa no ha sido 
civilizada; se ha vuelto civilizada al renunciar a su fanatismo.  
 Además, la religión provocó trescientos años de guerra entre ellos. Y 
desde que fue el medio para que los tiranos déspotas aplasten a la gente 
común, los pobres, y que los pensadores estuvieron al poder, sintieron todos un 
desprecio temporario por la religión. Sin embargo, en el Islam, la historia da 
testimonio de que además de una ocasión, la religión no ha sido la causa de la 
guerra interna.  
 También, cuando la gente del Islam ha adherido en serio a su religión, 
ha avanzado en proporción de esa época, alcanzando un gran progreso. Testigo 
de esto es el gran maestro de Europa, el estado Islámico de Andalucía. Y cada 



314                                                                                                                         CARTAS 
vez que la comunidad Islámica ha sido indiferente con la religión, se ha 
sumergido en desdicha y ha decaído.  
 Además, el Islam ha protegido a los pobres y a la gente común con 
medidas compasivas como imponer el pago del zakat y prohibir la usura y el 

interés; y según frases como َونربدتونَ٭ اَفَلاَيفَكَّرتلُونَ٭اَفَلاَيقعاَفَلاَي ha 

aclamado y alentado el razonamiento y el conocimiento y ha protegido a los 
eruditos; en consecuencia, el Islam siempre ha sido el bastión y el lugar de 
recurso de los pobres y de la gente educada. No hay razón para ofenderse con 
el Islam. El misterio de la sabiduría de que el Islam difiera en varios sentidos del 
Cristianismo y de las otras religiones es esta:  
 La base del Islam es la afirmación pura de la Unidad Divina; no les 
atribuye ningún efecto real a las causas ni a los intermediarios, sin darles ningún 
valor con respecto a la creación y posición. El Cristianismo, sin embargo, ya 
que ha aceptado la idea de que Jesús es el Hijo de Allah, les da valor a las 
causas y a los intermediarios; no puede romper el egoísmo. Simplemente le 
adjudica una manifestación de soberanía Divina a sus santos y personas 
notables, así confirmando la aleya: 

اللّٰه وند نا مابباَر مهانبهرو مهاربذُوا اَحختا 
Es por esto que, junto con mantener su orgullo y egoísmo, aquellos cristianos 
que ocupan los rangos mundanales más elevados son religiosos y fanáticos, 
como el ex presidente norteamericano, Wilson. En el Islam, la religión de la 
Unidad Divina, quienes están en las posiciones mundanales más elevadas 
renuncian a su egoísmo y orgullo o bien renuncian a su religión en cierta 
medida. Por esta razón, algunos se vuelven indiferentes o incluso irreligiosos. 

Sexto Asunto:  Para quienes exceden los límites de las ideas del 
nacionalismo negativo y del racismo les decimos: 
 Primero: La faz de la tierra y especialmente este país nuestro ha visto 
desde épocas remotas numerosas migraciones y cambios de población. 
Además, después de que el centro del gobierno Islámico se estableciera en este 
país, otros pueblos fueron atraídos por él y se establecieron aquí. Como 
consecuencia, sólo cuando la Tabla Preservada se revele, las razas 
verdaderamente se distinguirán unas de otras. Construir movimientos y 
patriotismo sobre la idea de una raza verdadera es tanto sin sentido como 
extremadamente dañino. Es por esta razón que uno de los líderes de los 
nacionalistas y quienes apoyan el racismo, que es muy indiferente con la 
religión, se vio obligado a decir: “Si el idioma y la religión son lo mismo, la 
nación es la mismo”. Ya que esto es así, lo que será tomado en cuenta serán las 
relaciones del idioma, la religión y el país, no la verdadera raza. Si los tres son 
lo mismo, esa es por cierto una nación fuerte. Y si uno está ausente, aún está 
dentro de los límites del nacionalismo.  
 Segundo: Describiremos como ejemplos, dos de las cientos de ventajas 
de la nacionalidad sagrada del Islam ha obtenido para la vida social de los hijos 
de esta tierra: 



CARTA VEINTISÉIS                                                                                                        315 

 

 El Primero: Lo que le permitió a este estado Islámico, siendo sólo veinte 
o treinta millones, preservar su vida y su existencia en la faz de todos los 
grandes estados de Europa fue la siguiente idea en su ejército, que surgió de la 
luz del Corán: “Si muero, seré un mártir; y si mato, seré un gazi”. Enfrentaron la 
muerte con absoluto fervor y anhelo, riéndose en su cara. Siempre hicieron 
temblar a Europa. ¿Qué puede mostrarse en el mundo que hará surgir tan 
elevada abnegación en el espíritu de los soldados que tienen corazones puros y 
que son ingenuos? ¿Qué patriotismo se puede inculcar en su lugar? ¿Qué puede 
hacerlo sacrificar deseosamente su vida y todo su mundo? 
 El Segundo: Cada vez que los dragones (los grandes países) de Europa 
le han dado un golpe al estado islámico, han hecho llorar y gritar a trescientos 
cincuenta millones de musulmanes. Entonces, para no hacerlos llorar y sufrir, 
los colonialistas han retirado sus manos; las han bajado incluso mientras las 
elevaban para golpear. ¿Qué poder se puede establecer en lugar de esta fuerza 
de apoyo constante que de ninguna manera se puede menospreciar? ¡Que lo 
muestren! Sí, esa fuerza de apoyo enorme no se debe ofender con el 
nacionalismo negativo y el patriotismo independiente. 

Séptimo Asunto: Les decimos a quienes demuestran un patriotismo 
excesivo en un nacionalismo negativo: si verdaderamente aman a esta nación y 
se compadecen de ella, sean patriotas de modo tal que la compasión se dirija 
hacia la mayoría de sus miembros. Porque si sirven a la vida social negligente y 
pasajera de la minoría, que no necesitan compasión, de un modo que es lo 
contrario de la compasión para la mayoría, eso no es patriotismo. Porque las 
obras patrióticas realizadas con la idea del racismo negativo pueden ser 
beneficiosas temporalmente para dos de ocho. Reciben la compasión que surge 
de ese patriotismo del que no son merecedores. Mientras que los otros seis de 
los ocho son ancianos o enfermos o aquejados por problemas, o son niños, o 
son muy débiles o son gente piadosa que piensa seriamente en el Más Allá; 
estas personas quieren una luz, un consuelo, una compasión, frente a la vida 
del Reino Intermedio y el Más Allá, hacia el que se vuelven, más que a la vida 
mundanal; necesitan las manos patriotas benditas. ¿Qué patriotismo podría 
permitir que se extinguiera su luz, la destrucción de su consuelo? ¡Ay! La 
compasión por la nación, la abnegación por la nación, ¿dónde quedaron? 
 La esperanza en la Misericordia Divina no se debe perder, porque Allah 
Todopoderoso no provocará que perezcan por los contratiempos temporarios ni 
el ejército magnificente ni la comunidad poderosa de la gente de esta tierra, a 
quienes Él ha empleado durante mil años en el servicio del Corán, asignándolos 
como sus estandartes. Una vez más, Él encenderá esa luz y hará que continúen 
con su tarea, si Allah lo permite. 
 

* * * 
 



 

Cuarto Tema 
[NOTA: Los Diez Asuntos de este Cuarto Tema no están 
conectados entre sí de la misma manera que los Cuatro Temas 
de esta Carta Veintiséis no están conectados. En cuyo caso, no 
se debe buscar la conexión. De la manera que se me ocurrió, 
así fue escrita. Es parte de una carta a uno de mis alumnos 
importantes y consiste en las respuestas a cinco o seis de sus 
preguntas.] 

LA PRIMERA 
 Segundo: En tu carta mencionas que en las explicaciones e 

interpretaciones deينالَمالْع Òِبرse dice que hay  dieciocho mil mundos y 

preguntas sobre la sabiduría de este número. 
 Hermano mío, en este momento no conozco la sabiduría de este 
número, pero puedo decir esto, que las frases del Sabio Corán no están 
restringidas a un solo significado; más bien, ya que el Corán se dirige a todos 
los niveles de la humanidad, sus frases son como universales o todos que 
comprenden significados para cada nivel. Los significados que se exponen son 
como las partes de la ley general. Cada comentador Coránico, cada adepto, 
menciona una parte del todo. Basado en su descubrimiento o en sus pruebas o 
en su camino, prefiere un significado. Así, en esta aleya también, un grupo 
develó un significado que se corresponde con ese número. 
 Por ejemplo, las aleyas: 

انيغبلاَ ي خزرابمهنيب انيقلْتنِ ييرحالْب جرم 

a las que los evliyas le adjudican importancia, recitándolas repetidamente en sus 
invocaciones, son partes con significados que comprenden desde el mar de la 
soberanía y el mar de la adoración en las esferas de la necesidad y la 
contingencia respectivamente, hasta los mares del mundo y del Más Allá, hasta 
los mares del Mundo de lo Oculto y el Mundo Manifiesto y hasta los océanos 
del Norte, Sur, Este y Oeste, y hasta el Golfo Adriático y el Persa, hasta el 
Mediterráneo y el Mar Negro y su bósforo, donde se encuentra el pez de coral, 
el Mar Rojo y el Canal de Suez, y hasta los lagos de agua fresca y salada, hasta 
los variados lagos de agua fresca debajo del suelo y los lagos de sal sobre él y al 
lado de él, y hasta los pequeños lagos llamados ‘los grandes ríos’, como el Nilo, 
el Tigris y el Éufrates, y los mares salados grandes en los que fluyen. Se puede 
referir a cualquiera de éstos y pueden ser en sus significados literales o 
metafóricos. 



CARTA VEINTISÉIS                                                                                                        317 

 

 Del mismo modo, ينالَمالْع Òِبر لّٰهل دماَلْح abarca numerosas 

verdades. Los evliyas que develan los misterios de la creación y la gente de 
realidad las interpretan de modos diferentes según  sus descubrimientos.  
 Personalmente, creo que en los cielos hay miles de mundos; algunas de 
las estrellas pueden ser cada una un mundo. Sobre la tierra también, cada tipo 
de ser es un mundo. Cada ser humano es un pequeño mundo también. En 

cuanto al término ينالَمالْع Òِبرsignifica “cada mundo está administrado, 

sustentado y gobernado directamente a través de la soberanía de Allah 
Todopoderoso”.  
 Tercero: El Más Noble Mensajero de Allah (PyB) dijo: 

فُسِهِموبِ اَنيبِع مهرصا اَبريمٍ خبِقَو ٰاللّه ادذَااَرا. Y en el Sabio Corán, 

José (p.) dijo:    ِوءةٌبِالسارلاَمÓ فْسنَّ النفْسِى ان ئÒِرااُبمو . Sí, quien se 

vanagloria y confía en sí mismo es desafortunado. Mientras que quien ve sus 
propias faltas es afortunado. ¡Entonces eres afortunado! Sin embargo, a veces 
sucede que el alma maligna se transforma en ‘el alma culpable’ o ‘el alma 
tranquila’, pero le delega las armas y equipamiento a los nervios. Y los nervios y 
venas de temperamento continúan su función hasta el fin de la vida. A pesar de 
que el alma maligna murió mucho antes, sus deberes siguen en función. Ha 
habido grandes evliyas y personas purificadas que se han quejado de sus almas 
malignas mientras sus almas estaban ‘tranquilas’. Se han lamentado de la 
enfermedad del corazón mientras sus corazones estaban completamente sanos e 
iluminados. Así, lo que aflige a estas personas no es el alma maligna sino la 
función del alma maligna que ha sido delegada a los nervios. La enfermedad no 
es del corazón sino de la imaginación. Hermano mío, si Allah lo permite, lo que 
te está atacando no es tu alma maligna ni la enfermedad del corazón sino el 
estado que, como hemos dicho, por la naturaleza humana y para perpetuar la 
lucha, ha sido transferido a los nervios y resulta en progreso constante.  
 

* * * 
 



 

SEGUNDO ASUNTO 
 Las explicaciones de las tres preguntas hechas por el viejo maestro de 
religión se encuentran en varias partes de Risale-i Nur. Por ahora haremos una 
breve alusión a ellas. 
 Su Primera Pregunta: Muhyi'l-Din al-'Arabi le dijo en su carta a Fakhr 
al-Din Razi: “Conocer a Allah es diferente a saber que Él existe”. ¿Qué significa 
esto y cuál fue su objetivo al decir esto? 
 Primero: En la introducción de la Palabra Veintidós, que le leíste, la 
comparación y el ejemplo que muestra la diferencia entre la verdadera 
afirmación de la Unidad Divina y la afirmación universal de la Unidad Divina 
señalan a este objetivo, mientras que el Segundo y el Tercer Lugar de Parada 
de la Palabra Treinta y Dos y sus objetivos lo aclaran.  
 Y Segundo: Muhyi'l-Din al-'Arabi le dijo eso a Fakhr al-Din Razi, que 
era una autoridad de los líderes de teología, porque las autoridades de los 
principios de la religión y las exposiciones de los eruditos de teología en relación 
a los principios de la fe y la existencia del Necesariamente Existente y la Unidad 
Divina fueron insuficientes desde el punto de vista de Muhyi'l-Din al-'Arabi.  
 Sí, el conocimiento de Allah obtenido por medio de la teología no 
brinda un conocimiento completo y un sentido cabal de la presencia Divina. Sin 
embargo, cuando se obtiene según el método del Corán de Milagrosa 
Exposición, brinda tanto un conocimiento completo como el sentido total de la 
presencia Divina. Si Allah lo permite, todas las partes de Risale-i Nur realizan la 
tarea de una lámpara eléctrica sobre la carretera llena de luz del Corán de 
Milagrosa Exposición.  
 Además, sin importar qué deficiente sea el conocimiento de Allah, 
Fakhr al-Din Razi obtuvo por medio de la teología que aparecía desde el punto 
de vista de Muhyi'l-Din al-'Arabi, el conocimiento alcanzado por el camino sufí 
es deficiente en la misma proporción en relación al conocimiento obtenido a 
través del significado del legado de la profecía directamente del Sabio Corán. 
Porque para alcanzar el sentido constante de la presencia Divina, el camino de 

Muhyi'l-din al-'Arabi dice: ولاَّها ودجولاَم yendo tan lejos como para negar 

la existencia del universo. En cuanto a los otros, nuevamente para obtener el 

sentido constante de la presencia Divina, dijeron: ولاَّها ودهشلاَم entrando 

en un extraño estado como si se arrojara al universo al olvido absoluto. 
 Sin embargo, el conocimiento de Allah obtenido del Sabio Corán, 
además de brindar el sentido constante de la presencia Divina, no condena al 
universo a la inexistencia ni lo aprisiona en el olvido absoluto. Más bien lo 
libera de su despropósito y lo emplea en nombre de Allah Todopoderoso. Todo 
se vuelve un espejo que arroja conocimiento sobre Allah. Como dijo Sa'di 

Shirazi:گَاردرك رِفَتعماَز ترِيسفْتى دقرورهاريوشظَرِهنرد 



CARTA VEINTISÉIS                                                                                                        319 

 

 En todo, una ventana se abre hacia el conocimiento de Allah. 
 En algunas de las Palabras hemos ilustrado las diferencias entre el 
camino de los eruditos de teología y la carretera verdadera tomada desde el 
Corán con la siguiente comparación: Por ejemplo, para obtener agua, algunos 
traen el agua desde un lugar alejado por medio de cañerías y excavando debajo 
de las montañas. Algunos también al excavar pozos en todas partes obtienen el 
agua. El primer tipo está lleno de dificultades; las cañerías se bloquearon y se 
rompieron, pero aquellos que saben cómo excavar pozos y extraer agua, 
pueden encontrar agua en todas partes sin problemas.  
 Exactamente de la misma manera, los eruditos de teología cortan las 
cadenas de las causas en las extremidades del mundo con la imposibilidad de la 
causalidad y las secuencias causales, entonces con eso demuestran la existencia 
del Necesariamente Existente. Viajan por el camino largo. Sin embargo, la 
verdadera carretera del Sabio Corán encuentra agua en todas partes y la extrae. 
Cada una de sus aleyas hace brotar el agua en donde sea que golpee, como la 
Vara de Moisés. Hace que todo recite la regla:  

داحو هلَى اَنلُّ عدةٌ تآي لَه Ìءيش Òِى كُلفو 

 Además, la fe no se obtiene solamente a través del conocimiento; 
muchas de las facultades sutiles tienen una parte en la fe. Tal como cuando la 
comida entra al estómago, se distribuye de varias maneras a varios miembros, 
así también después de entrar al estómago de la mente, los asuntos de la fe que 
vienen a través del conocimiento se absorben por el espíritu, el corazón, el 
corazón interno, el alma y otras facultades sutiles; cada uno recibe su parte 
según su nivel; si no reciben su parte, es deficiente. Así Muhyi'l-Din al-'Arabi, le 
informaba a Fakhr al-Din Razi sobre este punto.  

* * * 

TERCER ASUNTO 
 ¿De qué manera la aleya: منِى آدابنمكَر لَقَدو se ajusta a la aleya: 

 ?  انه كَانَ ظَلُوماجهولاً

 La Respuesta: Hay explicaciones en las Palabras Once y Veintitrés y es 
el Segundo Fruto de la Quinta Rama de la Palabra Veinticuatro. Un resumen de 
su significado es este: 
 Con Su perfecto poder, Allah Todopoderoso hace muchas cosas de una 
sola cosa, hace que una cosa realice numerosas tareas y escribe mil libros en 
una sola página; así también Él creó al ser humano como una especie 
abarcativa en lugar de muchas especies. Es decir, Él quiso que a través del ser 
humano, una sola especie, se realizaran tantas funciones como la cantidad de 
niveles distintos de todas las especies de animales. Por esta razón, Él no ubicó 
un límite innato a las facultades y los sentidos de los seres humanos, ni ninguna 
restricción natural, y los dejó libres. Las facultades y los sentidos de los otros 



320                                                                                                                         CARTAS 
animales están limitados y bajo una restricción natural. Mientras que las 
facultades de cada ser humano pueden deambular libremente por una distancia 
interminable hacia lo infinito. Porque debido a que el ser humano es un espejo 
de las manifestaciones del Creador de los Nombres del Universo, a sus 
facultades se les ha dado una capacidad infinita.  
 Por ejemplo, incluso si todo el mundo se le diera al ser humano, con su 

codicia, dirá: زِيدم نلْ مه .  Y a través de su egoísmo, encuentra aceptable 

que mil personas sufran daño para su propio beneficio. Y así sucesivamente. 
Hay un desarrollo ilimitado en la mala moralidad y puede alcanzar el nivel de 
los Nimrods y Faraones; según la forma intensiva de la aleya mencionada 
anteriormente, puede convertirse en muy cruel. Similarmente, puede manifestar 
progreso interminable en la buena moralidad y puede avanzar hacia el nivel de 
los profetas y veraces.  
 Además, contrariamente a los animales, el ser humano es ignorante 
sobre todas las cosas necesarias para la vida y está obligado a aprender todo. 
Necesita de innumerables cosas y, en consecuencia, según la forma intensiva de 
la misma aleya, es muy ignorante. Pero cuando los animales vienen al mundo, 
necesitan pocas cosas y pueden aprender todas las cosas que necesitan, todas 
las condiciones de sus vidas, en uno o dos meses, o incluso uno o dos días, o 
en algunos casos, en una o dos horas. Es como si se hubieran perfeccionado en 
otro mundo y vinieran así. Pero entonces el ser humano sólo puede ponerse de 
pie en uno o dos años y en quince años recién puede ser capaz de distinguir 
entre lo que es beneficioso y lo que es dañino. La forma intensiva de “muy 
ignorante” indica esto también. 

* * * 

CUARTO ASUNTO 
 Pregunta usted sobre la sabiduría contenida en: 

لاَّ اللّٰها لهبِلاَا كُمانيمواادÒدج La sabiduría en ello se ha mencionado en 

muchas de las Palabras y un aspecto de ella es como sigue: 
 Ya que el ser humano y el mundo en el que vive son constantemente 
renovados, necesita renovar su fe constantemente. Porque en realidad cada ser 
humano individual consiste de muchos individuos. Se puede considerar como 
un individuo diferente en cada año de su vida, o más bien, en tantos días o 
incluso horas de su vida. Porque debido a que un solo individuo está sujeto al 
tiempo, es como un modelo y cada día que pasa se viste en la forma de otro 
individuo. 
 Además, tal como existe dentro del ser humano esta pluralidad y 
renovación, así también el mundo en el que vive está en movimiento. Se va y 
es remplazado por otro. Varía constantemente. Cada día abre la puerta de otro 
mundo. En cuanto a la fe, es tanto la luz de la vida de cada individuo en esa 
persona, como es la luz del mundo en el que vive. Y en cuanto a ‘No hay dios 
sino Allah’, es la llave con la que se prende esa luz.  



CARTA VEINTISÉIS                                                                                                        321 

 

 Entonces, el alma maligna, el deseo, las dudas y Satanás ejercitan una 
gran influencia sobre el ser humano. Para dañar su fe, la mayor parte del 
tiempo son capaces de beneficiarse de su negligencia, para engañarlo con sus 
artimañas y así extinguir la luz de la fe con dudas e incertidumbres. También, el 
ser humano es propenso a actuar y a pronunciar palabras que aparentemente 
se oponen a la Sharía y que desde el punto de vista de algunas autoridades 
religiosas no son menos que la incredulidad. En consecuencia, hay una 
necesidad de renovar la fe todo el tiempo, a cada hora, cada día.  
 Pregunta: Los maestros de la teología académica envolvieron al mundo 
con los conceptos abreviados de la contingencia y de la creación, y al haberlo 
desechado, por así decirlo, demostraron la Unidad Divina. Y una escuela sufí, 
para experimentar la presencia de Allah dentro de afirmar Su Unidad por 

completo, dijo: ولاَّها ودهشلاَم Así se olvidaron del universo y arrojaron el 

velo del olvido sobre él y entonces experimentaron por completo la presencia 
Divina. Otra escuela sufí, para afirmar verdaderamente la Unidad Divina y para 

entrar en presencia de Allah por completo, dijo: ولاَّها ودجولاَم Relegaron el 

universo al nivel de imaginación y lo arrojaron a la inexistencia y luego entraron 
la presencia Divina por completo. Pero señalas que en el Corán hay una 
carretera poderosa además de estos tres caminos. Y dices que su marca es la 

frase: ولاَّها ودبعلاَمy  ولاَّها ودقْصلاَم ¿Puedes mostrar una breve prueba 

de esta carretera que se relaciona a la afirmación de la Unidad Divina y señala 
un camino corto que lleva hacia ella? 
 La Respuesta: Todas las Palabras y Cartas de Risale-i Nur señalan esa 
carretera. Por ahora, como deseas, indicaremos concisamente una prueba de 
ello extensiva, larga y poderosa. 
 Cada cosa en el mundo le adjudica cada cosa a su propio Creador. Y 
cada objeto diseñado artísticamente en este mundo demuestra que todos los 
objetos son las obras de su propio diseñador. Y cada acto creativo del universo 
demuestra que todos los actos creativos son los actos de su propio autor. Y 
cada nombre que se manifiesta en los seres indica que todos los nombres son 
los nombres y títulos de su significante. Es decir, cada cosa es una prueba 
directa de la Unidad Divina y una ventana que brinda conocimiento de Allah.  
 Cada objeto, especialmente si es animado, es un espécimen en 
miniatura del universo, una semilla del mundo y un fruto del globo terráqueo. 
Ya que esto es así, quien creó ese espécimen en miniatura, esa semilla y ese 
fruto debe ser también quien creó a todo el universo. Porque el creador del 
fruto no puede ser otro más que el creador del árbol que lo carga.  
 Y entonces, del mismo modo en que cada objeto le adjudica todos los 
otros objetos a su propio diseñador, cada acto también le adjudica todos los 
otros actos a su hacedor. Porque vemos que cada acto creativo aparece como 
la punta de una ley de creatividad que es tan extensiva como para abarcar a la 



322                                                                                                                         CARTAS 
mayoría de los otros seres y es tan larga como para alcanzar desde las partículas 
hasta las galaxias. Es decir, quien realiza el acto creativo debe ser el hacedor de 
todos los actos creativos que están ligados a la ley universal que abarca a 
aquellos seres y se estira desde las partículas hasta las galaxias. 
 Por cierto, quien le da vida a una mosca debe ser quien crea a todos los 
insectos y animales y quien le da vida a la tierra. Y quien gira las partículas 
como si fueran derviches mevlevíes debe ser quien pone en movimiento 
sucesivamente a los seres tan lejos como el sol que viaja por los cielos con sus 
planetas, porque la ley es una cadena y los actos creativos están ligados a ella. 
 Es decir, tal como cada objeto le adjudica todos los otros objetos a su 
diseñador y cada acto creativo le atribuye todos los actos a su hacedor, de 
exactamente la misma manera, cada Nombre Divino manifestado en el 
universo le adjudica todos los Nombres a Quien él mismo describe y demuestra 
que ellos son Sus títulos. Porque los nombres manifestados en el universo son 
como círculos que se cruzan, mezclándose entre sí como los siete colores de la 
luz; se ayudan mutuamente y se perfeccionan y adornan las obras de arte entre 
sí.  
 Por ejemplo, el instante en que el Nombre de Dador de Vida se 
manifiesta sobre una cosa y se le da vida, el Nombre de Omnisciente también 
se manifiesta; ordena con sabiduría el cuerpo que es la morada de ese ser vivo. 
Al mismo tiempo, el Nombre de Munificente se manifiesta; adorna la morada 
del ser vivo. Así también, la manifestación del Nombre de Compasivo aparece; 
presenta las necesidades del cuerpo con ternura. En ese mismo instante, la 
manifestación del Nombre de Proveedor aparece; provee el sustento material y 
espiritual necesario para que continúe la existencia del ser vivo de maneras 
inesperadas. Y así sucesivamente. Eso significa que a quienquiera que 
pertenezca el Nombre de Dador de Vida, el Nombre de Omnisciente, que es 
luminoso y abarcativo en el universo, también es Suyo. El Nombre de 
Compasivo, que alimenta a todos los seres con ternura, también es Suyo. Y el 
Nombre de Proveedor, que sustenta a todos los seres vivos con munificencia, es 
Su Nombre y título. Y así sucesivamente.  
 Es decir, cada Nombre, cada acto, cada objeto es una prueba de 
Unidad Divina, y esa prueba tal que cada uno es una marca de Unidad Divina 
y cada uno es un sello de la Unicidad Divina que se ha inscrito en las páginas 
del universo y en las líneas del siglo. Cada uno indica que todas las palabras del 
universo, que se llaman seres, son inscripciones trazadas por la pluma de su 
propio escriba.  

 لهى لاَ القَب نونَ مبِيالنا واَن ا قُلْتلُ مقَالَ اَفْض نلَى مع Òِلص مٰاَللّه
مÒلسو بِهحصو هلَى آلع و ٰلاَّ اللّها 

* * * 
 
 



CARTA VEINTISÉIS                                                                                                        323 

 

QUINTO ASUNTO 
 Segundo: Pregunta  usted en vuestra carta si َّلاا لهلاَااللّٰه  es suficiente 

en sí mismo. Es decir, en relación a la segunda parte, pregunta: ¿puede alguien 

que no dice  ولُ اللّٰهسر دمحم encontrar la salvación? La respuesta a esto 

es muy larga, entonces por ahora sólo diremos esto: 
 Las dos partes de la profesión de fe no se pueden separar; se prueban 
entre sí, se comprenden entre sí; una no puede estar sin la otra. Ya que el 
Profeta (PyB) fue el Sello de los Profetas y el heredero de todos los profetas, él 
está al comienzo de todos los caminos que conducen a Allah. No puede haber 
un camino a la realidad y la salvación fuera de su poderosa carretera. Todos 
aquellos con conocimiento interno de Allah y las autoridades de quienes han 
investigado la realidad han dicho, al igual que Sa'di Shirazi: 

 También محالَست سعدى براه نجات٭ظَفَربردنْ جزدرپىِ مصطَفَى

dijeron: ىدمحالْم اجهنلاَّ الْما وددسقِ مكُلُّ الطُّر 

 Sin embargo, a veces sucede que la gente puede estar en la carretera de 
Muhammad (PyB) y dentro de él sin saber que es la carretera de Muhammad. 
 Y también a veces sucede que no conocen al Profeta, pero el camino 
que toman es parte de la carretera de Muhammad (PyB). 
 También sucede que estando en un estado de éxtasis o absolutamente 
inmerso en contemplación o habiéndose retirado del mundo, sin pensar en la 

carretera de Muhammad (PyB), َّلاا لهلاَااللّٰه  es suficiente para ellos. Sin 

embargo, un aspecto más importante es este: no aceptar es una cosa, mientras 
que la aceptación de no ser es otra. Quienes están en éxtasis y los reclusos o 
quienes no han oído o no conocen al Profeta o no piensan en él para que él los 

acepte. Son ignorantes en ese sentido. Sólo saben de للاَّلاَاا هٰاللّه  con respecto 

al conocimiento de Allah. Pueden estar entre quienes se salvarán. Pero si 
quienes han oído sobre el Profeta (PyB) y conocen su mensaje no lo afirman, 

no reconocen a Allah Todopoderoso. Para ellos, la frase َلا لهلاَّااللّٰاه  sola no 

expresa la afirmación de la Unidad Divina, que es el medio de la salvación. 
Porque eso no es la no aceptación desde la ignorancia, que puede ser una 
excusa hasta cierto punto, sino que es la aceptación de no ser, que es negación. 
Una persona que niega a Muhammad (PyB), que con sus milagros y obras fue 
el orgullo del universo y la gloria de la humanidad, por cierto en ningún sentido 
puede recibir ninguna luz y no reconocerá a Allah. Sin embargo… eso es 
suficiente por ahora. 



324                                                                                                                         CARTAS 

SEXTO ASUNTO 
 Tercero: Algunos de los términos usados en el Primer Tema, llamado 
Una Disputa Con Satanás, sobre el camino de Satanás, fueron muy 
vehementes. A pesar de haberse modificado con expresiones como “¡Que Allah 
no lo permita! ¡Que Allah no lo permita!” y “Suponiendo que fuera posible”, 
aún así me hicieron temblar. Hay una cantidad de pequeñas modificaciones en 
la parte que después le enviaron a usted; ¿ha podido corregir vuestra copia 
acorde a ello? Lo dejo a vuestro criterio; puede saltear cualquiera de esos 
términos que considere necesario.  
 Mi querido hermano, ese Tema tiene una gran importancia porque el 
maestro de los ateos es Satanás. Sólo cuando Satanás es silenciado sus 
imitadores no serán engañados. Que el Sabio Corán mencione las viles 
expresiones de los incrédulos me dio coraje. Temblando e imaginando lo 
imposible, usé las expresiones ridículas que los miembros del Grupo de Satanás 
están obligados por su forma a aceptar y de cualquier manera pronuncian a 
través de sus lenguas, para demostrar lo absolutamente despreciable del camino 
de Satanás. Pero al usarlos, los confinamos a los más bajo del pozo y tomamos 
posesión de todo el campo en nombre del Corán; expusimos sus fraudes. 
Considera la victoria a través de la siguiente comparación: 
 Por ejemplo, imaginemos un minarete alto cuya punta toca los cielos y 
en cuya base se ha excavado un pozo que llega al centro de la tierra. Dos 
grupos están discutiendo sobre dónde debería estar un hombre entre la cima 
del minarete y el fondo del pozo para que toda la gente escuche su llamado a la 
oración a lo largo de todo el país. El primer grupo dice: “Él está en la cima del 
minarete recitando el llamado a la oración al universo porque lo oímos; está 
vivo; es elevado. Por cierto no todos lo pueden ver en ese lugar tan elevado, 
pero según sus niveles, todos pueden verlo en una posición, sobre un escalón, 
cuando sube a él y cuando desciende. Saben por ello que él lo asciende y cada 
vez que aparece, es alguien de estatura elevada”. Sin embargo, el otro grupo 
satánico y tonto dice: “No, su posición no es la cima del minarete; en cualquier 
lugar que aparezca, su lugar es el fondo del pozo”. Pero nadie en absoluto lo ha 
visto en el fondo del pozo, ni puede verlo allí. Supongamos que fuera pesado y 
sin voluntad como una piedra, entonces por cierto hubiera estado en el fondo 
del pozo y alguien lo hubiera visto. 
 Ahora, el campo de batalla de estos dos grupos opuestos es la distancia 
larga que se estira desde la cima del minarete hasta el fondo del pozo. La gente 
iluminada, llamada el Grupo de Allah, señala al muédano en la cima del 
minarete para aquellos que tienen una mirada elevada. Y para quienes cuyas 
miradas no se pueden elevar tan lejos y para los que son cortos de vista, 
muestran a ese muédano supremo sobre un escalón cada uno según su nivel. 
Una pequeña pista es suficiente para ellos y demuestra que el muédano no es 
un objeto sin vida como una piedra sino un hombre perfecto que trepa y 
aparece y hace el llamado a la oración cuando quiere. En cuanto al otro grupo, 
conocido como el Grupo de Satanás, pronuncian estúpidamente: “Muéstralo a 
todos en la cima del minarete, si no, su lugar es el fondo del pozo”. En su 



CARTA VEINTISÉIS                                                                                                        325 

 

estupidez no saben que el hecho de no ser conocido para todos en la cima del 
minarete surge del hecho que la vista de todos no se eleva tanto. También, de 
modo exagerado, quieren reclamar posesión de toda la distancia con excepción 
de la cima del minarete.  
 Luego aparece alguien para resolver la disputa entre las los 
comunidades. Le dice al Grupo de Satanás: “¡Ustedes, grupo desfavorable! Si la 
posición de ese muédano supremo hubiera sido en el fondo del pozo, tendría 
que haber sido sin vida, inanimado e impotente como una piedra. No podría 
haber sido él quien apareciera sobre los escalones del pozo y en los niveles del 
minarete. Ya que lo ven allí, por cierto no es impotente, sin vida y sin realidad. 
Su posición será la cima del minarete. En cuyo caso, muéstrenlo en el fondo del 
pozo – que de ninguna manera pueden hacerlo, ni podrían hacer que alguien 
crea que está allí – o ¡quédense en silencio! La arena de su defensa es el fondo 
del pozo. Lo que queda de arena y la larga distancia es la arena de esta 
comunidad bendita; donde sea que lo muestren de no ser en el fondo del pozo, 
ganarán el caso”.  
 Así, como esta comparación, el Tema sobre la disputa con Satanás 
toma la larga distancia del Trono Divino hasta el suelo desde el Grupo de 
Satanás y a la fuerza conduce a ese grupo a una esquina. Deja el lugar más 
irracional, más imposible y más despreciable para ellos. Los conduce a un 
agujero tan estrecho que nadie puede entrar en él y toma posesión de toda la 
distancia en nombre del Corán.Si se les pregunta qué es el Corán, responden: 
“Es un buen libro escrito por un hombre que enseña la buena moralidad”, 
entonces se les dice: “En todo caso es la Palabra de Allah y estás obligado a 
aceptarla como tal. Porque según tu camino, ¡no puedes decir que es ‘bueno’!” 
 Si se les pregunta qué saben sobre el Profeta y responden: “Era una 
persona muy inteligente con buena moral”, entonces se les dirán: “Creen, en 
ese caso, porque si él fue muy moral e inteligente, debió haber sido el 
Mensajero de Allah. Porque que dijeran que fue ‘bueno’ no está dentro de los 
límites de lo que aceptan, no pueden decir eso según su camino”. Y así 
sucesivamente. Se pueden aplicar más aspectos de realidad a otras alusiones en 
la comparación. 
 Como consecuencia de esto, el Primer Tema, en el que se disputa con 
Satanás, no obliga a los creyentes a saber los milagros de Muhammad (PyB) y 
conocer sus pruebas ciertas para preservar su fe. Un pequeño indicio, una 
pequeña prueba, salva su fe. Todas las obras, todas las cualidades, toda la 
conducta de Muhammad (PyB) son cada una como un milagro, asumiendo que 
su posición esté en lo más alto de lo alto, no en lo más bajo de lo bajo en el 
fondo del pozo.  

* * * 

SÉPTIMO ASUNTO 
Un asunto instructivo: 

[Estoy obligado, a través de la indicación de siete signos que fortalecerán la 
fuerza espiritual de algunos de mis amigos que, teniendo preocupaciones 
infundadas se están volviendo desanimados, a narrar un favor divino y una 



326                                                                                                                         CARTAS 
instancia de protección Divina que pertenecen solamente al servicio del Corán, 
para que pueda salvar a aquellos amigos con sus débiles venas de 
temperamento. Cuatro de los siete signos muestran cómo recibieron los golpes 
absolutamente contrarios a sus intenciones, debido a que asumieron posiciones 
hostiles hacia mí no personalmente sino con respecto a mi servicio del Corán, 
puramente por objetivos mundanales y mientras son amigos. Mientras tres de 
los signos fueron amigos serios y también son amigos constantemente, que para 
encontrar el favor con ‘los mundanales’ y lograr algún objetivo mundanal y así 
pueden sentir confianza, temporalmente falló en mostrar la postura varonil 
requerida por la amistad. Sin embargo, desafortunadamente, cada uno de esos 
tres amigos fue castigado contrariamente a sus objetivos.] 

 Los primeros cuatro amigos superficiales, que después mostraron 
enemistad: 
 El Primero: Empleando varios medios, un Oficial de Distrito suplicó por 
una copia de la Palabra Diez. Le di una, pero luego, para ser promovido, 
renunció a mi amistad y asumió una posición hostil. Tomó la forma de queja 
ante Gobernador y de informar sobre mí. Pero como una marca de favor por el 
servicio del Corán, no fue promovido sino despedido.  
 El Segundo: Mientras era un amigo, por sus superiores y para atraer la 
atención de ‘los mundanales’, otro Oficial de Distrito asumió una posición 
competitiva y hostil no contra mi persona sino con respecto a mi servicio del 
Corán y recibió un golpe contrario a sus intenciones. Fue sentenciado a dos 
años y medio de prisión por un asunto inesperado. Más tarde pidió oraciones 
de un siervo del Corán; tal vez será salvado, si Allah lo permite, ya que se 
ofrecieron oraciones por él.  
 El Tercero: Un maestro pareció ser un amigo y lo consideré como tal. 
Luego se mudó a Barla para establecerse y eligió adoptar una actitud 
desfavorable. Pero recibió un golpe contrario a sus intenciones: fue enviado a 
otro puesto de enseñar a servir en el ejército. Fue enviado lejos de Barla. 
 El Cuarto: Había un maestro, un memorizador del Corán, lo vi como 
piadoso, yo era sinceramente amigable con él con la esperanza de que me 
mostrara amistad al servir el Corán. Luego, para encontrar un favor con los 
mundanales, se volvió muy frío con nosotros y se asustó, por una sola cosa que 
dijo un oficial. Él también recibió un golpe contrario a sus intenciones; fue 
reprendido severamente por el inspector y fue despedido.  
 Así, estos cuatro hombres recibieron esos golpes por su animosidad. Sin 
embargo, los siguientes tres amigos, ya que no mostraron la actitud varonil que 
una amistad seria demanda, no recibió golpes, sino que fueron alertados en 
contra de a sus intenciones, que fueron una especie de advertencia. 
 El Primero: Una persona respetada que era un estudiante mío muy 
importante, serio y verdadero solía escribir constantemente la colección Risale-i 
Nur y diseminarla. Cuando llegó un elevado oficial confundido y ocurrió un 
incidente, ocultó lo que había escrito, así como también temporalmente 
renunció a copiarla para no sufrir ninguna dificultad o privación en manos de 
‘los mundanales’ y estaría a salvo de su mal. Pero como una marca de su error 
de temporalmente dejar su servicio del Corán, durante un año, sufrió 
constantemente la calamidad de ser sentenciado a pagar una multa de mil liras. 



CARTA VEINTISÉIS                                                                                                        327 

 

Cada vez que tenía la intención de escribir más copias y regresaba a su posición 
anterior, se lo absolvía del caso, hasta que finalmente, alabado sea Allah, fue 
absuelto. Con su pobreza, se salvó de pagar mil liras.  
 El Segundo: Para obtener la buena opinión y la consideración de ‘los 
mundanales’ y del nuevo oficial, mi amigo corajudo, serio y valiente hace cinco 
años sin pensarlo e involuntariamente no se reunió conmigo por muchos meses, 
a pesar de ser mi vecino. Ni siquiera me visitó durante Ramadán o la Fiesta. 
Pero la cuestión del pueblo resultó contraria a su intención y perdió su 
influencia.  
 El Tercero: Un memorizador del Corán solía reunirse conmigo una o 
dos veces a la semana, se volvió un líder en la oración y para ponerse el 
turbante, me abandonó durante dos meses. Ni siquiera me visitó durante la 
Fiesta. Pero contrariamente a su intención y a la práctica usual, no se le 
permitió llevar el turbante, a pesar de que había actuado como líder en la 
oración por siete u ocho meses.  
 Hay numerosos incidentes como estos, pero no se los he mencionado 
para no ofender a la gente involucrada. Sin importar qué débil sea cada signo, 
una fuerza se percibe al unirse. Uno forma la opinión de que – no dirigido hacia 
mí, porque no me considero merecedor de ningún favor – sino puramente en 
relación a servir al Corán, llevamos a cabo ese servicio bajo la protección 
soberana y el favor Divino. Mis amigos deberían pensar en esto y no dejarse 
llevar por temores infundados. Ya que estos incidentes son una concesión 
Divina por mi servicio y ya que es su causa no de orgullo sino de 

agradecimiento y ya que está el decreto de: ْثÒدفَح كÒِبر ةما بِنِعاَم و les 

he explicado estas cosas a mis amigos en privado. 
* * * 

OCTAVO ASUNTO 
[Éste forma el pie de página del tercer ejemplo del Tercer Punto sobre el 
Quinto de los obstáculos para hacer Iytijad, en la Palabra Veintisiete.] 

 Una Pregunta Importante: Algunos eruditos que han investigado en las 
realidades han dicho que cada una de las palabras del Corán y de las súplicas y 
otras glorificaciones de Allah iluminan las facultades espirituales del ser humano 
de numerosas formas, proveyendo sustento espiritual. Entonces si los 
significados no son conocidos, las palabras solas no los expresan totalmente y 
son insuficientes. Las palabras son una vestimenta; ¿no sería más útil si se 
cambiara y toda la gente se vistiera con los significados con palabras de sus 
propios idiomas? 
 La Respuesta: Las palabras del Corán y de las glorificaciones del Profeta 
no son vestimentas sin vida; son como la piel viva del cuerpo; por cierto que 
con el paso del tiempo, se han vuelto la piel. Las vestimentas se cambian, pero 
sería dañino para el cuerpo si la piel cambia. Las palabras benditas como las de 
las cinco oraciones diarias y el llamado a la oración se han vuelto la marca y el 
signo de sus significados usuales. Y las marcas y signos no se pueden cambiar. 



328                                                                                                                         CARTAS 
Frecuentemente he observado y estudiado en mí mismo un estado que 
experimento. El estado es una realidad y es esta: 
 El Día de Arafat, la víspera de la Fiesta del Sacrificio, solía recitar la 
Sura al-Ijlás cientos de veces. Observaba que algunos de mis sentidos 
inmateriales recibían sustento algunas veces, luego dejarían de hacerlo y se 
detendrían. Otras, como la facultad del pensamiento reflexivo, se volverían 
hacia el significado por un momento, recibirían su parte, luego también se 
detendrían. Y algunos, como el corazón, recibirían su parte con respecto a 
ciertos conceptos que eran el medio de un placer espiritual, luego también 
quedarían en silencio. Y así sucesivamente. Gradualmente, con la repetición 
sólo de algunas, las facultades sutiles permanecerían y se cansarían sólo mucho 
después que los otros; continuarían sin necesidad de más significado y estudio. 
La negligencia no fue perjudicial para estos, como sí lo fue para la facultad de 
pensamiento. Suficiente para ellos fue el significado usual contenido en las 
marcas y signos, con el resumen del significado que comprenden las palabras y 
las palabras llenas de significado. Si el significado se hubiera pensado en ese 
punto, le hubiera causado aburrimiento dañino. De todos modos, aquellas 
facultades sutiles que continúan no necesitan estudio y comprensión, más bien 
muestran la necesidad de recuerdo, consideración y ánimo. Y las palabras que 
son como la piel son suficientes para ellos y realizan la tarea del significado. 
Especialmente al recordar a través de aquellas palabras árabes que son la 
Palabra de Allah y el discurso Divino, son medios de refulgencia constante.  
 Así, este estado que yo mismo experimenté muestra que es muy dañino 
expresar en otro idioma verdades como el llamado a la oración y el tesbihat que 
sigue a las oraciones obligatorias y las Suras del Corán como Fatiha y al-Ijlás, 
que se repiten todo el tiempo. Porque cuando las palabras Divinas y de las 
palabras del Profeta (PyB) que son la vertiente constante, se pierden, la parte 
constante de aquellas constantes facultades sutiles también se pierde. También 
es dañina la pérdida del mínimo de diez méritos por cada letra y la negligencia 
y la oscuridad provocada al espíritu por los términos humanos de las 
traducciones debido al sentido de la presencia Divina que no persiste para 
todos a lo largo de las oraciones.  

 Por cierto, como dijo el Imám A’zam que َلاٰلاَّاللّها لها  la marca y el 

signo de la afirmación de Unidad Divina, decimos lo siguiente: la gran mayoría 
de las palabras de glorificación y alabanza Divina y en especial de aquellos que 
hacen el llamado a la oración y las oraciones obligatorias, se han vuelto como 
marcas y signos. Como signos, se consideran más con su significado usual de la 
Sharía, más que con su significado literal. Entonces según la Sharía, no es 
posible cambiarlos. Una persona sin educación puede incluso aprender 
significados concisos de ellos, que todos los creyentes deberían conocer; es 
decir, un resumen de su significado. ¿Cómo esa gente que pasa toda su vida 
con el Islam y aún así llenan sus cabezas con trivialidades interminables puede 
excusarse por no aprender en una o dos semanas un resumen de los 
significados de estas palabras benditas que son la clave de la vida eterna? 



CARTA VEINTISÉIS                                                                                                        329 

 

¿Cómo pueden ser musulmanes? ¿Cómo pueden llamarse ‘gente razonable’? 
¡No es razonable destruir los casos protectores de aquellas vertientes de luz por 
la haraganería de los holgazanes como ellos! 
 Además, de cualquier nación que pueda ser, quien dice: ‘¡Subhanallah!’ 
comprende que está declarando que Allah Todopoderoso está libre de todo 
defecto. ¿No es suficiente? Si se vuelve al significado en su propio idioma, lo 
estudia una vez desde el punto de vista del intelecto. Mientras que si lo repite 
cien veces al día en su verdadera forma, aparte de la parte de su intelecto de 
estudiar, el resumen de las palabras, que es de las palabras y se esparce y se 
combina con las palabras, es el medio de muchas luces y mucha refulgencia. En 
especial lo sagrado que recibe de las palabras que son el discurso Divino y la 
refulgencia y las luces que proceden de lo sagrado, son muy importantes.  
 En Breve: Nada en absoluto se puede establecer en lugar de las 
sagradas palabras Divinas que son los casos protectores de los fundamentos de 
la religión, ni nada puede tomar su lugar, ni nada puede realizar sus tareas. 
Incluso si pueden expresarlas temporalmente, no pueden hacerlo de forma 
permanente ni de manera sagrada y elevada.  
 Sin embargo, en cuanto a las palabras que son los casos protectores de 
los asuntos teóricos de la religión, no hay necesidad de que ellos cambien 
porque esa necesidad es rechazada al predicar, enseñar, aconsejar y otras 
formas de instrucción. 
 Para Concluir: El idioma árabe, del idioma de la gramática y la 
elocuencia de las palabras del Corán son tan abarcativos que son intraducibles. 
Incluso puedo decir que es imposible traducirlas. Si alguien duda esto, que se 
refiera a la Palabra Veinticinco sobre la elocuencia. Lo que llaman traducciones 
son significados abreviados y deficientes. ¿Cómo se pueden comparar esos 
significados con los conceptos vivos y verdaderos de las aleyas del Corán, que 
tienen muchos aspectos de ramificación? 

* * * 

NOVENO ASUNTO 
[Un asunto importante y confidencial y un misterio relacionado a la 
cercanía de Allah.] 

 El grupo más grande del Mundo del Islam, la gente veraz y del camino 
recto, llamada Ahl al-Sunna wa’l Yama’at o sunitas, han preservado las 
verdades del Corán y la fe al seguir al pie de la letra las nobles Prácticas del 
Profeta (PyB) dentro de los límites del camino recto. La gran mayoría de los 
evliyas han surgido dentro de esta esfera. Otros evliyas han aparecido fuera de 
algunos de los principios de los sunitas y en el camino opuesto a sus reglas. Así, 
quienes han considerado a este grupo de evliyas se han dividido en dos grupos: 
 Un grupo ha negado su cercanía de Allah porque se oponen a los 
principios de los sunitas. Incluso han ido tan lejos como para declarar que 
algunos de ellos son incrédulos. 
 El otro grupo son los que los siguen. Ya que aceptan su cercanía de 
Allah, dicen que: “La verdad no se restringe al camino de los sunitas”. Han 



330                                                                                                                         CARTAS 
formado un grupo de innovadores e incluso han llegado al extravío. No saben 
que: Cada persona que es bien guiada no puede ser un guía. Sus sheiks deben 
ser excusados por sus errores porque estaban extasiados pero sus seguidores no 
tienen excusa.  
 En cuanto al grupo del medio, no niegan la cercanía de Allah de los 
evliyas, pero no aceptan sus modos y caminos. Dicen: “Sus palabras que se 
oponen a los principios de la religión fueron declaraciones metafóricas de las 
cuales no se conoce el significado, o bien los evliyas estaban equivocados, 
sobrepasados por sus estados mentales”.  
 Desafortunadamente, el primer grupo, en especial los eruditos externos, 
han negado a los evliyas de gran importancia con la intención de proteger el 
camino sunita y han sido obligados a acusarlos de extravío. Y sus seguidores, 
que forman el segundo grupo, han dejado el camino recto por su excesiva 
buena voluntad hacia los sheiks de ese tipo y han caído en innovación e incluso 
extravío.  
 Hubo una situación conectada a esto que ocupó mi mente por mucho 
tiempo: en un momento crucial maldije a un grupo de extraviados. Entonces 
una fuerza espiritual impresionante surgió frente a mi maldición; devolvió mi 
oración y me impidió repetirla.  
 Entonces vi que facilitado por una fuerza espiritual en sus actividades 
equivocadas, ese grupo de personas extraviadas estaba conduciendo a la gente 
que había llevado detrás y tenían éxitos. Ya que se había combinado con un 
deseo que no surgía sólo de la compulsión sino del poder de la cercanía de 
Allah, algunos de los creyentes se estaban dejando llevar por ese deseo, 
considerando al grupo favorablemente sin considerarlo muy malo. 

 Cuando percibí estos dos secretos, tuve miedo. انَ اللّٰهحبفَس dije, 

“¿Puede haber otra cercanía que no sea la del camino verdadero? En especial 
una corriente terrible de extravío, ¿puede la gente veraz presentarse y 
apoyarlo?” Entonces un bendito Día de Arafat, siguiendo una práctica Islámica 
digna de alabar, recité la Sura al-Ijlás cientos veces y a través de su refulgencia, 
el asunto que estaba escrito bajo el nombre de “Respuesta a una pregunta 
importante” y, a través de la misericordia Divina, la siguiente verdad también 
fue impartida a mi corazón impotente. La verdad es esta: 
 Similar a la historia famosa y significativa de Yibali Baba, que se narró 
en la época del Sultán Mehmed el Conquistador, algunos de los evliyas están en 
un estado de éxtasis mientras parecen ser racionales y razonables. Otros 
parecen estar sobrios y al mando de sus facultades razonables y a veces entran 
en un estado fuera de esto. Una clase de este tipo de personas está confundida 
y no puede distinguir las cosas. Aplican un asunto que ven mientras están en 
estado de intoxicación al estado de sobriedad. Están equivocados y no saben 
que lo están. Allah preserva a algunos extasiados y no entran en el extravío 
durante su viaje espiritual. Mientras otros no son preservados y se pueden 
encontrar en las sectas de innovación y extravío. Se ha creído posible que ellos 
estén entre los incrédulos.  



CARTA VEINTISÉIS                                                                                                        331 

 

 Así, porque están temporal o permanentemente en un estado de 
éxtasis, son como “lunáticos bendecidos”. Y porque son como lunáticos 
bendecidos y libres, no son responsables. Y porque no son responsables, no se 
los puede castigar. Con la persistencia de su cercanía de Allah extasiada, 
emergen como seguidores de los extraviados e innovadores; hacen que sus 
caminos se vuelvan populares en cierto grado y desfavorablemente hacen que 
surjan algunos creyentes y gente veraz que entran en ellos. 

* * * 

DÉCIMO ASUNTO 
[Algunos amigos solicitaron que se explique un principio en relación a los 
visitantes. Esa es la razón de este escrito.] 

 Se debe saber que quien nos visita viene con respecto a la vida 
mundanal y esa puerta está cerrada, o bien viene con respecto a la vida del Más 
Allá y en ese aspecto hay dos puertas: viene suponiendo que mi persona está 
bendecida o tiene un rango espiritual y esa puerta también está cerrada porque 
no me gusto a mí mismo y no me gustan las personas que gustan de mí. Todo 
el agradecimiento sea para Allah Todopoderoso Quien hizo que yo no gustara 
de mí mismo. O bien viene sólo con respecto a que soy el heraldo del Sabio 
Corán. Quien entra por esta puerta, lo acepto con gusto. También hay tres 
tipos: un amigo o hermano o estudiante.  
 Las características y condiciones del amigo son éstas: Definitivamente 
tiene que apoyar nuestro trabajo y servicio conectado con Risale-i Nur y las 
luces del Corán. No debería apoyar de manera sentida la injusticia, las 
innovaciones o el extravío, ni debería intentar beneficiarse a sí mismo.  
 Las características y condiciones del hermano son éstas: Junto con 
trabajar verdadera y seriamente para diseminar Risale-i Nur, está realizar las 
cinco oraciones obligatorias y no cometer los siete pecados graves.  
 Las características y condiciones del estudiante son éstas: Sentir como si 
la colección Risale-i Nur fuera de su propiedad, escrita por él mismo y saber 
que su tarea vital, el trabajo de su vida, está al servicio y la diseminación de 
ella.  
 Estos tres niveles están conectados con mis tres personalidades. El 
amigo está conectado con mi personalidad individual y esencial. El hermano 
está conectado con mi personalidad que surge de mi adoración y de ser un 
siervo de Allah Todopoderoso. Y el estudiante está conectado con mi 
personalidad respecto de ser un heraldo del Sabio Corán y de la tarea de la 
maestría.  
 Estos encuentros arrojan tres frutos: 
 El Primero: Con respecto a ser un heraldo, es recibir instrucción en 
relación a las joyas del Corán de mí mismo o bien de Risale-i Nur. Incluso si es 
sólo una simple lección. 
 El Segundo: Con respecto a la adoración, es tener una parte de mis 
ganancias del Más Allá.  



332                                                                                                                         CARTAS 
 El Tercero: Es volvernos juntos hacia la Corte Divina y enceguecer el 
corazón de uno a Allah Todopoderoso y buscar el éxito y la guía trabajando 
juntos al servicio del Sabio Corán.  
 Si es un estudiante, cada mañana está conmigo en nombre y a veces 
también en la imaginación y recibe una parte.  
 Si es un hermano, está varias veces conmigo con su nombre particular y 
forma en mis súplicas y ganancias y recibe una parte. Entonces está incluido 
entre todos los hermanos y lo entrego a la misericordia Divina de modo que 
cuando digo “mis hermanos y hermanas” en la oración, él está entre ellos. Si no 
los conozco, la misericordia Divina los conoce y los ve. 

Si es un amigo que realiza las oraciones obligatorias y renuncia a los 
pecados graves, está incluido en mis oraciones entre todos mis hermanos. La 
condición es que estas tres categorías me incluyen en sus súplicas y en sus 
ganancias espirituales. 

 دشوصِ يصرالْم انيننِ كَالْبمؤلْمل نمؤقَالَ اَلْم نلَى مع Òِلص مٰاَللّه
مÒلسو بِهحصو هلَى آلعا وضعب هضعب 

يمكالْح يملالْع تاَن كنا انتلَّما علاَّ ما الَن لْملاَ ع كانحبس 
 لَقَد ا اللّٰهيندلاَ اَنْ هلَو ىدتهنا لا كُنمهذَا وا ليندى هالَّذ ٰلّهل دماَلْح

Òِقا بِالْحنÒِبلُ رسر تÓاءج 
اَللّهٰم يامن اَجاب نوحافى قَومه ويامن نصرابراهيم علَى اَعدائه ويا 
 ناميو وباَي نعرالض فكَش ناميو قُوبعلَى يا فوسي عجاَر نم
اَجاب دعوةَ زكَرِياءÓ و يا من تقَبلَ يونس ابن متى نسئَلُك بِاَسرارِ 
 ههذراشفَظَ نحتفَظَنِى وحاَنْ ت اتابجتسالْم اتوعالد هابِ هذحاَص

الرسائلِ ورفَقَائهِم من شرÒِشياطينِ اْلانسِ والْجِنÒِ وانصرناعلَى 
 اضراَم فاشو مهتبكُراونتبكُر فاكْشاوفُسِنلَى اَناالْنكلاَتاونائداَع

ينآم ينآم ينآم قُلُوبِهِم ا وقُلُوبِن 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Carta Veintisiete 
 
[Esta carta consiste de cartas delicadas y bellas, que son pura realidad, escritas 
por el autor de Risale-i Nur para sus alumnos, así como también algunas que 
están escritas por los estudiantes de Risale-i Nur para su Maestro, y entre sí, 
describiendo las bendiciones y refulgencia que habían recibido por estudiar 
Risale-i Nur. Esta carta valiosa no se incluyó aquí porque es tres o cuatro veces 
el tamaño de la presente colección, pero se publicó por separado bajo los títulos 
de Barla Lahikası, Kastamonu Lahikası y Emirdag Lahikası.] 
 
 
 

* * * 
 
 
 
 
 



 

Carta Veintiocho 
[Esta Carta consiste de Ocho Asuntos] 

 
El Primer Asunto, que es la Primera Parte 

 

ؤyُُ]�َْb YَÀْونَ  ُyّ«ِª ­ُْc³ْ¦ُ ْن úٺ٭ا 

 Segundo: Quieres que yo interprete ahora el sueño que tuviste hace tres 
años, estos tres días después de reunirte conmigo, cuyo significado se ha 
evidenciado. Ese sueño hermoso, bendito y con una  buena noticia, se ha 
encomendado al pasado, entonces ¿no tengo razón al decir lo siguiente frente a 
ello, ya que ha demostrado su significado? 

ربخ مى گُويم سمشاَز مسم٭غُلاَمِ شنم متسرپ به شن مبه شن 
تاسدخ انتوسب انويرهكْسِ م٭ عتاسيلامِ اَوه دى كالاَتيآنْ خ 
 Sí, hermano mío, nos hemos acostumbrado a debatir sobre las 
enseñanzas en relación a la pura realidad. Ya que debatir sobre los sueños en 
forma de investigación, cuyas puertas están abiertas a las imaginaciones, no 
está de acuerdo con camino de la investigación académica, en conexión con 
ese incidente menos que es dormir, explicaremos Seis Puntos de Realidad sobre 
dormir, el hermano menor de la muerte, según los principios académicos y 
desde el ángulo indicado por las aleyas del Corán. En el Séptimo Punto 
haremos una breve interpretación de tu sueño. 

El Primero: Un elemento importante de la Sura Yusuf es el sueño de 
Yusuf, tal como el Corán demuestra de modo oculto a través de aleyas como: 

YًbY]َ~ُ ­ْ§ُ®َ¹َْ²Y³َْ«�َjََو que hay verdades importantes contenidas en los sueños 

y al dormir. 
El Segundo: Quienes siguen el camino de la realidad no están a favor 

de confiar en los sueños y en el presagio por medio del Corán. La razón es esta: 
el Sabio Corán golpea a los incrédulos frecuentemente y con severidad. 
Cuando esta severidad contra los incrédulos se muestra como presagios, lo hace 
desesperar; confunde su corazón. Los sueños también, mientras que sean 
buenos, ya que a veces aparecen opuestos a la realidad, se consideran como 
malos, hacienda que una persona caiga en la desesperación, destruyendo su 
fuerza espiritual y haciéndolo pensar mal de todo. Hay muchos sueños que, a 
pesar de tener una forma terrorífica, injuriosa o sucia, sus significados e 
interpretaciones son muy buenas. Pero ya que no todos pueden encontrar la 



CARTA VEINTIOCHO                                                                                                     335 

 

relación entre la forma del sueño y la realidad de su significado, se vuelven 
innecesariamente ansiosos, infelices y se desesperan. Fue sólo por este aspecto 
que, como el Imám Rabbani y quienes siguen el camino de la realidad, dije al 

comienzo:  ْ­َc~ْرپ بش µَ² ­ْ]َ ù� µَ² 
El Tercero: Según un Hadiz auténtico, uno de los cuarenta 

componentes de la profecía se manifestó en forma de sueños verdaderos 
durante la noche. Esto significa que los sueños verdaderos son verdaderos y 
están conectados a las funciones de la profecía. Al ser extremadamente 
importante, largo, profundo y al estar conectado a la profecía, pospongamos 
este Tercer Punto para otro momento y no abramos esta puerta por ahora. 

El Cuarto: Los sueños son de tres tipos. Dos de estos, en la expresión 

del Corán, son: ٍم َËnْøثُ اY�َ�ْøا entre éstos están los que no valen la pena 

interpretar. Si tienen algún significado, no es de importancia. Ya sea por el 
desvío de la naturaleza o no, la facultad de la imaginación mezcla las cosas y las 
describe según la enfermedad de la persona, o la imaginación recuerda algún 
evento estimulante que le ocurrió a la persona ese día o con anterioridad o 
incluso en el mismo momento uno o dos años antes y lo modifica y lo describe 

dándole otra forma. Este tipo también es de   ٍَمËnْøثُ اY�َ�ْøا y que no vale la 

pena interpretar.  
 El tercer tipo es el de los sueños verdaderos. Con los sentidos que unen 
al ser humano con el Mundo Manifiesto y deambulan en ese mundo 
descansando y cesando sus actividades, la facultad sutil divina en la naturaleza 
esencial del ser humano encuentra una relación directa con el Mundo de lo 
Oculto y abre una ventana hacia ello. A través de esa ventana, mira hacia los 
eventos cuya ocurrencia se está preparando; encuentra las manifestaciones de 
la Tabla Preservada y uno de los tipos de muestras de las misivas del Decreto 
Divino; ve algunas ocurrencias verdaderas. A veces la imaginación gobierna en 
aquellas ocurrencias, vistiéndolas en las vestimentas de la forma. Hay 
numerosos tipos y niveles de esta clase de sueño. A veces resultan exactamente 
como se soñaron; a veces resultan levemente ocultos, como si estuvieran debajo 
de un fino velo; y a veces resultan muy ocultos.  
 Se narra en un Hadiz que los sueños que el Más Noble Mensajero de 
Allah (PyB) tuvo desde el comienzo de las Revelaciones resultaron tan 
verdaderos y claros como el amanecer.  

El Quinto: Los sueños verdaderos son un desarrollo más elevado de las 
premoniciones. Todos tienen premoniciones en mayor o menor medida. Incluso 
los animales las tienen. En una ocasión descubrí científicamente que, además 
de los famosos sentidos externos e internos como los sentidos instintivos 



336                                                                                                                         CARTAS 
incontinentes que obligan y estimulan, y la audición y la vista, dos sentidos que 
incluyen la premonición. Los filósofos y los extraviados errada y tontamente 
llaman a esos sentidos poco conocidos “instinto natural”. ¡Que Allah no lo 
permita! No son instinto ‘natural’; más bien, el Decreto Divino induce al ser 
humano y a los animales a través de una clase de inspiración innata. Por 
ejemplo, algunos animales como los gatos, si pierden la vista, a través de esta 
inducción del Decreto Divino van a encontrar una planta que es sanadora para 
sus ojos, la frotan sobre ellos y se mejoran. 
 También, las aves de rapiña como las águilas, que, como los oficiales de 
salud pública de la tierra, están a cargo de la tarea de quitar las carcasas de los 
animales nómades, son informados por esa inducción del Decreto Divino, esa 
inspiración del sentido de la premonición, esa conducción Divina, de los restos 
de los animales a una distancia de un día y van y los encuentran. 
 También, una abeja joven que recién llega al mundo, vuela la distancia 
de un día en el aire cuando sólo tiene un día de edad sin perder su camino y a 
través de esa conducción del Decreto Divino y esa inspiración que guía el 
regreso a su colmena. Y la sucede con frecuencia a todos que mientras están 
hablando de alguien, la puerta se abre y totalmente de improviso entra esa 
persona. Incluso hay un dicho kurdo que dice: 

 Habla del lobo y prepara tu arma porque el“ ناڤ گُربِينه پالاَندارلى ورِينه

lobo aparecerá”. Es decir, a través de una premonición, esa facultad sutil divina 
había percibido la llegada de esa persona de modo resumido. Pero ya que la 
mente conciente no lo había comprendido, le dictó que hablara de ella, no 
intencional sino involuntariamente. La gente intuitiva a veces dice que alguien 
está viniendo casi como un keramet. Una vez, en mí mismo incluso la 
sensibilidad de este tipo fue aguda. Quise incorporar la condición a un 
principio, pero no pude adaptarlo y no lo logré. Sin embargo, en los rectos, y en 
particular en los evliyas, la premonición se desarrolla a un nivel elevado, 
mostrando sus efectos maravillosamente. 
 Así, la gente común puede manifestar un tipo de cercanía de Allah de 
modo que como los evliyas, sueñan con cosas que pertenecen a lo Oculto y el 
futuro en los sueños verdaderos. Sí, para las personas comunes dormir puede 
ser como un nivel de cercanía de Allah con respecto a los sueños verdaderos; y 
así también para todos es un cine divino espléndido. Sin embargo, quienes 
tienen una buena moral tienen buenos pensamientos, y quien tiene buenos 
pensamientos sueñan cosas buenas. Mientras que quienes tienen una mala 
moral tienen malos pensamientos y sueñan cosas malas. Además, para todos, 
los sueños verdaderos son una ventana en el Mundo Manifiesto que mira hacia 
el Mundo de lo Oculto. Para los seres humanos restringidos y transitorios, 
también son una arena de infinitas proporciones que manifiestan un tipo de 
eternidad y un lugar para contemplar el pasado y el futuro como si fueran el 
presente. También son un lugar de descanso para los seres con espíritus que 
están aplastados debajo de las responsabilidades de la vida sufriendo grandes 
dificultades. Así, es por razones similares a estas que con aleyas como: 



CARTA VEINTIOCHO                                                                                                     337 

 

YًbY]َ~ُ ­ْ§ُ®َ¹َْ² Y³َْ«�َjََو el  Sabio Corán enseña la realidad del sueño, dándole 

importancia. 
El Sexto y más importante:  Los sueños verdaderos se volvieron al 

nivel de absoluta certeza para mí y con muchas experiencias mías, también se 
volvieron como pruebas decisivas que el Decreto Divino abarca todas las cosas. 
Sí, en especial en los últimos años, estos sueños han alcanzado un nivel que se 
ha vuelto certero para mí que los eventos insignificantes y relaciones sin 
importancia e incluso las conversaciones más comunes que tendré al día 
siguiente están escritas y registradas antes de que ocurran y que al soñar con 
ello la noche anterior, no las he leído con mi lengua sino con mis ojos. No una 
sola vez, ni cien veces, sino tal vez mil veces, las cosas que he dicho en mis 
sueños o la gente con la que he soñado de noche, a pesar de no haber pensado 
en ellos para nada, resultaron exactas o con poca interpretación al día siguiente. 
Significa que las cosas más insignificantes están registradas y escritas antes de 
que sucedan. Es decir, no hay azar ni coincidencia, los eventos no ocurren sin 
propósito, no están sin un orden. 

El Séptimo: La interpretación de Tu sueño bello, bendito y auspicioso 
fue muy bueno para el Corán y para nosotros. También, el tiempo lo ha 
interpretado y lo está interpretando; no hay necesidad de que nosotros lo 
hagamos. Su interpretación parcial también resultó bien. Si lo estudias con 
cuidado, comprenderás. Indicaremos sólo uno o dos puntos. Es decir, 
explicaremos una realidad. Las cosas que te han sucedido, que son de un tipo 
de la realidad de los sueños, son las configuraciones de esa realidad. Es así: 
 Ese campo vasto era el Mundo del Islam. La mezquita en su extremo 
era la provincia de Esparta. El agua enlodada a su alrededor era el pantano de 
la disipación, la negligencia y las innovaciones del presente y del tiempo. Que 
hayas alcanzado rápidamente la mezquita a salvo y sin contaminarte con el 
lodo era un signo de que has adoptado las luces del Corán antes que nadie y 
has permanecido sin arruinarte y que tu corazón no se ha corrompido. La 
pequeña congregación en la mezquita era los portadores de Risale-i Nur como 
Hakki, Hulûsi, Sabri, Süleyman, Rüshtü, Bekir, Mustafa, Ali, Zühtü, Lûfti, 
Husrev y Re’fet. En cuanto a la pequeña plataforma, era un pequeño pueblo 
como Barla. La voz fuerte era una alusión al poder y al rápido esparcimiento de 
Risale-i Nur. La posición asignada para ti en la primera línea era el lugar que 
Abdurrahman desalojó para ti. La congregación, como receptores inalámbricos, 
eran la indicación y el hecho de querer hacer que todo el mundo oiga sus 
enseñanzas, que si Allah lo permite, surgirá más adelante. Si los individuos de 
hoy en día son como pequeñas semillas, con la ayuda Divina, en el futuro cada 
una será como un árbol alto. Y cada una será como una oficina de telégrafo. En 
cuanto al joven que usa turbante, será alguien que trabajará junto a Hulûsi o 
incluso lo sobrepasará; está destinado a convertirse en uno de los alumnos y en 
alguien que disemina Risale-i Nur. Puedo pensar en algunos de ellos, pero no 
puedo decirlo definitivamente. El joven es alguien que adquirirá importancia a 



338                                                                                                                         CARTAS 
través de la fuerza de la cercanía de Allah. Puedes interpretar el resto de los 
puntos en mi lugar.  
 Hablar con amigos como tú es agradable y aceptable, entonces he 
hablado mucho sobre un asunto breve y tal vez haya sido derrochador, pero ya 
que comencé con la intención de indicar una manera de explicar las aleyas del 
Corán sobre el sueño, si Allah lo permite, ese derroche será perdonado o 
incluso no será un derroche… 

* * * 

La Segunda Parte, que es el Segundo Asunto 
[Esto se escribió para ponerle fin y resolver una discusión importante sobre 
el Hadiz que describe cómo Moisés (p.) golpeó a Azrael (p.) en el ojo y el 
resto de la historia.] 

 Me enteré de la discusión académica en Egridir. Esa discusión estuvo 
equivocada especialmente en este momento, pero no supe que era una 
discusión. Me hicieron una pregunta y se me mostró un Hadiz en un libro 

confiable marcado con una ق que significa el acuerdo de los dos Sheiks [Bujari 

y Muslim]. Me preguntaron: “¿Este es una Hadiz o no?” 
 Dije que uno debería confiar en alguien que, en un libro confiable como 
ese, cita el acuerdo a los Sheiks en relación al Hadiz; significa que sí es un 
Hadiz. Pero los Hadices contienen ciertas oscuridades alegóricas como el 
Corán. Sólo la elite puede establecer sus significados. Incluso el significado 
aparente de este Hadiz sugiere la posibilidad de que es uno de esos que 
contiene oscuridades, difíciles de entender. Si yo hubiera sabido que iba a ser 
un punto de discusión, no hubiera dado esa respuesta tan corta, sino que 
hubiera respondido como sigue: 
 Primero: La primera condición para debatir los asuntos de este tipo es 
discutir justamente, con la intención de descubrir la verdad; es permisible entre 
quienes tienen conocimientos de la cuestión mientras que no sea de manera 
obstinada y no haga surgir un malentendido. La evidencia de que una discusión 
así es por el bien de la verdad es que si la verdad se vuelve evidente en manos 
de un opositor, una persona no se molesta sino que está complacida porque 
habrá aprendido algo que no sabía. Si hubiera surgido de él, no habría 
aprendido mucho y existe la posibilidad de que hubiera caído en el orgullo. 
 Segundo: Si la discusión es sobre un Hadiz, los niveles de Hadices, y los 
niveles de la revelación implícita y los tipos de discurso profético deben ser 
conocidos. No es permisible debatir sobre las dificultades del Hadiz con la gente 
común, mostrarse en lo correcto como un abogado demostrando la 
superioridad y buscar pruebas en forma de preferir el egoísmo a la verdad y lo 
justo. Haber mencionado esta cuestión y haber convertido en un punto de 
discusión es tener un efecto negativo sobre las mentes de la gente común e 
indefenso porque no pueden comprender los Hadices alegóricos oscuros como 
estos y si los niegan, abren una puerta terrorífica; es decir, abre el camino para 
que ellos también nieguen los Hadices definidos que no pueden comprender 
con sus mentes diminutas. Si, al tomar el significado aparente del Hadiz y 



CARTA VEINTIOCHO                                                                                                     339 

 

aceptarlo como tal, lo esparcen, se abre el camino para que los extraviados lo 
objeten y lo llamen “superstición”. Ya que la atención se ha atraído sobre este 
Hadiz alegórico de manera innecesaria y dañina, y hay muchos Hadices de este 
tipo, es ciertamente necesario explicar una verdad que quitará sus dudas. Ya 
sea que un Hadiz sea certero o no, el siguiente hecho se tiene que mencionar.   
 Considerando suficiente las explicaciones detalladas en los tratados que 
hemos escrito; es decir, los Doce Principios de la Tercera Rama de la Palabra 
Veinticuatro, y de la Cuarta Rama; y en uno de los Principios de la Introducción 
sobre los tipos de Revelación en la Carta Diecinueve, aquí sólo indicaremos 
brevemente esa verdad. Es como sigue: 
 Los ángeles no están restringidos a una sola forma como los seres 
humanos; mientras que son individuales, son como universales. Azrael (p.) es el 
supervisor de los ángeles a cargo de tomar posesión de los espíritus de los que 
están muriendo. 
 Pregunta: “¿Azrael (p.) por sí mismo toma posesión de los espíritus de 
los que están muriendo o sus ayudantes toman posesión de ellos?” 
 Hay tres ‘caminos’ en este asunto: 
 El Primer Asunto: Azrael (p.) toma posesión del espíritu de todos. 
Ningún asunto puede ser un obstáculo para otro asunto porque él es luminoso. 
Algo luminoso puede estar presente en innumerables lugares por medio de 
innumerables espejos y estar representados en ellos. Las representaciones de los 
seres luminosos tienen sus características; pueden considerarse como iguales, no 
otra cosa. La imagen del sol en los espejos muestra la luz y el calor del sol. 
Similarmente, las imágenes de los seres espirituales como los ángeles en los 
variados espejos del Mundo de las Similitudes son iguales; muestran sus 
características. Pero si se representan según las capacidades de los espejos. En 
el mismo momento que Gabriel (p.) apareció ante los Compañeros en forma de 
Dihya, también apareció en diferentes formas en miles de lugares, y se estaba 
prosternando con sus alas magnificentes que se estiran de este a oeste ante el 
Trono Divino. Su representación estaba en todos lados según la capacidad del 
lugar; en el mismo instante estaba presente en miles de lugares.  
 Así, según este camino, para que la imagen humana y particular del 
Ángel de la Muerte, representada en el espejo del ser humano cuando toma 
posesión del espíritu de una persona que está por morir, reciba el golpe de una 
persona decidida, enojada e impresionante como Moisés (p.) y para que esa 
forma de imagen que era como las vestimentas del Ángel de la Muerte quite su 
ojo, no sería ni imposible, ni extraordinario, ni irracional.  
 El Segundo Camino: Los arcángeles como Gabriel, Miguel y Azrael son 
cada uno como supervisores generales que tienen ayudantes que son de su 
especie, se parecen a ellos y son menores a ellos. Aquellos asistentes se 
diferencian según los tipos de seres. Quienes toman posesión de los espíritus de 
los rectos20 son de un tipo, mientras que los que toman posesión de los espíritus 

                                                             
20En mi tierra natal, el Ángel de la Muerte a cargo de tomar posesión de los espíritus de los evliyas vinieron 
mientras un gran evliya famoso con el nombre de Seyda estaba agonizando. Seyda gritó buscando la Corte 



340                                                                                                                         CARTAS 
de los perversos son de otro tipo. Como señala la siguiente aleya, son todos 

diferentes tribus.Yً��َْ² ِتYَ��ِYَ³ّªوَا Yً¢yْ�َ ِتY�َِزYَ³ّªوَا Según este camino, que 

Moisés (p.) le diera un golpe no a Azrael (p.) sino a la similitud de un cuerpo 
que pertenece a uno de sus ayudantes, como consecuencia de su imponencia 
natural, su coraje y por ser un  suplicante ante Allah, es muy razonable21.  
 El Tercer Camino: Como se explicó en el Cuarto Principio en la Palabra 
Veintinueve y como lo indican los Hadices, hay algunos ángeles que tienen 
cuarenta mil cabezas y en cada cabeza hay cuarenta mil lenguas – es decir, 
también tienen ocho mil ojos – y con cada lengua pronuncian cuarenta mil 
glorificaciones Divinas. Sí, ya que los ángeles están a cargo de tareas según los 
tipos de seres en el Mundo Manifiesto, representan las glorificaciones de esas 
especies en el Mundo Espiritual. Por cierto debe ser así porque el globo 
terráqueo es un ser; glorifica a Allah Todopoderoso. No tiene cuarenta mil, sino 
tal vez cien mil tipos de seres, que son como cabezas. Cada tipo tiene cientos de 
miles de miembros individuales, que son como lenguas; y así sucesivamente. 
Eso significa que el ángel encargado de la muerte no debe tener cuarenta mil 
cabezas, sino cientos de miles; y en cada cabeza debe haber cientos de miles de 
lenguas; y así sucesivamente.  
 Así, según este camino, Azrael (p.) tiene un rostro y un ojo que mira 
hacia cada individuo. Que Moisés (p.) golpeara a Azrael (p.) no estaba dirigido -
¡Allah no lo permita!- a su ser esencial ni a su verdadera forma, ni fue un 
insulto, ni la no aceptación; él golpeó y golpea en el ojo a quien llamó a 
atención de su muerte y quiso evitar su trabajo porque quiso que sus deberes 
de profecía continúen permanentemente.  

 ِ ٰÃّا uَ³ْ�ِ ­ُْ«�ِªْاY َ̄ َ ّ² ú٭¢ُْ© ا ُ ٰÃّا َّÊúا ù[Áْ�َªْا ­َُ«�َْÀ َÊ¹َابِ ٭ َ�ّªYِ\ ­َُ«�ْøا ُ ٰÃّøا 
 yُrَُبِ وَاYَc§ِªْتٌ ُ¶ّ±َ امُُّ اY َ̄ §َoْ®ُ ٌتYَÀآ ُµ³ْ®ِ ùبYَc§ِªْا ¥َÁَْ«�َ َ²َْ}لøى اwَِّª¹َ ا¶ُ

 _ِ³َْc�ِªْءَ اY�َcِ\ْا ُµ³ْ®ِ µََ\Y ù�َb Y®َ َ¹�ُن]َِّcÁَ�َ �ٌÀَْ¹ُ\ِِ·ْ­ ز«ُ¢ »�ِ ±َÀwَِّªا Y َ®َّY�َ ٌتY·َِ\Y ù�َc®ُ
 µِِ\ Yَ³ّ®َ¹ُنَ آª¹£َُÀ ­ِْ«�ِªْى اÔ¹نَ فsُ~ِا َyّªوَا ُ ٰÃّا َّÊúا ُµَ«ÀِوYَْb ­َُ«�َْÀ Y®ََو µِِ«ÀِوYَْb َءY�َcِ\ْوَا

Êَّ او¹ُªُا اY]َªَْÊْبِ  úا yَُ¦َّwَّÀ Y®ََو َY³ِّ\َر uِ³ْ�ِ ±ْ®ِ ©ّ¦ُ 
                                                                                                                                                      
Divina: “¡Amo a los estudiantes de las ciencias religiosas, entonces permite que el ángel a cargo de tomar 
posesión de sus almas tome posesión de la mía!” Quienes estaban presentes atestiguaron este incidente.  
21 En mi tierra natal, incluso, un hombre muy valiente vio al Ángel de la Muerte mientras agonizaba. Dijo: 
“¡Me estás agarrando mientras estoy tendido en mi cama!” Y se levantó, montó su caballo y lo desafió 
tomando su espada en su mano. Murió montado en su caballo, como un hombre.  



CARTA VEINTIOCHO                                                                                                     341 

 

La Tercera Parte, que es el Tercer Asunto 
[Este Asunto es una respuesta privada y particular a una pregunta general 
que me hizo la mayoría de mis hermanos a través de sus estados y algunos 
de ellos verbalmente.] 

 Pregunta: Tú les dices a todos quienes te visitan: “No esperen ninguna 
intervención sagrada de mi parte y no piensen en mi persona como bendita. No 
tengo ningún rango espiritual. Como un soldado común puede transmitir las 
órdenes que proceden del rango de mariscal de campo, yo transmito las 
órdenes de lo que es en efecto el rango de mariscal de campo. Y como una 
bancarrota puede proclamar los diamantes preciosos de una joyería, yo anuncio 
las mercaderías de un negocio Coránico sagrado”. Sin embargo, nuestros 
corazones necesitan una refulgencia de la misma manera que nuestras mentes 
necesitan conocimiento y nuestros espíritus necesitan una luz, y así 
sucesivamente; queremos muchas cosas en muchos sentidos. Lo visitamos 
creyendo que usted es una persona que cubrirá nuestras necesidades. Lo que 
necesitamos es un evliya, alguien con influencia de la cercanía de Allah, alguien 
de logros espirituales, más que un académico. Si el asunto es realmente como 
usted dice, entonces ¿tal vez estuvimos equivocados en visitarlo? Preguntan esto 
a través de sus estados.  
 La Respuesta: Escuchen los siguientes Cinco Puntos, luego piensen en 
ellos y juzguen si vuestras visitas no tienen sentido o son beneficiosas.  

Primer Punto:  El siervo común y el soldado desdichado de un rey les 
dan a algunos generales regalos reales y decoraciones en nombre del rey y los 
hace agradecidos. Si los generales dicen: “¿Por qué nos rebajamos ante este 
soldado común y aceptamos estos regalos y otorgamientos de él?”, sería una 
tontería arrogante. El soldado también, si, fuera de su deber, no se para frente 
al mariscal de campo ni lo reconoce como su superior, sería una locura 
estúpida. Si uno de los generales agradecidos se dignara a visitar la morada 
humilde del soldado, el rey, que ve y sabe de la situación, enviará platos de la 
cocina real para el invitado eminente de su siervo leal, para que el soldado no 
se avergüence por no tener nada que ofrecer más que pan seco.  
 Similarmente, sin importar qué humilde sea, un siervo leal del Sabio 
Corán transmite sus órdenes sin dudarlo y en su nombre a incluso la gente más 
elevada. Con orgullo e independencia, sin rebajarse ni rogar, vende los 
diamantes preciosos del Corán a quienes son ricos de espíritu. Sin importar lo 
elevado que sean, no pueden ser arrogantes hacia el siervo común mientras 
está llevando a cabo su deber. Si recurrieran a él, el siervo tampoco puede 
hacerlo una fuente de orgullo ni pasarse de la raya. Si algunos de los clientes 
del tesoro sagrado consideran al siervo desdichado como un evliya y lo 
consideran exaltado, por cierto es la marca de la sagrada compasión de la 
verdad Coránica para enviarles ayuda, socorro y refulgencia de la tesorería 
Divina sin que el siervo sea conciente de esto o tenga intervención alguna para 
que no se avergüence.  



342                                                                                                                         CARTAS 
Segundo Punto: El Imám Rabbani, el Regenerador del Segundo 

Milenio, Ahmad Faruqi (que Allah esté complacido con él), dijo: “En mi 
opinión, la revelación y la aclaración de una sola de las verdades de la fe es 
preferible a miles de iluminaciones e keramets. Además, el objetivo y resultado 
de todos los caminos sufíes son revelar y aclarar las verdades de la fe”. Ya que 
un héroe del sufismo como el Imám Rabbani hizo tal pronunciamiento, 
seguramente Risale-i Nur, que exponen las verdades de la fe con perfecta 
claridad y proceden de los misterios del Corán, pueden transmitir los resultados 
buscados de la cercanía de Allah. 

Tercer Punto:  Hace once años, descendieron terribles golpes sobre la 
cabeza negligente del Viejo Said y reflexionó sobre la afirmación de que ‘la 
Muerte es una realidad’. Se vio a sí mismo en un pantano enlodado. Buscó 
ayuda, buscó un camino, intentó encontrar un salvador. Vio que los caminos 
eran muchos; dudó. Tomó un presagio del libro Futuh al-Ghayb de Gawth al-
A'zam, el Sheik Gilani (que Allah esté complacido con él). Se abrió en estas 

líneas: ¥َ]َْ«¢َ اوِىuَُÀ Yً]Á]َِ� [ُْ«�ْY�َ _ِ َ̄ §ْoِªْدَارِ ا »�ِ ùa²ْøا Es extraño, pero en 

ese momento yo era miembro del Darü'l-Hikmeti'l-Islamiye. Fue como si yo 
fuera un doctor intentando curar las heridas de los musulmanes, pero yo estaba 
más enfermo que ellos. Una persona enferma debe mirarse a sí mismo primero, 
luego puede mirar a los otros. 
 Así, el Sheik me estaba diciendo: “Tú estás enfermo; encuentra un 
doctor para ti mismo”. Entonces dije: “¡Tú sé mi doctor!” Lo tomé como mi 
doctor y leí el libro como si estuviera dirigido a mí, pero era muy severo. 
Aplastó mi orgullo de la manera más temible. Llevó a cabo la cirugía más 
drástica sobre mi alma. No lo soporté. Leí la mitad del libro como si estuviera 
dirigido a mí, pero no tuve la fuerza ni la tolerancia para terminarlo. Puse el 
libro de regreso en el estante. Luego, un tiempo después, el dolor de esa 
operación curativa mermó y el placer tomó su lugar. Lo leí todo; me beneficié 
mucho de ese libro de mi primer maestro. Escuché sus oraciones y súplicas y 
saqué provecho de ellas en abundancia. 
 Luego vi el libro Cartas (Maktubat) del Imám Rabbani y lo tomé en mis 
manos. Lo abrí con una intención sincera de tomar un presagio. Es extraño, 
pero en todo el libro, la palabra Bediüzzaman aparece sólo dos veces. Y esas 
dos cartas se abrieron ante mí inmediatamente. Vi que en el encabezamiento 
estaba escrito: Carta a Mirza Bediüzzaman y el nombre de mi padre era Mirza. 
¡Glorificado sea Allah! Exclamé, estas cartas están dirigidas a mí. En ese 
momento, el Viejo Said también era conocido como Bediüzzaman. Además de 
Bediüzzaman Hamadani, no conocía a nadie más en los trescientos años del 
calendario Islámico que fuera famoso por el nombre. Mientras que en la época 
del Imám había una persona así y le escribió estas dos cartas. El estado de esta 
persona debe haber sido similar a la mía, ya que encontré estas cartas como la 
cura para mi enfermedad. Solamente el Imám recomendaba persistentemente 
en muchas de sus cartas que lo que escribió en estas dos, que era: “Haz de tu 



CARTA VEINTIOCHO                                                                                                     343 

 

qibla una sola”. Es decir, toma una persona como tu maestro y síguelo; no te 
involucres con nadie más. 
 Esta recomendación tan importante no parecía apropiada para mi 
capacidad ni para mi estado espiritual. Sin importar cuánto pensara: “¿Debería 
seguir a este, o a ese o ese otro?”, permanecía en un estado de perplejidad. 
Cada uno tenía características diferentes que me llamaban, una sola no era 
suficiente para mí. Mientras estaba así perplejo, se le impartió a mi corazón por 
la misericordia de Allah que “la cabeza de estos diversos caminos y la fuente de 
estas vertientes y el sol de estos planetas es el Sabio Corán; la verdadera y única 
qibla se encuentra en él. En cuyo caso, también es la guía más elevada y el 
maestro más sagrado”. Me aferré a él. Por supuesto con mis habilidades 
deficientes y desdichadas no pude recibir ni absorber merecidamente la 
refulgencia, que es como el agua de vida, de esa verdadera guía como era su 
deber, pero aún así, a través de él, podemos mostrar esa refulgencia, esa agua 
de vida, según el nivel de quienes lo reciben; quienes perciben la verdad a 
través de sus corazones y alcanzan ciertos estados espirituales. Es decir, Risale-i 
Nur y aquellas luces, que preceden del Corán, no son sólo asuntos académicos 
que pertenecen al intelecto, sino más bien son asuntos de fe que pertenecen al 
corazón, al espíritu y a los estados espirituales. Son conocimientos más elevado 
y valioso de Allah. 

Cuarto Punto:  Todas las facultades sutiles internas de los Compañeros 
y de las dos generaciones siguientes que tenían el nivel más alto de la “cercanía 
de Allah más grande” recibieron su parte del Corán mismo, y para ellos, el 
Corán fue una verdadera guía y fue suficiente para ellos. Esto muestra que tal 
como el Sabio Corán establece las realidades, así también emana la refulgencia 
de la “cercanía de Allah más grande” para quienes son capaces de recibirla.  
 Sí, hay dos caminos para pasar de lo aparente a lo real: 
 Uno es entrar al reino intermedio del sufismo y alcanzar la realidad al 
atravesar los niveles a través del viaje espiritual. 
 El Segundo Camino es, a través del favor Divino, pasar directamente a 
la realidad sin entrar al reino intermedio del camino sufí. Este es el camino 
elevado y corto particular de los Compañeros y de quienes los sucedieron. 
 Es decir, las luces que emanan de las verdades del Corán y de Risale-i 
Nur, que interpretan aquellas luces, pueden tener esas características y en 
verdad las tienen. 

Quinto Punto:  Demostraremos a través de cinco pequeños ejemplos 
que Risale-i Nur enseña las verdades y también realiza la función de guía. 
 Primer Ejemplo: Yo mismo me he convencido a través de la experiencia 
de que, no diez ni cien, sino miles de veces, tal como las luces que proceden de 
Risale-i Nur y del Corán dan instrucción a mi mente, así también inducen el 
estado de fe a mi corazón y el placer de la fe en mi espíritu y así sucesivamente. 
Incluso en asuntos que pertenecen a este mundo – de la misma manera en que 
el seguidor de un Sheik que tiene keramets espera de él su ayuda y su 
benevolencia para responder a sus necesidades – mientras esperaba la 
respuesta de mis necesidades de los misterios maravillosos del Sabio Corán, lo 



344                                                                                                                         CARTAS 
he logrado en muchas ocasiones de maneras que no había esperado. Los 
siguientes son sólo dos ejemplos menores: 
 El Primero: Como se describe en detalle en la Carta Dieciséis, una gran 
pieza de pan se mostró de manera extraordinaria a un invitado mío llamado 
Süleyman sobre la punta de un cedro. Durante dos días, ambos nos 
alimentamos de ese regalo de lo Oculto. 
 El Segundo Ejemplo: Recordaré un incidente muy insignificante pero 
sutil que ocurrió recientemente. Fue así: 
 Antes del amanecer, me vino el pensamiento de que algunas cosas que 
se habían dicho sobre mí de una manera tal, que arrojaría sospechas en el 
corazón de alguien. Me dije: ¡Si tan sólo hubiera visto a la persona y hubiera 
disipado esa inquietud de su corazón! En ese momento, necesité parte de uno 
de mis libros que se había enviado a Nis y me dije: ¡Si tan sólo me lo hubieran 
devuelto! Luego, después de la oración de la mañana, me senté y miré: la 
misma persona entró a la habitación sosteniendo esa parte del libro en sus 
manos. Le dije: “¿Qué es lo que tienes en tu mano?” Respondió: “No lo sé. 
Alguien me lo dio en mi puerta y me dijo que había venido de Nis; entonces se 
lo traje a usted”. ¡Glorificado sea Allah! Dije, que este hombre venga de su casa 
en este momento del día y que esta parte de Palabras llegue de Nis no parece 
casual. Y pensando: seguramente fue la benevolencia de la cercanía de Allah 
del Sabio Corán que le dio a un hombre como este una hoja de papel como esa 
en el mismo momento y lo envió a mí, exclamé: ¡Alabado sea Allah! Quien 
conoce el deseo más pequeño, más secreto y más significativo de mi corazón, 
por cierto será compasivo conmigo y me protegerá; en cuyo caso, no siento 
ningún tipo de obligación hacia el mundo. 
 Segundo Ejemplo: Mi sobrino, el difunto Abdurrahman, tenía una 
opinión mucho más elevada de mi personalidad que lo que me corresponde, a 
pesar de haber partido hace ocho años y de haber sido contaminado por la 
negligencia y las preocupaciones del mundo. Quiso ayuda de mí que yo no 
tenía y no pude darle. Pero la benevolencia sagrada del Sabio Corán vino en su 
ayuda: la Palabra Diez sobre la resurrección de los muertos llegó a sus manos 
tres meses antes de su muerte. Esa Palabra lo limpió de su suciedad espiritual y 
de las dudas y de la negligencia y simplemente como si se hubiera elevado al 
nivel de evliya, mostró tres keramets claros en la carta que escribió antes de 
morir. Está incluida entre las partes de la Carta Veintisiete y se puede referir a 
ella. 
 Tercer Ejemplo: Tuve un hermano del Más Allá y alumno, que fue uno 
de los que se acercaron a la realidad con sus corazones, llamado Hasan Efendi 
de Burdur. Tenía una opinión excesivamente buena sobre mí, mucho más 
grande de lo que me correspondía, y esperaba ayuda de ese desafortunado 
como si esperara la benevolencia de un gran evliya. De repente, de manera 
completamente desconectada, le di a estudiar la Palabra Treinta y Dos a alguien 
que vivía en un pueblo de Burdur. Más tarde recordé a Hasan Efendi y dije: “Si 
vas a Burdur, dásela a Hasan Efendi y que lo lea por cinco o seis días”. El 
hombre fue y se lo dio directamente a Hasan Efendi. Quedaban treinta o 
cuarenta días para su muerte. Como un hombre atacado de una terrible sed 



CARTA VEINTIOCHO                                                                                                     345 

 

que se arroja sobre el agua dulce como Kawzar que encuentra de repente, se 
arroja sobre la Palabra Treinta y Dos, estudiándola constantemente y 
recibiendo su refulgencia, en especial la discusión del amor de Allah en el 
Tercer Lugar de Parada, hasta que se curó por completo de su enfermedad. 
Encontró en ella la refulgencia que hubiera esperado un evliya de polo 
espiritual más grande. Fue a la mezquita con buena salud, realizó la oración y 
allí le entregó su espíritu al Más Misericordioso. Que Allah se apiade de su alma. 
 Cuarto Ejemplo: Como lo atestigua las partes de Hulûsi Bey de la Carta 
Veintisiete, encontró en Risale-i Nur llena de luz, que interpreta los misterios del 
Corán, la ayuda y el socorro, la refulgencia y la luz más grande que en el 
camino Naqshi, que es la orden sufí más importante y de influencia. 
 Quinto Ejemplo: Mi hermano Abdülmecid sufrió terriblemente por la 
muerte de Abdurrahman (que Allah se apiade de él) y por otros eventos 
dolorosos. Él también esperaba de mí ayuda y benevolencia espiritual que yo 
no podía dar. No mantenía correspondencia con él. De repente le envié algunas 
de las Palabras importantes. Después de estudiarlas, me escribió y me dijo: 
“¡Alabado sea Allah, he sido salvado! Me hubiera vuelto loco. Cada una de esas 
Palabras se volvió como una guía espiritual para mí. Había partido de una guía, 
pero de repente encontré muchos guías inmediatamente y fui salvado”. Me di 
cuenta de que verdaderamente Abdülmecid se había embarcado en un buen 
camino y se había salvado de sus estados anteriores.  
 Hay muchos otros ejemplos como estos cinco que muestran que si las 
ciencias de la fe se experimentan directamente como curas provenientes de los 
misterios del Sabio Corán como consecuencia de una necesidad y como 
sanación para las heridas, esas ciencias de la fe y curas espirituales son 
suficientes para quienes sienten su necesidad y las utilizan con sinceridad seria. 
Sea cual fuere el farmacéutico y el heraldo es como quien vende y los anuncia – 
ya sea común y corriente, o esté en bancarrota, o sea rico, o sea una persona 
de rango o un siervo – no hace mucha diferencia. 
 Sí, no hay necesidad de recurrir a la luz de las  velas mientras brilla el 
sol. Ya que estoy mostrando el sol, no tiene sentido y es innecesario buscar la 
luz de las velas de mí, en especial si no la tengo. Otros más bien deberían 
ayudarme con oraciones, ayuda espiritual e incluso benevolencia sagrada. Es 
mi derecho buscar ayuda de ellos, mientras que el derecho que les incumbe a 
ellos es estar conformes con la refulgencia que reciben de Risale-i Nur.  
 

 ُ­Á§ِoَªْا ­ُÁ«ِ�َªْا ùaْ²ø²ََّ¥ ا úا Y³ََc ْ̄ َ ّ«�َ Y®َ َّÊ úا Y³ََª ­َْ«�ِ َÊ ¥ََ²Yoَ]ْ~ُ 

 µِِªدَاءً وََ�»َ« آøا µِ ّ£ِoَِª َءً وY ù�ِر ¥ََª ُ¹ن§َُb ًَةË ù� uٍ َ ّ̄ oَ®ُ Yَ²uِ ّÁِ ù~ »َ«�َ ّ©ِ ù� َ­ّ·ُّٰ«ªøا
 ْ­ّ«ِ ù~ َو µِ]ِoْ ù� َو 



346                                                                                                                         CARTAS 
 

[Una carta corta y privada que se puede agregar como 
complemento del Tercer Asunto de la Carta Veintiocho.]  

¡Mis Hermanos del Más Allá y Alumnos Trabajadores, Husrev Efendi y 
Re’fet Bey! 
 Percibimos tres keramets Coránicos en las luces del Corán conocidos 
como Risale-i Nur. Ahora, a través de vuestro esfuerzo y entusiasmo, han 
provocado que se agregue un cuarto. Los tres que conocemos son estos: 
 ElPrimero es la extraordinaria facilidad y velocidad de la composición. 
La Carta Diecinueve, que tiene cuartas partes, se escribió en dos o tres días 
trabajando tres o cuatro horas por día sumando un total de doce horas, sin 
ningún libro, en las montañas y huertos. La Palabra Treinta se escribió en cinco 
o seis horas en una época de enfermedad. La Palabra Veintiocho, la discusión 
sobre el Paraíso, se escribió en una o dos horas en el jardín de Süleyman en el 
valle. Tevfik, Süleyman y yo nos sorprendimos mucho por esta velocidad. Y así 
sucesivamente. Y tal existe, está el keramet del Corán en su composición… 
 ElSegundo, …así también en el hecho de haber sido escritas y copiadas 
existe una facilidad extraordinaria, un entusiasmo y una falta de aburrimiento. 
Una parte de Risale-i Nur aparece y, de repente, a pesar de que hay muchas 
cosas que en este momento provocan cansancio a la mente y al espíritu, la 
gente en muchos lugares comienza a escribirlo con absoluto entusiasmo. 
Prefieren eso a cualquier otra cosa a pesar de otras ocupaciones importantes. Y 
así sucesivamente.  
 El Tercer Keramet Coránico: Su lectura tampoco provoca aburrimiento. 
En especial cuando se siente la necesidad; cuanto más se lee, más placer se 
recibe sin provocar ningún tipo de cansancio. 
 Ahora ustedes también han demostrado un Cuarto Keramet Coránico. 
Un hermano como Husrev, que él se llama holgazán a sí mismo y a pesar de 
haber escuchado sobre la colección Risale-i Nur durante cinco años no 
comenzó a escribirla por pereza seria, que en un mes haya escrito catorce libros 
bella y cuidadosamente es, sin dudas el cuarto keramet de los misterios del 
Corán. El valor de las Treinta y Tres Ventanas en particular, la Carta Treinta y 
Tres, fue apreciada perfectamente ya que se escribió bella y cuidadosamente. 
Sí, es una parte muy poderosa y brillante para obtener el conocimiento de Allah 
y la fe en Allah. Solamente las primeras Ventanas son muy concisas y 
abreviadas, pero las subsiguientes gradualmente se revelan y brillan mucho 
más. Contrariamente a otros escritos, la mayor parte de Risale-i Nur comienza 
en forma concisa y gradualmente se expande e ilumina. 
 
 
 
 

* * * 
 
 



CARTA VEINTIOCHO                                                                                                     347 

 

El Cuarto Asunto, que es la Cuarta Parte 

uِهِ  ْ̄ oَِ\ mُّ]ِ ù�ُÀ َّÊ úءٍ ا¿ْ ù� ±ْ®ِ ْن úوَا µِ ِ̄ ~ْYِ\ 
[La respuesta escrita para mis hermanos a una pregunta sobre 
un incidente menor pero que alerta.] 

¡Mis queridos hermanos! 
 Ustedes preguntan: Con la llegada de un invitado bendecido, su 
mezquita fue atacada la noche anterior al viernes sin razón. ¿Qué sucedió en 
realidad? ¿Por qué lo molestaron? 
 La Respuesta: Les explicaré Cuatro Puntos, necesariamente en la 
lengua del Viejo Said. Tal vez será el medio para alertar a mis hermanos y 
ustedes también recibirán vuestra respuesta. 

Primer Punto:  En realidad, el incidente fue una conspiración satánica y 
un acto de agresión llevado a cabo por embusteros por su ateísmo de modo 
que fue una violación de la ley y fue puramente arbitrario, y, para alarmarnos 
en la víspera del viernes, para destruir el entusiasmo de la congregación y para 
evitar que yo me encuentre con los invitados. Fue extraño, pero ese día, es 
decir, el jueves, yo me había ido a un lugar a tomar aire. Cuando regresé, una 
larga serpiente negra como si fueran dos serpientes unidas que apareció por mi 
izquierda y pasó entre mí y un amigo que estaba conmigo. Para preguntarle a 
mi amigo si se había horrorizado por la serpiente, le dije: “¿La viste?” 
 Él respondió: “¿Qué?” 
 Dije: “Esa terrible serpiente”. 
 Dijo: “No, no la vi y no puedo verla”.  
 “¡Glorificado sea Allah!”, dije, “¡Semejante serpiente pasó entre 
nosotros y tú no la viste! ¿Cómo puede ser?” 
 En ese momento no se me ocurrió nada. Luego, más tarde, esto fue 
impartido a mi corazón: “Esa fue una señal para ti. ¡Ten cuidado!” Pensé que 
era como una de las serpientes que solía ver por la noche. Es decir, cada vez 
que un oficial venía a mí con mala intención, lo veía en forma de serpiente. De 
hecho, una vez le dije al Oficial de Distrito: “Cada vez que usted viene con mala 
intención, lo veo en forma de serpiente. ¡Cuidado!”. Vi a su predecesor muchas 
veces de esa manera. Esto significa que la serpiente que vi claramente fue un 
signo de que su traición no quedaría como una intención solamente, sino que 
tomaría la forma de agresión real. Por cierto, esta vez la agresión fue 
aparentemente menor y quisieron minimizarla, pero alentado y junto a un 
maestro inescrupuloso, el Oficial de Distrito ordenó a los gendarmes: “¡Traigan 
a los visitantes aquí!”, mientras estábamos recitando el tesbihat después de las 
oraciones en la mezquita. De todos modos la intención fue hacerme enojar y en 
la vena del Viejo Said reaccionar y echarlos frente a este trato ilegal y 
puramente arbitrario. Pero ese desdichado no sabía que Said no iba a 
defenderse con el pedazo de madera rota en su mano mientras en su lengua 
tuviera una espada de diamante del banco de trabajo del Corán, por cierto, él 



348                                                                                                                         CARTAS 
hubiera usado la espada de esa manera. Pero los gendarmes eran sensatos y ya 
que ningún estado ni gobierno molesta a la gente en la mezquita durante la 
oración mientras están realizando sus deberes religiosos, esperaron hasta que 
las oraciones y el tesbihat terminaran. El Oficial se enojó por esto y envió al 
vigilante rural tras ellos diciendo: “Los gendarmes no me prestan atención”. 
Pero Allah Todopoderoso no me forzó a luchar con tales serpientes. 
 Entonces les hago esta recomendación a mis hermanos, mientras no 
haya una necesidad absoluta, no se ocupen con ellos. Como dice el dicho: “La 
mejor respuesta para el estúpido es el silencio”, no se rebajen a hablar con ellos. 
Pero tengan cuidado, porque tal como mostrar debilidad a un animal salvaje 
hace su ataque más audaz, así también mostrar debilidad al ser adulador hacia 
los que tienen conciencias de bestias, los alienta a ser agresivos. Los amigos 
deben estar alertas para que los seguidores del ateísmo no se beneficien por la 
indiferencia y la negligencia de otros amigos. 

Segundo Punto: La aleya: ُرYَ³ّªا ­ُ§ُ َ�ّ َ̄ َc�َ¹ا ُ̄ َ«َ� ±َÀwَِّªا »َª ú¹ُ³اا¦َyَْb َÊَو 

amenaza  de manera horrible y severa no sólo a quienes apoyan y son 
herramientas de la tiranía, sino también a quienes tienen la más mínima 
inclinación por ella. Porque tal como consentir la incredulidad es incredulidad, 
así también consentir la tiranía es tiranía. 
 Una de las personas de logros interpretó a la perfección como sigue una 
de las muchas joyas de la aleya mencionada: 
 Quien asiste la tiranía es el ser más despreciable del mundo; 
 Es un perro que recibe placer por servir a los injustos. 
 Sí, algunos de ellos son serpientes, otros son perros. Quien nos espió 
durante la noche bendita de ese modo, cuando estábamos con un invitado 
bendecido recitando oraciones benditas y nos delató como si estuviéramos 
cometiendo algún crimen y nos atacó, ciertamente merece el golpe del 
significado del poema que mencionamos. 

Tercer Punto:  Pregunta: Ya que tú confias en la benevolencia del 
Corán con su refulgencia y luz para reformar y guiar a los ateos más obstinados 
y obtusos y en verdad lo haces, ¿por qué no llamas a esas personas agresivas 
que están cerca de ti y los guías? 
 La Respuesta: Un principio importante de la Sharía es 

 ُµَª ُyَ�³ُْÀَÊِرyَ َ�ّªYِ\ »�ِا َyّªøا “Quien a sabiendas conciente un daño no debería 

ser aprobado por compasión”. Confiando en la fuerza del Corán, afirmo que 
con la condición de que no sea absolutamente vil ni disfrute de esparcir el 
veneno del extravío como una serpiente, si no convenzo a la persona irreligiosa 
más obtusa en pocas horas, estoy listo para silenciarlo. Sin embargo, hablar de 
las verdades a una conciencia que ha caído al más profundo nivel de bajeza, 
para las serpientes con forma humana que han alcanzado un nivel de 
hipocresía tal que a sabiendas venden la religión a cambio del mundo y a 
sabiendas intercambian diamantes de realidad por fragmentos de vidrio viles y 



CARTA VEINTIOCHO                                                                                                     349 

 

dañinos, es una falta de respeto para aquellas verdades. Se vuelve como el 

proverbio ِy£َ]َªْقِ اY³َ ْ�øرَرِ ِ�« ا ُuّªا ¡ِÁ«ِ�َْc¦َ porque quienes hacen estas cosas 

han oído muchas veces la verdad de Risale-i Nur y a sabiendas intentan refutar 
las verdades ante el extravío del ateísmo. Esa gente recibe placer del veneno, 
como las serpientes.  

Cuarto Punto:  El trato que he recibido durante estos siete años ha sido 
totalmente arbitrario y fuera de la ley, porque las leyes en relación a los 
exiliados y prisioneros son claras. Por ley, se pueden encontrar con sus 
parientes y no se les prohíbe mezclarse con otros. En todos los países, para 
todas las naciones, la adoración y la oración son inmunes de interferencia. Los 
que son como yo se quedaron junto a sus amigos y parientes en las ciudades. 
No se les prohibió ni mezclarse con otros ni de comunicarse ni moverse con 
libertad. A mí sí me lo prohibieron. Y mi mezquita y mi adoración incluso 
fueron atacadas. Y mientras que es Sunna repetir las palabras  “  ُ ٰÃّا َّÊúا َµª úا َÊ”  en las 

oraciones que siguen a continuación de las oraciones prescritas según la 
Escuela Shafi’i, intentaron hacerme renunciar a ellas. Incluso, uno de los viejos 
inmigrantes en Burdur, un analfabeto llamado Shebab y su madrastra vinieron 
aquí para cambiar de aire. Vinieron a mí porque venimos del mismo lugar. 
Fueron convocados en la mezquita por tres gendarmes armadas. El oficial luego 
intentó ocultar que había hecho un error y actuado ilegalmente y se disculpó 
diciendo: “No se enojen, era mi deber”. Luego les dio permiso y les dijo que se 
fueran. Si otras cosas y tratos se compararan con este evento, se comprende 
que el trato que me dieron a mí es absolutamente arbitrario y que infligen 
serpientes y perros sobre mí. Pero no me digno a molestarme con ellos. Lo 
refiero a Allah Todopoderoso para desviar su maldad. De hecho, quienes 
instigaron el evento que fue la causa del exilio ahora están de regreso en sus 
tierras y los jefes poderosos están de regreso encabezando sus tribus. Todos han 
sido liberados. Excepto por mí y dos personas más, a pesar de que no tengo 
conexión con su mundo; ¡que sea el final para ellos! Pero uno de esos dos fue 
asignado como Mufti a algún lugar y puede viajar a todas partes fuera de su 
región, incluyendo Ankara. Y al otro lo dejaron en Estambul entre cuarenta mil 
personas de su región natal donde puede encontrarse con todos. Además, estas 
dos personas no están solas y sin nadie, como yo; son muy influenciables, con 
el permiso de Allah. Y así sucesivamente. Pero me pusieron en un pueblo y 
junto a los más bajos de conciencia. Sólo he podido ir a otro pueblo que queda 
a veinte minutos dos veces en seis años y no me dieron permiso para ir allí por 
algunos días para cambiar de aire, aplastándome en un extremo despotismo. 
Mientras que cualquier forma que tome un gobierno, la ley es la misma para 
todos. No puede haber diferentes leyes para los pueblos y para diferentes 
individuos. Es decir, la ley en lo que a mí concierne es ilegal. Los oficiales aquí 
utilizan la influencia del gobierno para sus propios rencores. Pero ofrezco 



350                                                                                                                         CARTAS 
cientos de miles de agradecimientos a Allah Todopoderoso y para dar a 
conocer Sus bendiciones, digo esto: 
 “Toda esta opresión y despotismo suya es como pedazos de madera 
para el fuego del fervor y el esfuerzo que ilumina las luces del Corán; lo avivan 
y lo hacen brillar. Y esas luces del Corán, que han sufrido esta persecución y 
han esparcido con el calor del esfuerzo, han hecho de esta provincia, por cierto, 
de la mayor parte del país, como una escuela en lugar de Barla. Creen que soy 
un prisionero en un pueblo. Por el contrario, a pesar del ateísmo, Barla se ha 
convertido en un banco de enseñanza y muchos lugares, como Esparta, se han 
convertido en escuelas…” 

ِ ¶wَا ِ®ْ± َ�ْ�ِ© رَ\ِّ« ّٰÃِ uُ ْ̄ oَªْøا 
 

* * * 
 
 



 

El Quinto Asunto, que es la Quinta  
Parte Sobre el Agradecimiento 

uِهِ  ْ̄ oَِ\ mُّ]ِ ù�ُÀ َّÊ úءٍ ا¿ْ ù� ±ْ®ِ ْن úٺ٭وَ ا 

 
El Sagrado Corán reitera aleyas como, por ejemplo, éstas: 

 ­ْ§َُّ²uَÀِلاَزÓمتكَرش ±ْWَِª٭ َ±Àyِ¦ِY َ�ّªى ا{ِkْ³َ ù~َونَ ٭وyُ§ُ�َْÀَË�َøونَ ٭اyُ§ُ�َْÀ َË�َøا
 َ±Àyِ¦ِY َ�ّªY َ³®ِ ±ْ¦َُو uُْ]�ْY�َ َÃّ٭ \َِ© ا 

El Corán, de Milagrosa exposición, muestra que el agradecimiento de 
los siervos es lo más importante que desea el Creador Más Misericordioso. El 
Corán, El Sapientísimo que distingue entre la verdad y la falsedad, llama a los 
seres humanos para dar gracias, dando al agradecimiento la mayor 
importancia. Mostrar ingratitud al rechazar las bondades, y en la Sura al-
Rahman, menciona treinta y un veces un trato severo y temible con respecto al 
decreto que muestra que la ingratitud es rechazo y negación: 

\Yَنِ  ّwِ§َُbY َ̄  Y]ِ�َ En verdad, el Sabio Corán muestra que elىَِّ  آÊءَِ رَ\ُِّ§

agradecimiento es el resultado de la creación y el universo que es el poderoso 
Corán muestra que el resultado más importante de la creación del mundo es 
dar gracias. Porque si se observa cuidadosamente al universo, es evidente que 
todas las cosas conllevan dentro de sí agradecimiento; en un grado cada uno da 
gracias y se vuelve a ella. Es como si el fruto más importante del árbol de la 
creación diera gracias y el mejor producto de la fábrica del universo diera 
gracias. El motivo para esto es lo siguiente: 

Vemos en la creación que el mundo y sus seres están organizados en un 
círculo con la vida como su punto central. Todos los seres buscan, sirven y 
producen las necesidades para la vida. Esto significa, que El Creador del 
universo eligió la vida para ellos. 

Entonces vemos que Él creó a los seres vivos con la forma de un círculo 
cuyo punto central es el ser humano. Simplemente, centró en los humanos 
todos los propósitos previstos para los seres animados, juntando todas las 
criaturas a su alrededor y subyugándolos a él. Hizo que le sirvan y lo hizo 
dominante sobre ellos. Esto significa que el Glorioso Creador eligió al ser 
humano de entre todos los seres vivientes, y ha querido y decretado esta 
posición para él en el mundo. 

Entonces vemos que el mundo del ser humano y también el de los 
animales, están formados en círculos con el alimento como punto central. Ha 
creado a los seres humanos y a los animales enamorados del sustento y los ha 



352                                                                                                                         CARTAS 
sujetado a él, e hizo que sean sus siervos. El alimento los domina. Hizo que el 
sustento sea un gran y rico tesoro que englobe sus innumerables bondades. 
Incluso, con una facultad llamada sentido del gusto, en la lengua ha puesto 
finas y sensibles escala según los alimentos, se puede reconocer las distintas 
variedades de alimentos. Es decir, la verdad más extraña, rica, maravillosa, 
agradable, comprensiva del universo yace en el sustento. 

Ahora vemos como si todo se juntara alrededor de los alimentos y fuera 
el centro de todo, el sustento en todas sus variedades subsiste a través del 
agradecimiento, tanto material como inmaterial ya sea ofrecido por palabras o 
hechos; existe a través del agradecimiento, se produce por él y se muestra a 
través de él. Porque el apetito y el deseo por el sustento son una clase de 
agradecimiento innato o instintivo. El gozo y el placer son también una clase de 
agradecimiento inconsciente, ofrecido por todos los animales. Solamente el ser 
humano cambia la naturaleza de ese agradecimiento innato a través del 
extravío y la incredulidad, se desvía del agradecimiento y asocia compañeros a 
Allah. 

Además, las exquisitas formas adornadas, los aromas fragantes, los 
gustos deliciosos y maravillosos de las bondades que existen en los alimentos, 
invitan a dar gracias. Despiertan entusiasmo en los seres animados, y a través 
de esto impulsan una especie de afecto y respeto dando lugar a alguna clase de 
agradecimiento. Atraen la atención de los seres conscientes y generan 
admiración en ellos. Los animan a respetar las bondades, a través de esto, los 
llevan a agradecer verbalmente y por medio de los actos, y a ser agradecidos. 
Los hacen experimentar el placer y el gozo más importante y dulce dentro del 
agradecimiento. 

Es decir, muestran que además de placer breve y temporalmente 
superficial, a través del agradecimiento, estas deliciosas comidas y bondades 
ganan los favores del Más Misericordioso, quien provee un placer permanente, 
verdadero y sin límites. Hacen que los seres conscientes reflexionen sobre los 
placeres infinitos y agradables del Poseedor Generoso de los tesoros de 
misericordia, y para probar las delicias eternas del Paraíso mientras se 
permanece en este mundo. Así, por medio del agradecimiento, el sustento se 
convierte en un tesoro valioso, rico y omnímodo, por el contrario a través de la 
ingratitud se convierte en algo absolutamente sin valor. 

Como se explica en la Sexta Palabra, cuando el sentido del gusto en la 
lengua se torna hacia el alimento por la gracia de Allah Todopoderoso, es decir, 
cuando siente el deber de dar gracias, se transforma en un agradecido inspector 
de las infinitas cocinas de la misericordia Divina y un supervisor altamente 
estimado al nivel de un cuidador de la fábrica del estómago y el dueño del 
establo que sería como el cuidador del vientre. 

Si, en cambio, se torna hacia el alma, es decir, sin pensar en dar las 
gracias a Quien le ha otorgado el sustento, el sentido del gusto cae desde el 
rango de ser un supervisor altamente estimado a ser un cuidador de la fábrica 
del estómago y el portero del establo del vientre. Mientras que a través de la 
ingratitud estos siervos del alimento descienden a tal nivel, que la naturaleza del 



CARTA VEINTIOCHO                                                                                                     353 

 

alimento y sus otros siervos caen, descienden del más alto rango al más bajo; se 
hunden en un estado opuesto a la sabiduría del Creador del universo. 

La medida del agradecimiento es la alegría, la templanza, estar 
satisfecho y dar gracias. Mientras que la medida del ingratitud es avaricia, el 
despilfarro y la extravagancia; es falta de respeto, es comer cualquier cosa, esté 
permitida o no. 

Como la ingratitud, la codicia provoca pérdida y degradación. Por 
ejemplo, es como si por causa de la avaricia, una hormiga bendita, que tiene 
vida social, muera aplastada por una pisada. Porque, a pesar de que unos 
pocos granos de trigo serían suficiente para un año, no se contenta con esto y 
recoge miles, tanto como pueda. Mientras que una abeja bendita que hace la 
miel, vuela contenta y a través del Divino mandato brinda miel para que se 
alimenten los seres humanos. 

El Nombre del Misericordioso, el más grande de los nombres después 
del Nombre de Allah, que significa la Esencia Divina, se refiere al alimento y se 
logra por las gracias provocada por el sustento. También el significado más 
evidente de Misericordioso es Proveedor. 

Además hay diferentes formas de agradecimiento. La más completa de 
todas y su índice universal son las oraciones establecidas. 

Asimismo, dentro del agradecimiento existe una creencia pura, una 
afirmación sincera en la unidad de Allah. Porque una persona que come una 
manzana y dice “¡Alabado sea Allah!” a través de su agradecimiento está 
proclamando: “esta manzana es un souvenir otorgado directamente por la 
mano de poder, un regalo directo del tesoro de la misericordia”. Al decir y creer 
esto, se entrega todas las cosas, particulares e universales, a la mano de poder. 
Reconoce que la manifestación de la misericordia está en todo. Anuncia a 
través del agradecimiento una creencia verdadera y una afirmación sincera de 
la Unidad Divina. 

De los numerosos aspectos de la gran pérdida que el hombre negligente 
incurre por medio de la ingratitud, describiremos sólo uno, que es el siguiente: 

Si alguien come algo delicioso y da gracias, la comida se convierte en 
una luz por medio del agradecimiento y se transforma en un fruto del Paraíso 
en el más allá. A través del pensamiento que dicha comida es una obra de la 
gracia y la misericordia de Allah Todopoderoso debido al placer que otorga, da 
un deleite duradero y una alegría verdadera. Envía semillas y esencias que 
conciernen a su significado y sustancias inmateriales como estas, para las 
moradas del más allá, mientras que el material residual, esto es, aquello que ha 
completado su tarea y ahora es innecesario, se convierte en excremento y va a 
ser transformado en su sustancia original, es decir, en los elementos. 

Si no agradece, el placer temporal deja un dolor y una tristeza a su 
paso, y se convierte en un residuo. La bendición que es de la naturaleza de los 
diamantes se transforma en carbón. A través del agradecimiento, el sustento 
efímero produce placeres duraderos, frutos eternos. Pero la bendición que se 
encuentra con la ingratitud se transforma, pasa de ser una de las mejores 



354                                                                                                                         CARTAS 
formas a algo muy desagradable. De acuerdo a una persona negligente como 
esa, después de un placer temporal, el final del sustento es un residuo. 

Con certeza, el sustento es en una forma valiosa de amor, que se hace 
patente a través del agradecimiento. Mientras la pasión del extravío y de la 
negligencia es la animalidad que se siente por el sustento. Puedes hacer más 
comparaciones parecidas a esta y ver cuanto pierden los negligentes y los 
extraviados. 

Entre las especies animadas, la más necesitada de variedades de 
alimentos es el ser humano. Allah Todopoderoso creó al hombre como un 
espejo completo de todos sus Nombres; como un milagro de poder con la 
capacidad de examinar y reconocer los contenidos de todos Sus tesoros de 
misericordia; y como su subgerente en la tierra, posee las facultades de dibujar 
las escalas todas las sutilezas de las diferentes manifestaciones de Sus Nombres. 
Por lo tanto, le dio una necesidad ilimitada por las diferentes variedades 
infinitas de alimentos, materiales e inmateriales. Los medios para elevar al ser 
humano “a la mejor de las formas” que es la posición más alta de esta 
amplitud, es el agradecimiento. Si no agradece, cae “a lo más bajo”, y comete 
un grave error. 

En resumen: el más esencial de los cuatro principios fundamentales de 
la forma para adorar y para ganar el amor de Allah y la manera más alta e 
importante, es dar gracias. Estos cuatro principios han sido definidos de la 
siguiente manera: 

“Mi amigo, cuatro cosas son necesarias en el camino del impotente: 
Absoluta impotencia, absoluta pobreza, absoluto fervor y absoluto 
agradecimiento, mi amigo…” 

 َ±Á ِ̄ nَِاyّªا ­َnَْرøا YَÀ ¥َcِ َ̄ nْyَِ\ ±َÀyِ¦ِY َ�ّªا ±َ®ِ Y³َْ«�َjْا َ­ّ·ُّٰ«ªøا 
 ُ­Á§ِoَªْا ­ُÁ«ِ�َªْا ùaْ²ø²ََّ¥ ا úا Y³ََc ْ̄ َ ّ«�َ Y®َ َّÊ úا Y³ََª ­َْ«�ِ َÊ ¥ََ²Yoَ]ْ~ُ 

 µِِªوَ َ�»َ« آ ±َÀuِ®ِYoَ ْªوَ ا ±َÀyِ¦ِY َ�ّªا uِ ّÁِ ù~ uٍ َ ّ̄ oَ®ُ Yَ²uِ ّÁِ ù~ »َ«�َ ­ّْ«ِ ù~ َو ّ©ِ ù� َ­ّ·ُّٰ«ªøا
 َ±Á®ِآ ±َÁ�ِ َ̄ jْøا µِ]ِoْ ù� َو 

 َ±Á ِ̄ َªY�َªْرَبِّ ا ِ ّٰÃِ uُ ْ̄ oَªْنِ اøا ­ْ·ُÀ¹َ�َْد yُrِوَ آ 
 

* * * 
 

El Sexto Asunto, que es la Sexta Parte 
 

 Esta parte se incluirá en otra colección y no se incluyó aquí. 



 

El Séptimo Asunto, que es la Séptima Parte 

 ٺ

¹�ُنَ  َ̄ kَْÀY َ ّ̄ ®ِyٌÁْrَ¹َ¶ُ¹اnُyَ�ْÁَْ«�َ ¥َِªw]ِ�َ µِِc َ̄  ْnyَِ\َو ِ ٰÃّا ©ِ�ْ�َِ\ ©ُْ¢ 

 Este asunto consiste de siete Signos, pero primero, para narrar algunas 
de las bendiciones Divinas, explicaremos siete ‘Razones’ que develan unos 
misterios del favor Divino.  

Primera Razón: Antes de la Primera Guerra Mundial, o cerca de su 
comienzo, tuve una visión verdadera. En ella, yo estaba debajo de la famosa 
montaña de Agri, conocida como el Monte Ararat. La montaña de repente 
explotó con un golpe terrible. Pedazos del tamaño de montañas se esparcieron 
por todo el mundo. Miré y vi, que en esa situación horrible, mi madre estaba a 
mi lado. Le dije: “No te asustes. Esto está pasando por orden de Allah 
Todopoderoso y Él es Compasivo y Sabio”. De repente, mientras estaba en esa 
situación, vi que una persona importante me estaba ordenando: “¡Explica el 
milagro del Corán!” Me desperté y comprendí que habría una gran explosión y 
después de la explosión y de la revolución, los muros que rodean al Corán iban 
a ser destruidos. El Corán entonces se defendería a sí mismo directamente. Iba 
a ser atacado y su milagro sería su armadura de hierro. Y de una manera 
superando su habilidad, alguien como yo iba a ser asignado en este momento 
para revelar un tipo de su milagro; y comprendí que era yo quien había sido 
designado. 
 Ya que el milagro del Corán se ha explicado hasta cierto punto en 
Risale-i Nur, establecer los favores Divinos recibidos en nuestro servicio del 
Corán, que son tipos de bendiciones y emanaciones de él, seguramente ayuda 
al milagro y es en su nombre y en consecuencia debería establecerse.  

Segunda Razón: El Sabio Corán es nuestra guía, nuestro maestro, 
nuestro líder y nos muestra el camino en toda nuestra conducta. Entonces, ya 
que se alaba a sí mismo, siguiendo su instrucción, alabaremos su comentario. 
 Además, ya que Risale-i Nur es un tipo de comentario del Corán, y sus 
tratados son propiedad del Corán y sus realidades; y ya que en la mayoría de 

sus Suras y en particular en  yªاy en ­nel Sabio Corán se muestra a sí mismo 

en toda su magnificencia, habla de sus propias perfecciones y se alaba a sí 
mismo de la manera que merece; por cierto estamos a cargo de dar a conocer 
los destellos del milagro del Corán que se reflejan en Risale-i Nur y los favores 
Divinos que son el signo de la aceptación de ese servicio. Porque nuestro 
maestro hace esto y nos enseña a hacerlo. 



356                                                                                                                         CARTAS 
Tercera Razón:  No digo esto sobre Risale-i Nur por modestia, sino para 

explicar una verdad, que las verdades y perfecciones en Risale-i Nur no son 
mías; son del Corán y se expiden del Corán. La Palabra Diez, por ejemplo, 
consiste de algunas gotitas que se filtraron de cientos de aleyas. El resto de los 
tratados son todos como ese. Ya que sé que es así y ya que soy efímero, partiré 
y por supuesto que algo, una obra que es perdurable no debería y no debe 
atarse a mi persona. Y ya que es la costumbre de los extraviados y rebeldes 
refutar una obra que no se adecua a sus propósitos al refutar a su autor, los 
tratados, que están ligados a las estrellas de los cielos del Corán, no deberían 
estar ligados a un poste podrido como yo que puede ser objeto de críticas y 
objeciones y puede caer. También, es una costumbre generalizada buscar los 
méritos de un trabajo en las cualidades de su autor, de quien la gente cree que 
es la fuente y el origen de la obra. Atribuir esas verdades elevadas y esas joyas 
brillantes a un quebrado como yo según esa costumbre y a mi persona que no 
podría producir ni una milésima de ellas por sí mismo, es una gran injusticia en 
contra de la verdad; en consecuencia, me veo obligado a proclamar que los 
tratados no son de mi propiedad; son propiedad del Corán y se expiden del 
Corán manifestando sus virtudes. Sí, las cualidades de los deliciosos racimos de 
uvas no deberían buscarse en sus tallos secos. Yo me parezco a ese tallo seco.  

Cuarta Razón: A veces la modestia sugiere ingratitud por las 
bendiciones, por cierto, es ingratitud por las bendiciones. Luego, a veces, narrar 
las bendiciones es la causa de orgullo. Ambas cosas son dañinas. La única 
solución es que no suceda ninguna de las dos. Admitir las virtudes y 
perfecciones, pero sin reclamar la propiedad de ellas es mostrarlas como las 
obras del otorgamiento del Verdadero Otorgador. Por ejemplo, supongamos 
que alguien te vistiera con una vestimenta de honor bordada e incrustada y te 
volvieras muy bello y la gente te dijera: “¡Que maravilla Allah ha deseado! ¡Qué 
bello eres! ¡Qué bello te has vuelto!” y modestamente respondieras: “¡Que Allah 
no lo permita! ¿Qué soy? ¡Esto no es nada!” Esto sería una ingratitud por la 
bendición y le faltaría el respeto al artesano habilidoso que te vistió con esa 
vestimenta. Mientras que si respondieras con orgullo: “Sí, soy muy bello. 
¡Seguramente nadie se compara conmigo!”, eso sería un orgullo arrogante. 
 Y entonces, para salvarse de la arrogancia y de la ingratitud, uno 
debería decir: “Sí, me he embellecido. Pero la belleza emana de la vestimenta y 
así directamente de quien me vistió con ella; no es mía”.  
 De esta manera, si mi voz fuera lo suficientemente fuerte, le gritaría a 
todo el mundo: “Risale-i Nur es bello y verdad; pero no es mío. Es los rayos que 
brillan de las verdades del Noble Corán”.  
 Según el principio de: 

 ٍu َ ّ̄ oَ ُ̄ ِ\ »ِcَªY£َ®َ aُnْuَ®َ ±ْ§ِª َ٭و»ِcَªY£َ َ̄ uاً\ِ َ ّ̄ oَ®ُ aُnْuَ®َY®ََو 
digo:  ِآنyْ£ُªْYِ\ »ِbY َ̄ «ِ¦َ aُnْuَ®َ ±ْ§ِª َ٭و»ِbY َ̄  وََ®aُnْuَ®َY اyْ£ُªْآنَ \َِ§ِ»



CARTA VEINTIOCHO                                                                                                     357 

 

 Es decir, yo no pude embellecer las verdades del milagro del Corán, no 
las pude mostrar bellamente; más bien, las bellas verdades del Corán 
embellecieron mis palabras y las elevaron. Ya que esto es así, es una narración 
aceptable de las bendiciones Divinas dar a conocer, en nombre de la belleza de 
las verdades del Corán, las bellezas de sus espejos conocidas como Risale-i Nur 
y los favores Divinos que comprenden aquellos espejos. 
 Quinta Razón: Hace mucho tiempo oí de un evliya que había deducido 
de las alusiones – recibidas desde lo Oculto – de los evliyas ancianos que “Una 
luz aparecería en el este que esparciría la oscuridad de la innovación”. Él estaba 
seguro de esto. Yo he esperado por mucho tiempo la llegada de la luz y la estoy 
esperando. Pero las flores aparecen en la primavera, y se tiene que preparar el 
suelo para esas flores sagradas. Comprendimos que con este servicio nuestro 
estamos preparando el suelo para esa gente luminosa. Entonces proclamar los 
favores Divinos que no pertenecen a nosotros, sino a las luces llamada Risale-i 
Nur, no puede ser la causa de orgullo ni de arrogancia sino de alabanzas y 
agradecimiento, y la narración de las bendiciones Divinas. 

Sexta Razón: Los favores Divinos, que son una recompensa inmediata 
por nuestro servicio del Corán por medio de Risale-i Nur y un aliento son un 
éxito. Y el éxito se puede dar a conocer. Si superan el éxito, se vuelven un 
otorgamiento Divino. Dar a conocer el otorgamiento Divino es un 
agradecimiento espiritual. Si superan eso también, se vuelven keramets del 
Corán sin interferencia de parte de nuestra voluntad; simplemente las 
manifestamos. Dar a conocer los keramets de este tipo que ocurren sin 
anunciarse ni intervención de la voluntad no es dañino. Si superan los keramets 
comunes, entonces se vuelven rayos del milagro espiritual del Corán. Y ya que 
el milagro se puede dar a conocer, dar a conocer lo que asiste al milagro pasa a 
cuenta del milagro y no puede ser la causa de orgullo ni de arrogancia, más 
bien debería ser la causa de alabanzas y agradecimiento. 

Séptima Razón: El ochenta por ciento de la humanidad no son 
investigadores que puedan penetrar la realidad, reconocer la realidad como 
realidad y aceptarla como tal. Más bien aceptan los asuntos a modo de 
imitación, que oyen de gente aceptable y confiable, como consecuencia de sus 
buenas opiniones de ellos. De hecho, ven una verdad poderosa como débil 
cuando está en manos de una persona débil, mientras que si ven un asunto 
insignificante en manos de una persona valorable, lo consideran valioso. Por 
esto, para no reducir el valor ante los ojos de la mayoría de la gente de las 
verdades de la fe y el Corán que están en manos de un desdichado débil e 
insignificante como yo, estoy obligado a proclamar que fuera de nuestro 
conocimiento y voluntad, alguien nos está empleando; no lo sabemos, pero él 
nos está haciendo trabajar en tareas importantes. Nuestra evidencia es esta: 
fuera de nuestra voluntad y conciencia, manifestamos ciertos favores y 
facilidades. En cuyo caso, estamos obligados a proclamar gritando esos favores.  
 Como consecuencia de las Siete Razones mencionadas, señalaremos 
varios Signos de los favores divinos universales.  



358                                                                                                                         CARTAS 
Primer Signo: Explicadas en el Primer Punto del Octavo Asunto de la 

Carta Veintiocho, están las tevafuks. Por ejemplo, en la Carta Diecinueve, sobre 
los Milagros de Muhammad, en una copia escrita por un escriba que no se 
había percatado de este factor, en sesenta páginas – con excepción de dos – 
desde el Tercero hasta el Décimo Octavo Signo, se enfrentan más de doscientas 
instancias de la frase ‘el Noble Mensajero de Allah, (PyB)’ concordando a la 
perfección. Cualquiera que sea justo que mire dos páginas confirmaría que no 
son el producto de la casualidad. Si muchas instancias de la misma palabra 
están en la misma página, la mitad puede concordar entre sí por casualidad; 
sólo sería totalmente ‘tevafuk’ si esto ocurriese en más de una página. Entonces, 
si dos, tres, cuatro o incluso más instancias de la frase ‘el Noble Mensajero de 
Allah (PyB)’ se miran entre sí con perfecta concordancia en todas las páginas, 
seguramente no es posible que sea casualidad. También muestra que dentro de 
una tevafuk que ocho escribas diferentes no han sido capaces de arruinar es un 
signo poderoso de lo Oculto. A pesar de que varios niveles de elocuencia se 
encuentren en los libros de los eruditos de la retórica y la elocuencia, la 
elocuencia del Sabio Corán se ha elevado al nivel de milagro y no está en 
manos de nadie alcanzarlo. Similarmente, las  tevafuks en la Carta Diecinueve, 
que es un espejo de los Milagros de Muhammad, y en la Palabra Veinticinco, 
que es un intérprete de los milagros del Corán, y en las diversas partes de 
Risale-i Nur, que es un tipo de comentario del Corán, demuestran un nivel 
extraño que supera a todos los otros libros. Se entiende de esto que es un tipo 
de keramet maravilla de los Milagros del Corán y de los Milagros de 
Muhammad que está manifestado y representado en aquellos espejos. 

Segundo Signo: El segundo de los favores Divinos que pertenecen al 
servicio del Corán es este: Allah Todopoderoso le otorgó a alguien como yo que 
tiene dificultad para escribir, es semi-alfabetizado, está solo, en el extranjero y 
no se le permite mezclarse con la gente, hermanos como ayudantes que son 
fuertes, serios, sinceros, emprendedores, abnegados y cuyas plumas son como 
espadas de diamante. Él puso sobre sus hombros poderosos el deber Coránico 
que pesaba demasiado sobre mis hombros débiles e impotentes. Por Su 
perfecta munificencia, Él alivianó mi peso. En las palabras de Hulûsi, esa 
comunidad bendecida es como los receptores inalámbricos del telégrafo y en 
palabras de Sabri, como las máquinas que producen electricidad de la ‘fábrica 
de luz’. Junto con sus diferentes virtudes y características valiosas, nuevamente 
en palabras de Sabri, en una especie de tevafuk que procede de lo Oculto, 
esparcen por doquier los misterios del Corán y las luces de la fe de una manera 
en que se parecen unos a otros con entusiasmo, esfuerzo, emprendimiento y 
seriedad, haciéndolos llegar a todas partes. En esta época, es decir, cuando el 
alfabeto se ha cambiado y no hay imprentas y todos necesitan las luces de la fe 
y hay muchas cosas para desalentar a una persona y destruir su entusiasmo, su 
servicio no disminuye su absoluto fervor y esfuerzo es directamente un keramet 
del Corán y un claro favor Divino. Sí, tal como la cercanía de Allah tiene su 
keramet, así también una intención pura tiene keramet, así como también lo 
tiene la sinceridad. Especialmente, la solidaridad sincera y seria  entre los 
hermanos dentro de la esfera de la hermandad que es puramente por Allah, 



CARTA VEINTIOCHO                                                                                                     359 

 

puede tener muchos keramets. De hecho, la personalidad colectiva de esa 
comunidad puede convertirse en un evliya perfeccionado y manifestar los 
favores Divinos.  
 Y entonces, ¡mis hermanos y amigos en el servicio del Corán!, tal como 
es injusto y un error darle toda la gloria y todo el botín al sargento de una 
compañía que conquista un fuerte, tampoco ustedes pueden adjudicarle los 
favores Divinos de las victorias obtenidas a través de la fuerza de vuestra 
personalidad colectiva y vuestras plumas a un desafortunado como yo. De 
hecho, hay otra indicación de lo Oculto en una comunidad bendecida como 
esa, más poderosa que los tevafuks que proceden de lo Oculto y yo la veo, pero 
no puedo señalársela a todo el mundo. 

Tercer Signo: El hecho de que varias partes de Risale-i Nur demuestren 
la más importante de las verdades de la fe y el Corán de manera brillante a 
incluso la persona más obstinada es un signo poderoso de lo Oculto y un favor 
Divino. Porque entre las verdades de la fe y el Corán están aquellas que Ibn 
Sina, que era considerado como el más grande de los genios, confesó su 
incapacidad para comprender, diciendo: “La razón no puede resolverlo”. 
Mientras que la Palabra Diez explica lo que no podía alcanzar con su genialidad 
a la gente común o incluso a los niños.  
 Y, por ejemplo, un erudito académico como Sa’d al-Din Taftazani sólo 
podría resolver el misterio del Decreto Divino y la voluntad del ser humano en 
cuarenta o cincuenta páginas con el famoso Muqaddimat-i Ithna 'Ashar en su 
obra Talwihat. Aquellos mismos asuntos, que él sólo presentó para la elite se 
explican por completo en dos páginas en el Segundo Tema de la Palabra 
Veintiséis, que es sobre el Decreto Divino, para que todos puedan 
comprenderlos; si eso no es una marca de favor Divino, ¿qué es? 
 También están los que son conocidos como el misterio de la creación 
del mundo y el talismán del universo, que han dejado perplejos a todas las 
mentes y ninguna filosofía ha podido resolver; pero a través del milagro del 
Corán de Poderosa Estatura, ese misterio profundo y ese enigma sorprendente 
se resuelven en la Carta Veinticuatro y en el Punto Alusivo hacia el final de la 
Palabra Veintinueve y en las seis instancias de sabiduría en las transformaciones 
de las partículas explicadas en la Palabra Treinta. Han descubierto y explicado 
el misterio de la actividad sorprendente en el universo y el enigma de la 
creación del universo y su fin y el misterio de la sabiduría en el movimiento de 
las transformaciones de las partículas; están allí para que todos los vean y 
puedan referirse a ellos. 
 Además, las Palabras Dieciséis y Treinta y Dos explican con perfecta 
claridad la inigualable Unidad Divina, a través del misterio de la Unicidad 
Divina, junto con las verdades sorprendentes de la infinita proximidad Divina y 
nuestra distancia infinita de Allah. Mientras la exposición de la frase 

 ٌyÀuِ¢َ ٍء¿ْ ù� ّ©ِ¦ُ »َ«�َ َ¹¶َُو en la Carta Veinte y su Apéndice, que contiene tres 

comparaciones, demuestran claramente que las partículas y los planetas son 



360                                                                                                                         CARTAS 
iguales en relación al Poder Divino y que en la resurrección de los muertos, el 
surgimiento a la vida de todos los seres con espíritu será tan fácil para ese poder 
como el surgimiento a la vida de una sola alma y que la intervención de un 
copartícipe de Allah en la creación del universo es tan alejado de la razón que 
es imposible, así develando este misterio vasto de la Unidad Divina. 
 Además, a pesar de que en las verdades de la fe y del Corán hay tanta 
amplitud que el genio humano más grande no puede comprenderlas, el hecho 
de que aparecieran juntas con la gran mayoría de sus puntos delicados a través 
de alguien como yo, cuya mente está confundida, cuya situación es desdichada, 
que no tiene ningún libro de referencia y escribe con dificultad y rápido, es 
directamente la obra del milagro espiritual del Sabio Corán y es una 
manifestación de favor Divino y un signo poderoso de lo Oculto. 

Cuarto Signo: De cincuenta a sesenta tratados (ahora son ciento treinta) 
se otorgaron de tal modo que, siendo las obras que no se podrían escribir con 
los esfuerzos de grandes genios y eruditos exigentes, mucho menos alguien 
como yo que piensa poco, sigue lo que viene a su corazón y no tiene tiempo 
para estudiar minuciosamente, demuestran que son directamente las obras del 
favor Divino. Porque en todos estos tratados, las verdades más profundas se 
enseñan a la gente más común y sin educación por medio de comparaciones. 
Mientras que los eruditos líderes han dicho de la mayoría de esas verdades que 
“no se pueden hacer comprender”, y no las han enseñado a la elite ni mucho 
menos a la gente común. 
 Así, que yo enseñe estas verdades tan distantes a la persona más 
común, de la manera más cercana, con maravillosa facilidad y claridad de 
expresión, alguien como yo que sabe poco turco, cuyas palabras son oscuras y 
mayormente incomprensibles y que por muchos años ha sido famoso por 
complicar los hechos más claros y cuyas obras anteriores confirman esta mala 
fama, es ciertamente y sin lugar a dudas, una marca de favor Divino y no 
puede ser a través de su habilidad; es una manifestación del milagro espiritual 
del Noble Corán y una representación y reflejo de las comparaciones del Corán.  

Quinto Signo: El hecho de que a pesar de que en general los tratados 
de Risale-i Nur se han distribuidos ampliamente y que clases y grupos de 
personas, desde los más grandes eruditos hasta los que no tienen educación, y 
desde los grandes evliyas entre quienes se acercan a la realidad con sus 
corazones hasta los filósofos irreligiosos obtusos, los han visto y estudiado y no 
los han criticado, a pesar de que algunos de ellos han recibido golpes a través 
de ellos; y el hecho de que cada grupo se ha beneficiado de ellos según su 
nivel; es directamente una marca de favor Divino y un keramet del Corán. Y a 
pesar de que los tratados de ese tipo sólo se escriben después de mucho estudio 
e investigación, que se escribieran a una velocidad extraordinaria y en épocas 
angustiantes cuando mi mente estaba contraída confundiendo a mi 
pensamiento y comprensión es una marca de favor Divino y un otorgamiento 
Divino.  
 Sí, la mayoría de mis hermanos, todos los amigos que están conmigo y 
los escribas saben que las cinco partes de la Carta Diecinueve se escribieron sin 
referirse a ningún libro en unos días trabajando durante dos o tres horas por día 



CARTA VEINTIOCHO                                                                                                     361 

 

haciendo un total de doce horas; y la Cuarta Parte, que es la parte más 
importante y muestra un sello claro de la Profecía en la frase ‘el Noble 
Mensajero de Allah (PyB)’ se escribió de memoria en tres o cuatro horas bajo la 
lluvia en las montañas; y que un tratado importante y profundo como la 
Palabra Treinta se escribiera en seis horas en un huerto; y como la Palabra 
Veintiocho que se escribió finalmente en dos horas en el jardín de Süleyman, la 
mayoría de ellos se escribieron en condiciones similares; mis amigos cercanos 
también saben que por muchos años, cuando sufro dificultades y mi mente está 
contraída, no puedo ni siquiera explicar los hechos más simples, por cierto, ni 
siquiera los se. En especial cuando se agrega la enfermedad a la angustia, me 
impide enseñar y escribir mucho más aún. Aún a pesar de esto, las partes más 
importantes de Risale-i Nur y sus tratados se escribieron cuando estuve 
sufriendo más dificultades, enfermedad y en forma muy acelerada. Si esto no es 
un favor Divino directo y un otorgamiento de Allah y un keramet del Corán, 
¿qué es? 
 Además, cualquier libro que sea, si debate las verdades Divinas y las 
realidades de la fe, por cierto algunos de sus asuntos serían dañinos para 
algunas personas y por esta razón, todos sus asuntos no se enseñarían a todos. 
Sin embargo, a pesar de que le he preguntado a muchas personas, hasta ahora, 
estos tratados no le han provocado daño a nadie; no han provocado ningún 
efecto adverso, ninguna reacción desfavorable, ni han perturbado ninguna 
mente. Que esto es un signo directo de lo Oculto y un favor Divino es 
absolutamente cierto en nuestra opinión.  

Sexto Signo: Ahora se ha vuelto absolutamente claro desde mi punto de 
vista que la mayor parte de mi vida ha sido dirigida de manera muy extraño y 
de tal modo, fuera de mi propia voluntad, poder, comprensión y previsión, que 
pudiera producir estos tratados para servir al Sabio Corán. Es como si toda mi 
vida, como erudito se hubiera pasado como preparación y preliminares, cuyo 
resultado fue la exposición del milagro del Corán a través de Risale-i Nur. Ni 
siquiera tengo dudas de que estos siete años de exilio y la situación impuesta 
sobre mí por la cual me han aislado sin ninguna razón y en contra de mi deseo, 
viviendo una vida solitaria en un pueblo de modo opuesto a mi temperamento 
y mi sentimiento de disgusto y abandono de muchos de los lazos y las reglas de 
la vida social a la que estaba acostumbrado, fue para hacerme llevar a cabo 
esta tarea de servir al Corán directamente y de modo puramente sincero. Opino 
que el maltrato que recibí frecuentemente por una mano de favor bajo el velo 
de la opresión injusta, con compasión, para enfocar y restringir mi pensamiento 
sobre los misterios del Corán y no permitir que mi mente se distraiga. A pesar 
de haber tenido un gran deseo de estudiar, una prohibición y evitar estudiar 
todos los otros libros se le ha dado a mi espíritu. Comprendí que lo que me 
había hecho renunciar a estudiar, que hubiera sido un consuelo y algo familiar 
durante mi exilio, fue para que las aleyas del Corán sean mis maestras absolutas 
directamente.  
 Además, la gran mayoría de las obras que se han escrito, los tratados, 
se han otorgado instantáneamente y de repente como consecuencia de alguna 



362                                                                                                                         CARTAS 
necesidad que surge de mi espíritu, no de una causa externa. Entonces cuando 
después se los he mostrado a algunos amigos, me han dicho que son el remedio 
para las heridas de esta época. Después de que se han diseminado, he 
comprendido de la mayoría de mis hermanos que han cubierto las necesidades 
de la época exactamente y son como una cura para cada enfermedad. 
 Entonces, no tengo dudas de que los puntos mencionados 
anteriormente, el curso de mi vida y mis involuntarios estudios opuestos a la 
práctica normal sobre distintos conocimientos, fuera de mi propia voluntad y 
conciencia, fueron un poderoso favor Divino y un otorgamiento de Allah dado 
para arrojar el resultado sagrado como éste.  

Séptimo Signo: Durante este período de nuestro servicio por cinco o 
seis años, hemos visto con nuestros propios ojos y sin exagerar cien instancias 
de otorgamiento Divino y favor Divino y de keramets del Corán. Señalamos 
algunos de ellos en la Carta Dieciséis y hemos descrito algunos de ellos en 
varios asuntos del Cuarto Tema de la Carta Veintiséis y algunos en el Tercer 
Asunto de la Carta Veintiocho. Mis amigos cercanos los conocen. Mi amigo 
constante, Süleyman, sabe muchos de ellos. En especial al diseminar Risale-i 
Nur y los tratados y al corregirlos y ubicarlos y en los borradores y las últimas 
versiones, experimentamos una facilidad extraordinaria y maravillosa. No tengo 
dudas de que es un keramet del Corán. Hay cientos de instancias como esta.  
 Además, en cuanto al sustento, somos alimentados con tanta ternura 
que el Lleno de Gracia que nos emplea nos otorga el más mínimo deseo de 
nuestros corazones de modos completamente fuera de lo común para 
gratificarnos. Y así sucesivamente. Así, esta situación es un signo muy poderoso 
de lo Oculto de que somos empleados; nos hacen servir al Corán tanto dentro 
de la esfera de la complacencia Divina como a través del favor Divino.  

ِ ¶wَا ِ®ْ± َ�ْ�ِ© رَ\ِّ« ّٰÃِ uُ ْ̄ oَªْøا 
 ُ­Á§ِoَªْا ­ُÁ«ِ�َªْا ùaْ²ø²ََّ¥ ا úا Y³ََc ْ̄ َ ّ«�َ Y®َ َّÊ úا Y³ََª ­َْ«�ِ َÊ ¥ََ²Yoَ]ْ~ُ 

µِ اøدَاءً وَ   ّ£ِoَِª َءً وY ù�ِر ¥ََª ُ¹ن§َُb ًَةË ù� uٍ َ ّ̄ oَ®ُ Yَ²uِ ّÁِ ù~ »َ«�َ ّ©ِ ù� َ­ّ·ُّٰ«ªøا
 َ±Á®ِاً آyÁgِ¦َ Yً¯Á«ِ�َْb ­ّْ«ِ ù~ َو µِ]ِoْ ù� َو µِِªآ »َ«�َ 

* * * 

  



CARTA VEINTIOCHO                                                                                                     363 

 

La Respuesta a una Pregunta Confidencial 
[Este misterio de favor Divino se escribió hace algún tiempo confidencialmente y se 
agregó al final de la Palabra Catorce. Sin embargo, la mayoría de los escribas se la 
han olvidado y no la escribieron. Es decir, el lugar apropiado para él debió haber 
sido este ya que permaneció desconocida.] 

 Me preguntan: “¿Cómo es que Risale-i Nur que has escrito del Corán 
tiene un poder y una efectividad que raramente se encuentran en las palabras 
de los comentadores Coránicos y aquellos que tienen conocimiento de Allah? 
¿A veces en una sola oración el poder es equivalente a la de una página y en 
una página, la efectividad de un libro? 
 La Respuesta: Una buena respuesta: ya que el honor pertenece al 
milagro del Corán y no a mí, sin temor digo que es mayormente así por la 
siguiente razón: 
 Los tratados de Risale-i Nur que se han escrito no son una suposición, 
son una afirmación; no son una sumisión, son una fe; no son un conocimiento, 
son un testimonio y una atestiguación; no son una imitación, son una 
verificación; no son tomar la parte de algo, son una aceptación de la mente; no 
son sufismo, son realidad; no son un reclamo, son la prueba dentro del 
reclamo. La sabiduría en esto es como sigue: 
 Anteriormente, los fundamentos de la fe estaban protegidos y la 
sumisión era fuerte. Incluso si el conocimiento de los que tienen conocimiento 
de Allah no tenía pruebas, sus exposiciones eran aceptables y suficientes. Pero 
en esta época, ya que el extravío de la ciencia ha estirado su mano a los 
fundamentos y pilares de la fe, el Omnisciente y Compasivo de Gloria, Quien 
otorga un remedio para cada enfermedad, como consecuencia de mi 
impotencia y debilidad, deseo y necesidad, con misericordia otorgó en estos 
escritos que sirven al Corán un solo rayo de las comparaciones del Noble 
Corán, que son una manifestación muy brillante de su milagro. Todas las 
alabanzas sean para Allah, las verdades más distantes se acercaron a través del 
telescopio del misterio de las comparaciones. A través del aspecto de unidad del 
misterio de las comparaciones, los asuntos más dispersos se reunieron. A través 
de los peldaños del misterio de las comparaciones, las verdades más elevadas 
se alcanzaron fácilmente. A través de la ventana del misterio de las 
comparaciones, una certeza de fe en las verdades de lo Oculto y los 
fundamentos del Islam se obtuvo cerca del nivel de ‘testimonio’. El intelecto, así 
como también la imaginación y el sospecho, y el alma maligna y los deseos, 
fueron obligados a someterse y Satanás también fue obligado a deponer sus 
armas.  
 En Breve: Cualquier belleza y efectividad que se encuentre en mis 
escritos, son sólo los destellos de las comparaciones Coránicas. Mi parte fue sólo 
mi búsqueda con intensa necesidad y mi invocación con mi extrema 
impotencia. La enfermedad es mía y la cura es del Corán. 

 
 
 



364                                                                                                                         CARTAS 
La Conclusión del Séptimo Asunto 

[Este es para desterrar cualquier duda que haya surgido o que 
pueda surgir con respecto a los signos de lo Oculto evidentes en la 
forma de los ocho favores Divinos y describe un misterio poderoso 
de favor Divino.] 

 Esta Conclusión consiste de Cuatro Puntos. 
Primer Punto: Afirmamos en el Séptimo Asunto de la Carta Veintiocho 

que vimos un signo de lo Oculto, que se ha comprendido de siete y ocho 
favores Divinos universales e inmateriales y una manifestación de ese signo en 
los bordados conocidos como tevafuks, bajo el nombre del Octavo Favor. Y 
afirmamos que estos siete u ocho favores Divinos universales son tan poderosos 
y ciertos que cada uno por sí mismo demuestra esos signos de lo Oculto. Si, 
suponiendo lo imposible, algunos parecen ser débiles, o incluso se negaran, no 
dañaría la certeza de ese signo de lo Oculto. Quien no puede negar esos ochos 
favores Divinos, no puede negar los signos. Pero porque la gente difiere según 
su nivel y porque el nivel más numeroso, la masa de gente, confía mayormente 
en lo que ve, ya que las tevafuks no son lo más poderoso sino lo más evidente, 
de los ocho favores Divinos – por cierto los otros son más poderosos pero ya 
que éste es más general – me he visto obligado a exponer una verdad a modo 
de compararlos, con la intención de disipar esas dudas. Es como sigue: 
 Dijimos en relación al favor Divino evidente que ese nivel de tevafuks 
apareció en la palabra ‘Corán’ y en la frase ‘el Noble Mensajero de Allah (PyB)’ 
en el tratado que habíamos escrito que no dejó ninguna duda de que se habían 
ordenado intencionalmente y se les había dado ubicaciones que se 
correspondían mutuamente. Nuestra evidencia de que la voluntad y la intención 
no es nuestra es que tomamos conciencia de ellas sólo tres o cuatro años más 
tarde. En cuyo caso, como una obra de favor Divino, esta voluntad e intención 
pertenecen a lo Oculto. Esa situación extraña fue otorgada solamente con 
respecto a corroborar el milagro del Corán y de Muhammad y en forma de 
tevafuks involucrando esas dos palabras. Además de que la santidad de estas 
dos palabras es una marca que ratifica el milagro del Corán y los milagros de 
Muhammad, la gran mayoría de frases similares manifestaron tevafuk. Pero 
estas sólo aparecen en una sola página, mientras que las dos frases 
mencionadas anteriormente aparecen a lo largo de los dos tratados y en la 
mayoría de los otros. Hemos dicho repetidamente que en esencia la tevafuks se 
puede encontrar en otros libros, pero no de esta manera tan extraordinaria, 
demostrando una voluntad e intención elevadas. Ahora, a pesar de que no es 
posible refutar lo que afirmamos, hay una o dos maneras que podrían parecer 
que son así si se las mira superficialmente. 
 Una es que pueden decir: “Ustedes han pensado en ello y provocaron 
estas tevafuks de esta manera. Hacer algo así intencionalmente sería fácil”. En 
respuesta decimos esto: en un caso, dos testigos veraces son suficientes, pero en 
este caso, se pueden encontrar cien testigos que atestiguarán que nuestra 
voluntad e intención no tomaron parte y que fuimos concientes de ello sólo tres 
o cuatro años más tarde. Voy a decir un punto en conexión con esto que este 
keramet del Corán que procede de su milagro no es del mismo tipo ni está al 



CARTA VEINTIOCHO                                                                                                     365 

 

mismo nivel de su milagro con respecto a su elocuencia porque en ese sentido, 
el poder humano no podría alcanzar semejante nivel. Pero el keramet que 
procede de este aspecto de su milagro tampoco podría ocurrir a través del 
poder humano; el poder humano no podría intervenir en un asunto 
semejante.22 Si lo interviene, será superficial y se arruinará. 

Tercer Punto: En relación a los signos particulares y los signos 
generales, indicaremos un punto delicado de soberanía Divina y misericordia: 
 Uno de mis hermanos dijo algo muy bueno; lo haré el tema principal 
aquí. Lo que dijo fue esto: un día le mostré un ejemplo claro de una tevafuk y 
dijo: “¡Eso es bueno! De hecho, todas las verdades son buenas. Pero las 
tevafuks en Risale-i Nur  y su éxito son incluso mejores”. “Sí”, dije, “todo en 
realidad es bueno, o en sí mismo bueno, o bueno con respecto a sus resultados. 
Y esta bondad mira hacia la soberanía Divina general, la misericordia Divina 
abarcativa y la manifestación Divina universal. Como has dicho, el signo de lo 
Oculto en este éxito es incluso mejor; esto es porque está de una forma que 
mira hacia la misericordia Divina particular y la soberanía Divina particular y la 
manifestación Divina particular”. Acercaremos esto al entendimiento por medio 
de una comparación. Es así: 
 A través de su soberanía y ley universal, un rey puede abarcar a todos 
los miembros de su nación con su misericordia real. Cada individuo recibe el 
favor del rey, está sujeto a su gobierno directamente. Dentro de la 
universalidad, los individuos tienen numerosas conexiones particulares. 
 El segundo aspecto es sobre los otorgamientos particulares del rey y las 
órdenes particulares: por encima de la ley general, le otorga favores a un 
individuo y le da sus órdenes.  
 Como esta comparación, todo tiene una parte de la soberanía general y 
misericordia abarcativa del Necesariamente Existente, el Omnisciente y el 
Creador Compasivo. Él está conectado particularmente con esa parte que cada 
uno tiene. También, a través de Su poder, voluntad y conocimiento abarcativo, 
Él tiene disposición sobre todo, Él interviene en los asuntos más insignificantes 
de todas las cosas, Su soberanía los abarca. Todo tiene necesidad de Él en 
todos los sentidos. Sus obras se realizan y se ordenan a través de Su 
conocimiento y sabiduría. La naturaleza no tiene el límite de esconder dentro de 
la esfera de la disposición de Su soberanía, ni tiene ningún efecto o inferencia, 
ni la casualidad puede interferir en las obras del equilibro delicado de Su 
sabiduría. Hemos refutado la casualidad y la naturaleza en veinte partes de 
Risale-i Nur con pruebas decisivas, ejecutándolas con la espada del Corán; 
hemos demostrado que su interferencia es imposible, pero los negligentes han 
llamado ‘casualidad’ a los asuntos que no conocen porque en la esfera de las 
causas evidentes dentro de la soberanía Divina universal. No han podido ver 

                                                             
22En una copia, en una página del Signo Dieciocho de la Carta Diecinueve, la palabra ‘Corán’ apareció nueve 
veces en forma de tevafuk; trazamos una línea a través de ellas y la palabra ‘Muhammad’ apareció. En la 
página opuesta, la palabra ‘Corán’ apareció ocho veces con tevafuk y de todas estas palabras, el Nombre de 
‘Allah’ apareció. Hay muchas cosas incomparables como estas en las tevafuks. Vimos esto con nuestros 
propios ojos. Firmado: Bekir, Tevfik, Süleyman, Galib, Said. 



366                                                                                                                         CARTAS 
algunas de las leyes de los actos Divinos ocultos debajo del velo de la 
naturaleza, la sabiduría y los propósitos que no pueden comprender y han 
recurrido a la naturaleza. 
 El segundo es Su soberanía particular, favores particulares y socorro 
misericordioso, por el que los Nombres de Misericordioso y Compasivo vienen 
en ayuda de los individuos que son incapaces de soportar las presiones de las 
leyes generales, ayudándolos de manera particular y salvándolos de esas 
presiones. En consecuencia, todos los seres vivos y en especial el ser humano 
buscan ayuda de Él en todo momento y pueden recibir socorro.  
 Así, los favores en esta soberanía Divina en particular no se pueden 
ocultar bajo la casualidad por los negligentes y no se les puede adjudicar a la 
naturaleza.  
 Es una consecuencia de este misterio que hemos considerado y creído 
que los signos de lo Oculto en el Milagro del Corán y los Milagros de 
Muhammad son signos particulares, seguros de que son un socorro particular y 
el favor Divino particular mostrándose a sí mismos en contra de los negadores 
obtusos. Entonces los hemos proclamado puramente por Allah. Si estuviéramos 
equivocados al hacerlo, que Allah nos perdone. Amén. 
 

 Yَ²Yَْ�rْøوْ اøا Y³َÁ�َِ² ْن úا Yَ²wْrَِاQُb َÊ Y³ََّ\َر 
 
 

* * * 
 



 

El Octavo Asunto, que es la Octava Parte 
 

[Este Asunto consiste de seis preguntas que comprenden Ocho Puntos.] 
 

Primer Punto: Hemos percibido muchos signos de lo Oculto que 
sugieren que estamos siendo empleados al servicio del Corán por una mano de 
favor y hemos señalado algunos de ellos. Ahora, un nuevo signo es este: en la 
mayoría de los tratados de Risale-i Nur hay tevafuks de lo Oculto.23 En breve, 
hay un signo de que una especie de manifestación de milagro está representado 
en las palabras ‘el Más Noble Mensajero de Allah’, la frase ‘la paz y las 
bendiciones de Allah sean sobre él (PyB)’ y en la bendita palabra ‘Corán’. Sin 
importar qué tan ocultos o débiles sean los signos de lo Oculto, ya que indican 
la aceptabilidad de nuestro servicio y lo correcto de los asuntos, en mi opinión 
son de gran importancia y tienen un gran poder. Además, rompen mi orgullo y 
me han demostrado categóricamente que soy meramente un intérprete. No me 
dejan nada que sea un medio para el orgullo; sólo muestran cosas que son la 
causa de agradecimiento. Ya que pertenecen al Corán y pasan a la cuenta de 
su milagro; y ya que definitivamente nuestras voluntades no interfieren; y ya 
que alientan a quienes son perezosos en su servicio y brindan la convicción de 
que los tratados son verdaderos; y ya que son una forma de otorgamiento 
Divino sobre nosotros y darlas a conocer es dar a conocer una bendición 
Divina, y hacerlo reduce al silencio a aquellos obtusos que comprenden sólo lo 
que ven; es seguramente necesario darlas a conocer; si Allah lo permite, no 
causa ningún daño.  
 Uno de los signos de lo Oculto es esto: por Su perfecta misericordia y 
munificencia, para alentarnos a nosotros que estamos ocupados con el servicio 
del Corán y de la fe y para hacer que nuestros corazones se faciliten, Allah 
Todopoderoso nos otorgó un sutil favor soberano y un regalo Divino en todos 
los tratados que hemos escrito y en particular en los Milagros de Muhammad, el 
Milagro del Corán y las Treinta y Tres Ventanas en forma de un signo de lo 
Oculto y también en una especie de tevafuks de lo Oculto que indica la 
aceptabilidad de nuestro servicio y de lo que hemos escrito es verdad. Es decir, 
Él hace que las mismas palabras de una página se enfrenten a otra. En esto hay 
un signo de lo Oculto de que están ordenadas por una voluntad oculta que 
dice: “No confíen en vuestras propias voluntades y comprensiones. Sin vuestro 
conocimiento y conciencia, se hacen los bordados maravillosos y los arreglos”. 
En especial las palabras ‘el Más Noble Mensajero de Allah’ y ‘la paz y las 
bendiciones de Allah sean sobre él (PyB)’ en los Milagros de Muhammad, son 
como espejos que muestran claramente los signos de aquellas tevafuks de lo 
Oculto. En una copia escrita por un escriba nuevo e inexperto, salvo por cinco 
páginas, las otras, más de doscientas, la frase ‘PyB’ se enfrentan en las 
oraciones. 
                                                             
23 Las tevafuks indican correspondencia mutua y la correspondencia mutua indica concordancia y es un signo 
de unidad y la unidad muestra unificación, es decir, la afirmación de la Unidad Divina, que es el más grande de 
los cuatro fundamentos del Corán. 



368                                                                                                                         CARTAS 
 Estas tevafuks no son la obra de la casualidad, que pudiese 
inconscientemente hacer surgir una o dos tevafuks de diez, ni surgen del 
pensamiento de un desafortunado como yo que no tiene habilidad en el arte y, 
en relación sólo al significado, dicta de treinta a cuarenta páginas a gran 
velocidad en una hora, sin escribir él mismo sino haciendo que otros escriban. 
 A través de la guía del Corán y debido a las tevafuks de nueve 

instancias del pronombre Yَّ² úا  en el comentario Coránico, Los Signos de Milagro, 

tomé conciencia de ellos sólo seis años después. Cuando los copistas los oyeron 
de mí, se quedaron atónitos. Las palabras ‘el Noble Mensajero de Allah’ y ‘PyB’ 
en la Carta Diecinueve se volvieron como un pequeño espejo de un tipo de 
milagros de Muhammad (PyB): : de las cuarenta clases de humanidad. 
Similarmente, la palabra ‘Corán’ en la Palabra Veinticinco, el Milagroso Corán, 
y en el Décimo Octavo Signo de la Carta Diecinueve, manifestó un tipo de 
milagro: de las cuarenta clases de humanidad, ante la clase que confía en lo que 
ven sus ojos, una especie de milagro del Corán se manifestó en todos los 
tratados en forma de tevafuks de lo Oculto, que es sólo un tipo de los cuarenta 
tipos de esa clase de milagro. Y de los cuarenta tipos de esa clase, se manifestó 
a través de la palabra ‘Corán’. Fue como sigue: 
 La palabra ‘Corán’ se repitió cien veces en la Palabra Veinticinco y en 
el Signo Dieciocho de la Carta Diecinueve; sólo rara vez, una o dos veces, no 
conformó; todo el resto se mira entre sí. Por ejemplo, en la página cuarenta y 
tres del Rayo Dos, la palabra ‘Corán’ ocurre siete veces y todas se enfrentan 
entre sí. En la página cincuenta y seis, ocho instancias de ella se enfrentan entre 
sí; sólo la novena es una excepción. Las cinco instancias de la palabra en la 
página sesenta y nueve, ahora abierta ante nosotros, se enfrentan entre sí. Y así 
sucesivamente. La palabra ‘Corán’ repetida en todas las páginas se enfrentan 
entre sí. Sólo rara vez una permanece alguna fuera del diseño de cinco o seis.  
 En cuanto a otras palabras, en la página treinta y tres – ahora abierta 

frente a nosotros – la palabra    ْمøا se repite quince veces y catorce de ellas se 

enfrentan entre sí. Y en esta página hay nueve instancias de la palabra ‘fe’; se 
enfrentan entre sí. Sólo, debido a que el escriba dejó mucho espacio, una de 
ellas se desvió un poco. En la página que ahora está abierta frente a nosotros, la 
palabra ‘amado’ se repite dos veces; una en la tercera línea y una en la décimo 
quinta; se enfrentan entre sí de manera perfectamente equilibrada. Entre ellas, 
cuatro instancias de la palabra ‘amor’ se arregló mirándose entre sí. Otras 
‘coincidencias’ de lo Oculto se pueden comparar a estas. Quien quiera que sea 
el escriba y cualquier forma que tomen sus oraciones, estas tevafuks de lo 
Oculto seguro ocurren a tal grado que no se puede dudar que no son obra de la 
casualidad ni por el pensamiento del autor o de los escribas. Pero en la escritura 
de algunos, las tevafuks son más llamativas. Eso significa que hay una escritura 
particular para estos tratados. Algunos de los escribas se acercaron a ella. Es 
extraño, pero parece mayormente no en los más habilidosos sino en los más 



CARTA VEINTIOCHO                                                                                                     369 

 

inexpertos. Se comprende de esto que el arte, la gracia y las virtudes de Risale-i 
Nur, que es un tipo de comentario sobre el Corán, no son de una persona; las 
vestimentas del estilo armonioso y bien ordenado que son adecuados a la 
estatura bendita de las verdades Coránicas ordenadas y bellas no se miden ni se 
cortan por la voluntad y la conciencia de una persona. Más bien su estatura que 
requiere que sean así; es una mano oculta que las mide y las corta según esa 
estatura y la viste con ellas. En cuanto a nosotros, somos un intérprete entre 
ellas, un siervo. 
 Cuarto Punto: En vuestra primera pregunta, haces cinco o seis 
preguntas: “¿Cómo será la Gran Reunión del Último Juicio y todos estarán 
desnudos? ¿Cómo encontraremos a nuestros amigos allí y cómo encontraremos 
al Noble Mensajero de Allah (PyB) para aprovechar su intercesión? ¿Cómo 
innumerables personas se encontrarán con una sola persona? ¿Cómo serán las 
vestimentas de la gente del Paraíso y del Infierno? ¿Y quién nos mostrará el 
camino?” 
 La Respuesta: Las respuestas de estas preguntas se dan con claridad y 
explícitamente en los libros de Hadices. Aquí sólo mencionaremos uno o dos 
puntos en relación a nuestro camino y método como sigue: 
 Primero: Se explica en una carta que el campo de la resurrección está 
dentro de la órbita anual de la tierra y como ahora envía su producción 
inmaterial a las tablas de ese campo, así con su rotación anual define un círculo 
y a través de la producción de ese círculo existente es una fuente para la 
formación del campo de la resurrección. El Infierno Menor en el centro de esta 
nave soberana Divina conocida como la tierra se vaciará en el Infierno Mayor, 
como sus habitantes se vaciarán en el campo de la resurrección. 
 Segundo: Principalmente en la Palabra Diez y en la Veintinueve y en 
otras Palabras, la ocurrencia de la resurrección, así como también la existencia 
del campo donde tendrá lugar, se ha demostrado fehacientemente. 
 Tercero: En cuanto a encontrarse con la gente, está demostrado de 
forma concluyente en las Palabras Dieciséis, Treinta y Uno y Treinta y Dos que 
a través del misterio de la luminosidad, una persona puede estar presente en 
miles de lugares en el mismo momento y puede encontrarse con millones de 
personas. 
 Cuarto: Es requerido por el Nombre de Omnisciente que despojados de 
vestimentas artificiales, Allah Todopoderoso vestirá a los seres humanos con 
vestimentas naturales en la Gran Reunión y en la resurrección de los muertos, 
tal como Él ahora viste a los seres con espíritus, además del ser humano, con 
vestimentas naturales. En este mundo, la sabiduría de las vestimentas artificiales 
no se restringe a la protección del calor o del frío, ni a adornar o cubrir las 
partes privadas; otra instancia importante de sabiduría es que son como un 
índice o una lista que indica el poder del ser humano para disponer sobre las 
otras especies de seres, y su relación con ellos y dominio sobre ellos. De otro 
modo podría haberse vestido con una vestimenta natural barata y fácil. Porque 
de no haber sido por esta sabiduría, el ser humano se hubiera cubierto con 
varios trapos, volviéndose el hazmerreír de los animales concientes y en relación 



370                                                                                                                         CARTAS 
a ellos; los hubiera hecho reír. En la resurrección de los muertos esta relación no 
estará presente, ni estará la instancia de sabiduría, entonces tampoco debería 
estar presente la lista. 
 Quinto: Cuando alguien tiene que mostrar el camino, para aquellos que 
son como tú que has entrado bajo la luz del Corán, es el Corán. Mira el 

comienzo de las Suras que empiezan ­ªا y yªا y ­n; verás y comprenderás 

¡qué intercesor aceptable es el Corán, qué guía verdadera, que sagrada luz!  
 Sexto: En cuanto a las vestimentas de la gente del Paraíso y de la gente 
del Infierno, el principio en la Palabra Veintiocho que explica que las huríes 
llevarán setenta vestidos se aplica aquí también. Es como sigue: 
 Una persona entre la gente del Paraíso por supuesto querrá beneficiarse 
constantemente de todas las variedades de seres del Paraíso. Las cosas buenas 
del Paraíso variarán mucho. Todo el tiempo se comunicarán con todos los tipos 
de seres del Paraíso. En cuyo caso, se vestirá a sí misma y a sus huríes con 
muestras, en pequeñas cantidades, de las buenas cosas del Paraíso y cada uno 
se volverá como pequeños Paraísos. 
 Por ejemplo, una persona reúne en su jardín muestras de todas las 
especies de flores esparcidas a lo largo del país, haciéndolo una especie en 
miniatura de ello; y un comerciante reúne muestras de toda su mercadería en 
una lista; y una persona se hace una vestimenta y todo lo que sea necesario 
para su casa de las muestras de todas las especies de seres del mundo, que ella 
gobierna, sobre las que dispone y con las que está conectada.  
 Similarmente, una persona cuyo lugar es el Paraíso – en especial si 
utilizó todos sus sentidos y todas sus facultades espirituales en la adoración y ha 
obtenido el derecho de experimentar los placeres del Paraíso – se la vestirá y a 
las huríes por la misericordia Divina con una especie de vestimenta que le 
mostrará a todos todas las variedades de maravillas del Paraíso, como para 
gratificar todos sus sentidos, complacer a todos sus miembros y deleitar a todas 
sus facultades sutiles.  
 La evidencia de que esas vestimentas numerosas no serán todas del 
mismo tipo es el Hadiz cuyo significado es: “Las huríes estarán vestidas con 
setenta vestimentas, aún así, la médula de los huesos de sus piernas serán 
visibles”. Es decir, desde la vestimenta de arriba hasta la de más abajo, habrá 
niveles que gratificarán y deleitarán a todos los sentidos y el alma con diferentes 
maravillas sutiles de diferentes maneras. 
 En cuanto a la gente del Infierno, ya que cometió pecados en este 
mundo con todas sus facultades como sus ojos, sus oídos, sus corazones, sus 
manos, sus mentes y así sucesivamente, no parece contrario a la sabiduría ni a 
la justicia que en el Infierno sea obligada a llevar vestimentas hechas de varias 
partes diferentes que serán como un pequeño Infierno, y les causará tormento y 
dolor según sus pecados. 

Quinto Punto:  Ustedes preguntan, en ese período entre profetas, ¿los 
ancestros del Noble Mensajero de Allah (PyB) pertenecieron a una religión? 



CARTA VEINTIOCHO                                                                                                     371 

 

 La Respuesta: Hay Hadices que afirman que eran religiosos de acuerdo 
con los vestigios de la religión de Abraham (p.), que, bajo los velos de la 
negligencia y de la oscuridad espiritual, continuó en cierta gente especial. Por 
cierto, los individuos que formaron una cadena luminosa desde Abraham (p.) y 
concluyendo con el Más Noble Mensajero (PyB) no fueron indiferentes hacia la 
luz de la verdadera religión y no fueron derrotados por la oscuridad de la 

incredulidad. Pero según la aleya:   َ² »َّcnَ ±َÁِ\ ّwِ�َ®ُ Yَ³ّ¦ُ Y®ََو ًÊ¹~َُر ùe�َ]ْ  la 

gente que vive en la época entre un profeta y otro está entre los salvados. 
 Se ha afirmado unánimemente que no son castigados por sus errores en 
asuntos secundarios. Según el Imám Shafí y el Imám Ash’ari, incluso si son 
negadores y no creen en los fundamentos de la fe, aún así están entre los 
salvados porque la responsabilidad ante Allah ocurre a través del envío de 
profetas y cuando se envían profetas, la responsabilidad se establece a través 
del conocimiento de su misión. Ya que la negligencia y el paso del tiempo han 
oscurecido las religiones de los profetas anteriores, no pudieron proveer la 
prueba para la gente de esa época. Si obedecieron la religión anterior, recibirán 
recompensa; si no, no serán castigados porque debido a que estaba oculta, no 
pudo ser una prueba.  

Sexto Punto: Ustedes preguntan: “¿Hubo algún profeta entre los 
antecesores del Más Noble Mensajero de Allah (PyB)?” 
 La Respuesta: No hay un Hadiz certero de que hubiera alguno después 
de Ismael (p.). Sólo dos profetas aparecieron, llamados Jalid ibn Sinan y 
Hanzala que no fueron sus ancestros. Pero uno de sus antecesores, Ka’b ibn 
Lu’ayy, al componer el siguiente poema famoso y explícito, como si citara las 

escritura Y¶َyُÁ]ِrَ Yً¢وuُ ù� ًرY]َrْøا yُ]ِsُْÁ�َ ٭  ٌu َ ّ̄ oَ®ُ ُ»ّ]ِ َ³ّªا »ِbYَْÀ _ٍَ«�ْ�َ »َ«�َ 
parece una frase profética y milagrosa. Basándose en evidencia e iluminación, 
el Imám Rabbani dijo: “Numerosos profetas aparecieron en la India, pero 
debido a que algunos de ellos no tuvieron seguidores o sus seguidores se 
restringieron a sólo algunas personas, no se volvieron conocidos o no fueron 
llamados profetas”.  
 Y entonces, como consecuencia de este principio del Imám, es posible 
que hubiera profetas de este tipo entre los antecesores del Profeta (PyB). 

Séptimo Punto:Ustedes preguntan: “¿Cuál de las noticias en relación a 
la fe de la madre, del padre y del abuelo Abd al-Muttalib del Más Noble Profeta 
(PyB) es el más auténtico y veraz?” 
 La Respuesta: Diciendo que el Corán era suficiente para él, durante diez 
años el Nuevo Said no ha tenido otro libro consigo. Y en asuntos secundarios 
como ese, no tengo tiempo para estudiar todos los libros de Hadices y escribir 
los más veraces y más auténticos. Sólo diré esto, que los padres del Más Noble 
Profeta (PyB) estaban entre los salvados y la gente del Paraíso y de fe. Por 



372                                                                                                                         CARTAS 
cierto, Allah Todopoderoso no lastimaría el bendito corazón de Su Nombre 
Amado ni la ternura filial que tiene su corazón. 
 Si se pregunta: “Ya que esto es así, ¿por qué no fueron capaces de creer 
en el Noble Profeta (PyB)? ¿Por qué no vivieron para ver su misión?” 
 La Respuesta: A través de Su munificencia, para gratificar los 
sentimientos del Noble Profeta (PyB), Allah Todopoderoso no puso a los padres 
de Su Noble Amado bajo ninguna obligación. Su misericordia requirió que para 
hacerlos felices y complacer a Su Noble Amado, Él no los quitó del rango de 
paternidad ni los puso en el de descendencia espiritual; Él aparentemente no 
ubicó a sus padres y abuelo entre su comunidad. Sin embargo, Él les otorgó el 
mérito, las virtudes y la felicidad de su comunidad. Por cierto, si el padre de un 
exaltado mariscal de campo, que tiene el rango de capitán, entrara a su 
presencia, estaría abrumado por dos emociones opuestas. Entonces, con 
compasión, el rey no envía al padre al séquito de su teniente elevado, el 
mariscal de campo.   

Octavo Punto: Ustedes preguntan: “¿Cuál es el Hadiz auténtico en 
relación a la fe de su tío, Abu Talib?” 
 La Respuesta: Los shiítas concuerdan con su fe, mientras que la 
mayoría de los sunitas no concuerdan con ella. Pero lo que ocurre en mi 
corazón es esto: Abu Talib amó muy seriamente no la misión profética del Más 
Noble Mensajero (PyB), sino a su persona. Ese tan serio amor personal y esa 
ternura por cierto no serán en vano. Sí, Abu Talib sinceramente amó al Noble 
Amado de Allah Todopoderoso y lo protegió y lo apoyó; fue no por la negación 
y la obstinación sino por sentimientos como vergüenza y solidaridad tribal que 
él no creyó en él de manera aceptable. Si debido a esto él va al Infierno, Allah 
puede crear una especie de Paraíso particular para él como recompensa por sus 
buenas acciones. Tal como a veces crea la primavera durante el invierno en 
algunos lugares y para algunas personas en prisión transforma esa prisión en un 
palacio por medio del sueño, así también Allah puede convertir un Infierno 
particular en una especie de Paraíso particular… 
 

 ُ ٰÃّا َّÊúا ù[Áْ�َªْا ­َُ«�َْÀ َÊ ٭ ِ ٰÃّا uَ³ْ�ِ ­ُْ«�ِªْوَا 
 ُ­Á§ِoَªْا ­ُÁ«ِ�َªْا ùaْ²ø²ََّ¥ ا úا Y³ََc ْ̄ َ ّ«�َ Y®َ َّÊ úا Y³ََª ­َْ«�ِ َÊ ¥ََ²Yoَ]ْ~ُ 

 
 
 

 
 
 

* * *



 

Carta Veintinueve 
 

[La Carta Veintinueve consiste de Nueve Secciones. Esta, la Primera 
Sección, contiene Nueve Puntos.] 

ْ¿ءٍ ٭ٺ ù� ±ْ®ِ ْن úهِ وَ اuِ ْ̄ oَِ\ mُ ّ]ِ ù�ُÀ َّÊúا 
¡Mi Querido Hermano Leal y Verdadero Amigo en el Servicio del 

Corán! 
 Esta vez en tu carta quieres una respuesta a una pregunta importante 
que ni mi tiempo ni mi estado me permiten responder.  
 ¡Hermano mío! Alabado sea Allah, este año la cantidad de quienes 
escriben los tratados ha crecido. Las copias llegan a mí para la segunda 
corrección y estoy ocupado haciéndolas rápido mañana y tarde. Otros trabajos 
importantes quedan sin hacer, pero considero que este deber es mucho más 
importante. En los meses de Sha’ban y Ramadán en particular, el corazón toma 
su parte más que el intelecto y el espíritu se vuelve activo. Posponiendo este 
asunto tan importante para otro momento, se escribe gradualmente cada vez 
que mi corazón se inspire por la misericordia de Allah Todopoderoso. Por ahora 
explicaré tres Puntos.24 
 Primer Punto: Hay dos aspectos de la idea expresada como: “Los 
misterios del Sabio Corán no son conocidos; los comentadores Coránicos no 
han comprendido su realidad”. Y quienes dicen esto pertenecen a dos grupos. 
 El Primero es de la gente veraz y de los eruditos exigentes. Ellos dicen: 
“El Corán es una tesorería eterna e inagotable. Además de someterse y aceptar 
sus asuntos establecidos e indiscutibles, cada época también recibe su parte de 
sus verdades ocultas, en forma de complemento; no pasa a la parte de otro que 
está oculta”. Sí, es decir, mientras el tiempo pasa, más verdades del Sabio 
Corán se develan. No es, ¡Allah no lo permita!, provocar dudas en relación a las 
verdades Coránicas externas que las generaciones previas han expuesto. 
Porque la fe en ellas es necesaria; están establecidas y definidas, son 

fundamentales y básicas. A través del decreto de  ٌ±Á]ِ®ُ ٌ»ِّ\yَ�َ afirma que su 

significado es claro. De comienzo a fin, el discurso Divino gira en torno a esos 
significados, corroborándolos y evidenciándolos. No aceptar esos significados 
autorizados sugiere, ¡que Allah no lo permita!, negar a Allah Todopoderoso e 
insultar el entendimiento del Profeta (PyB). Es decir, esos significados 
autorizados se han tomado sucesivamente de la fuente de la Misión Profética. 

                                                             
24Finalmente se completaron los Nueve Puntos. 



374                                                                                                                         CARTAS 
Ibn Jarir al-Tabari escribió en su gran comentario importante que narra todos 
los significados del Corán a través de cadenas auténticas de transmisión hasta la 
fuente de la Profecía. 
 El Segundo Grupo son amigos tontos que hacen daño a pesar de una 
buena intención o bien son los enemigos astutos como Satanás que quiere 
oponerse a las ordenanzas del Islam y a las verdades de la fe. Quieren encontrar 
un camino hacia las Suras fortificadas del Sabio Corán, que, en tus palabras, 
son como bastiones de acero. La gente como esa que esparce ideas como esas 
para, ¡que Allah no lo permita!, crear dudas sobre las verdades de la fe y del 
Corán.  
 Segundo Punto: En el Corán, Allah Todopoderoso jura por muchas 
cosas. Hay numerosos misterios y puntos significativos contenidos en los 

juramentos Coránicos. Por ejemplo, el juramento en:Y·َÁoَ�َُو }ِ ْ̄ َ�ّªوَا 
forma la base de la espléndida comparación de la Palabra Once. Muestra el 
universo en forma de un palacio y una ciudad. Y a través del juramento de: 

 ِ­Á§ِoَªْآنِ اyْ£ُªْ٭ وَا}À recuerda lo sagrado del milagroso Corán, indicando 

que es tan merecedor de veneración que se puede jurar por él. Los juramentos 
en: 

 ٌ­Á�ِ�َ َ¹ن ُ̄ َ«�َْb ْ¹َª ­ٌ ù�£ََª ُµَّ² ú¹مِ ٭وَاkُُ³ّª¹َاِ¢ِ� ا َ̄ ذَاَ¶¹َى٭Ë�ََ اُْ¢ِ�ُ­ \ِ úا ­ِkَْ³ّªوَا 
indican que las estrellas que caen son un signo de que a los genios y demonios 
se les ha privado de recibir noticias de lo Oculto para que no puedan provocar 
ninguna duda sobre la revelación. 
 También, recuerda a través de los juramentos el poder vasto y la 
sabiduría perfecta en las estrellas con su imponencia establecida en sus lugares 
con absoluto orden y en los planetas que son girados de manera maravillosa.  

 Con los juramentos:    َِتË ù~yْ ُ̄ ªْتِ ٭ وَاYَÀ َِارwّªوَا atrae la atención de 

los ángeles asignados a los vientos, para recordar las instancias de sabiduría 
significativas en la disposición del aire y su movimiento en olas. Porque los 
elementos, que se cree que están gobernados por la casualidad, realizan 
deberes importantes y propósitos muy sutiles; y así sucesivamente. Cada uno de 
los juramentos y su posición contiene diferentes puntos y diferentes propósitos. 
Ya que no es el momento indicado, señalaré brevemente sólo un punto 

delicado de los muchos que hay en el juramento:  ِ¹ُنcÀْ َ{ّªوَ ا ±ِÁّcِªوَ ا como 

sigue: 
 Al jurar por el higo y la aceituna, Allah Todopoderoso recuerda la 
inmensidad de Su poder y la perfección de Su misericordia y Sus bendiciones 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   375 

 

extensivas para aquellos que están yendo hacia lo más bajo de lo bajo, 
señalando la posibilidad de progresar espiritualmente, a través del 
agradecimiento, la reflexión, la fe y las buenas obras, hasta lo más alto de lo 
alto. La razón de especificar al higo y a la aceituna entre las bendiciones es que 
esas dos frutas son muy bendecidas y beneficiales y que en su creación hay 
muchas cosas notables y bendiciones. Porque la aceituna es una comodidad 
básica en la vida de la sociedad y en la vida comercial, como iluminación y 
como alimento. Así como con el higo; en su creación muestra un milagro de 
poder al encapsular en su semilla minúscula a todos los miembros de una 
higuera y a través del juramento recuerda la bendición Divina de ser un 
alimento y sus beneficios y, contrariamente a otras frutas, su continuidad y 
muchas otras ventajas. Instruye al ser humano a aprender lecciones de esto 
para creer y realizar buenas obras y no caer en lo más bajo de lo bajo. 
 Tercer Punto: Las ‘letras desunidas’ al comienzo de algunas Suras son 
un código Divino. Allah Todopoderoso indica ciertos signos de lo Oculto a 
través de ellos a Su siervo especial. La clave del código la tiene ese siervo y sus 
herederos. El Sabio Corán se dirige a todas las épocas y a todos los grupos de 
la humanidad. La parte de todas las clases de cada época puede abarcar 
numerosos aspectos y significados diferentes. La parte más pura fue la de los 
rectos de las primeras generaciones del Islam y ellos la expusieron. Los evliyas y 
quienes buscan en la realidad han encontrado en sus escritos numerosas 
alusiones a los asuntos de lo Oculto que pertenecen al viaje espiritual. En el 
comentario llamado Los Signos del Milagro, al comienzo de la Sura al-Baqara, 
las tratamos un poco desde el punto de vista de lo milagrosa de la elocuencia 
del Corán; se pueden referir a esa obra. 
 Cuarto Punto: La Palabra Veinticinco ha demostrado que una 
verdadera traducción del Sabio Corán no es posible. También, el estilo elevado 
de su milagro espiritual no se puede traducir. Sería extremadamente difícil 
expresar y hacer entender el placer y la realidad que surgen del estilo elevado 
de su milagro espiritual. Pero aludiremos a uno o dos aspectos de él para 
mostrar el camino como sigue: 

 َÀ¹َا²ُِ§­ْ وَِ®ْ± آªْøوَ ا ­ْ§ُcِ³َ�ِªْøفَُ اËcِrْرَْضِ وَاÊْ¹َاتِ وَا¯ َ�ّªا ¡ُْ«rَ µِِbY 

 uِ�َْ\ ±ْ®ِ Yً£ْ«rَ ­ْ§ُِbY·َ µِ³ِÁ ٭sَْÀ»ُُ£ُ§ْ­ ِ�« \¹ُ�ُنِ اُّ®َ ِ̄ Áَِ\ ٌتYَّÀ¹ِ�ْ®َ ُ¹َات َ̄ َ�ّªوَا
 ±َÁَْ\ ُ¹لoَُÀ مٍ ٭YَّÀøا _َِّc~ِ »�ِ ùرَْضÊْ¹َاتِ وَا¯ َ�ّªا ¡ََ«rَ ٭ eٍَ«َf ٍتY َ̄ ُ «ُ� »�ِ ¡ٍْ«rَ



376                                                                                                                         CARTAS 

 iُِª¹ُÀَرِ وY·َ³ّªا »�ِ ©َÁّْªا iُِª¹ُÀ ةٍ ٭ yْءِ وََ¢»ِْ[µِ ٭ À َÊَْ�ُ}بُ Y£َgْ®ِ ُµ³ْ�َلُ ذَرَّ َ̄ ªْا
uُورِ  ُ�ّªاتِ اwَِ\ ­ٌÁ«ِ�َ ¹َ¶ُ َو ©ِÁّْªرَ ِ�« اY·َ³ّªا 

 A través de aleyas como estas, con un estilo maravillosamente elevado 
y una comprensión milagrosa, el Corán de Milagrosa Exposición describe la 
realidad de la creatividad para la imaginación mostrando lo siguiente: “Con 
aquél martillo que el constructor del universo, Quien es el Creador del mundo, 
apresuró al sol y a la luna en sus lugares, con el mismo martillo y en el mismo 
instante Él arregla los átomos en sus lugares, por ejemplo en las pupilas de los 
ojos de los seres vivos. Y con aquella medida, aquél instrumento inmaterial, Él 
arregló los cielos y los descubrió, en el mismo instante y con el mismo arreglo, 
Él abre los ojos quitando sus velos; Él lo hace, lo ordena y lo ubica. Y con aquél 
martillo inmaterial de Su poder inmaterial, el Creador Glorioso apresura a las 
estrellas hacia los cielos, con ese mismo martillo inmaterial Él apresura las 
innumerables marcas distintivas del ser humano sobre su semblante y sus 
sentidos externos e internos en sus lugares”.  
 Es decir, para mostrar Sus obras tanto a los ojos como a los oídos 
mientras que Él está trabajando, el Creador Glorioso golpea con el martillo 
sobre un átomo con las aleyas del Corán y con otra palabra de la misma aleya 
golpea con el martillo sobre el sol; con un estilo elevado como si lo golpeara 
justo en el centro, Él demuestra Su Unidad dentro de Su Unicidad, y Su infinita 
Gloria dentro de Su infinita Belleza, y Su infinita grandeza dentro de Su infinito 
ocultamiento, y Su infinita amplitud dentro de Su infinita precisión, y su infinita 
majestuosidad dentro de Su infinita misericordia, y Su infinita distancia dentro 
de Su infinita proximidad. Expresa el último nivel de combinación de opuestos, 
que se considera imposible, de una manera que es necesaria; demuestra esto y 
lo muestra. Así, es este tipo de exposición y estilo que hace que los más 
maravillosos eruditos literarios se prosterne ante su elocuencia. 
 Y, por ejemplo, a través de la aleya: 

Yءُ وَاÊْرَْضُ \yِ®َْYِهِ fُّ­َ اúذَا دY�ََُ¦ْ­ د¹َ�َْةً ِ®َ± اÊْرَْضِ  َ̄ َ�ّª¹مَ ا£َُb ْنøا µِِbYَÀوَِ®ْ± آ
ذَا ا¹jُ ُysَْb ­ُْcْ²øنَ  úا 

Allah Todopoderoso muestra la magnificencia del dominio de Su soberanía con 
el siguiente estilo elevado: 

Con una sola orden o un toque de clarín, los seres de los cielos y de la 
tierra, que son como dos soldados obedientes o dos centrales del ejército 
ordenados surgirán con prontitud y perfecta obediencia de su sueño en los 
velos de la fugacidad y la inexistencia. Diciendo: “¡A tu servicio!”, se reunirán 
en el campo de la Resurrección y Juicio. 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   377 

 

Con ese estilo milagroso y elevado describe la resurrección de los 
muertos y la Gran Reunión y señala la siguiente prueba convincente contenida 
en su afirmación: obedientes, las semillas ocultas como si estuvieran muertas en 
la oscuridad de la tierra y las gotas de agua escondidas y dispersas, inexistentes, 
en la atmósfera, surgen a la vida rápidamente y con perfecto orden cada 
primavera y emergen al campo de prueba y examen, ejemplos perpetuos de 
resurrección. La resurrección suprema también ocurre, con la misma facilidad. 
Ya que observas esto aquí, no puedes negar el otro. Y así sucesivamente. 
Puedes comparar el nivel de elocuencia en otras aleyas como esta. Entonces, 
¿podría ser posible una verdadera traducción de este tipo de aleyas? ¡Por cierto 
que no! Como mucho, debería ser un significado abreviado, o una 
interpretación, con cinco o seis oraciones para cada frase.  

Quinto Punto: Por ejemplo,  ِ ّٰÃِ uُ ْ̄ oَْªøاes una frase Coránica. Su significado 

más breve, requerido por las reglas de la gramática y de la retórica es este: 

¹دٍ وَ¢َ�َ  ِ®َ± اÊْزََلِ  ُ̄ oْ®َ ِّىøرَوََ�»َ« اuَ ù� uٍ®ِYnَ ِّىøا ±ْ®ِ uِ ْ̄  َoªْادِ اyَ�ْøدٍ ِ®ْ± اyْ�َ ُ©ّ¦ُ
 ِ ٰÃّYِ\ » َّ̄ ù� ُ̄ ªْ¹دِ اjُ¹ُªْا [ِjِ¹َاªَْاتِ اwّ«ِª ٌ¡ّoَِc�ْ®َُصٌّ وYrَ ِuَ\َÊْا »َª úا 

“Cuántas alabanzas y glorias hay, que cualquiera ha ofrecido a cualquiera 
desde los comienzos y serán ofrecidos por la eternidad es propio y Le 
corresponde sólo al Necesariamente Existente, Que es Allah”. Es como sigue: 
“Cuántas alabanzas hay” es la consecuencia del artículo definido “al” en “al-
hamd”. En cuanto a la calificación de “que cualquiera ha ofrecido”, ya que 
“alabanza” (hamd) es un sustantivo verbal y el participio activo se ha omitido, 
expresa generalidad en ese sentido. Y al omitir el participio pasivo nuevamente 
expresa universalidad y generalidad, y entonces expresa la calificación “a 
cualquiera”. En cuanto a la calificación de “desde los comienzos hasta la 
eternidad”, expresa este significado por la regla de la transposición de una 
proposición verbal a una sustantivada que indica continuidad. La preposición 
“lam” en “lillah” [de Allah] expresa el significado de la única posesión y 
merecimiento. Porque esa “lam” es de posesión y merecimiento.  En cuanto a 
la calificación del “Necesariamente Existente, Que es Allah”, ya que la 
existencia necesaria es un requisito de la Divinidad y un término que significa la 
Esencia Gloriosa; comprendiendo todos los Nombres Divinos y atributos y 
siendo el Nombre Más Grande, el Nombre de “Allah”, necesariamente indica 
tanto la existencia necesaria como el título de “Necesariamente Existente”. 

 Si el significado evidente más corto de la frase  ِ ّٰÃِ uُ ْ̄ oَªْøا con el cual 

todos los eruditos del árabe concuerdan es así, ¿cómo podría traducirse a otro 
idioma con la misma elocuencia de milagro y poder? 



378                                                                                                                         CARTAS 
 Además, entre todos los idiomas del mundo, hay sólo uno que puede 
compararse con el árabe por ser ‘el idioma de la gramática’, y que nunca puede 
alcanzar lo abarcativo del árabe. ¿Es posible que las traducciones hechas por 
medio de otros idiomas compuestos y con inflexiones por personas cuyo 
entendimiento es parcial, cuya comprensión es corta, cuyas ideas son confusas 
y cuyos corazones son oscuros, reemplazar las palabras sagradas del Corán, que 
han emergido de manera milagrosa y ese idioma gramatical abarcativo y 
maravilloso dentro de un conocimiento abarcativo que conoce todos sus 
aspectos a la vez y los desea? Incluso puedo decir, y ciertamente demostrar, que 
cada una de las palabras del Corán es como una tesorería de verdades, con a 
veces una sola letra que enseña una página de verdades. 
 Sexto Punto: Narraré una experiencia luminosa y una visión verdadera 
que tuve para iluminar este significado. Es como sigue: 
 Una vez estaba reflexionando sobre el uso de la primera persona del 

plural en la aleya: ُ±Á�َِc�َْ² َكYَّÀ úوَا uُُ]�َْ² َكYَّÀ úا y mi corazón estaba buscando la 

razón de por qué la primera persona del singular se había transpuesto a la 
primera persona del plural de “adoramos” (na’budu). De repente de esa “Nun” 
se descubrieron para mí el misterio y las virtudes de realizar las oraciones en 
congregación. Vi que mi participación en la congregación de la mezquita 
Bayezid, donde estaba realizando la oración, hizo que cada miembro de la 
congregación fuera una especie de intercesor mío que atestiguaba y afirmaba 
cada una de las declaraciones que pronunciaba al recital las oraciones. En 
medio de la gran adoración múltiple de la congregación, recibí el coraje que 
ofrecer mi adoración deficiente a la Corte Divina. Entonces otro velo se levantó. 
Es decir, todas las mezquitas de Estambul se agregaron. La ciudad se volvió 
como la mezquita de Bayezid. De repente sentí espiritualmente como si 
estuviera recibiendo sus oraciones y afirmación. Entonces dentro de eso me vi 
en la mezquita de la faz de la tierra, en las líneas circulares alrededor de la 

Kaba. Declaré:  َ±Á ِ̄ َªY�َªْرَبِّ ا ِ ّٰÃِ uُ ْ̄ oَªْøا Tengo esta gran cantidad de 

intercesores; ellos dicen exactamente las mismas palabras que yo digo en las 
oraciones, confirmándome. Ya que este velo se levantó por la imaginación, la 
Noble Kaba se volvió como el mihrab. Tomando ventaja de esta oportunidad, 
haciendo esas líneas atestiguar y me encomendé el intérprete de la fe: 

 ِ ٰÃّاً رَُ~¹لُ اu َ ّ̄ oَ®ُ َّنøا uُ·َ�ْøوَ ا  ُ ٰÃّا َ ّÊ úا µَª úا َÊ ْنøا uُ·َ�ْøا hacia la Piedra Negra. 

Mientras decía esto, otra situación se abrió ante mí: vi que la congregación de la 
cual yo era parte se separó en tres círculos: 
 El Primer Círculo era la vasta congregación de creyentes y quienes 
afirman la Unidad Divina sobre la faz de la tierra.  
 El Segundo Círculo: Miré y vi que era parte de una congregación que 
consiste de todos los seres, en una oración grande y en tesbihat sublime, cada 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   379 

 

uno de los grupos se ocupa con las oraciones y glorificaciones particulares. Su 
adoración consiste de las actividades que observamos, llamadas “los deberes de 

las cosas”. Declarando: “  ُy]َ¦ْøا ُ ٰÃّøا ”ante esto, incliné mi cabeza maravillado y 

me miré a mí mismo. 
 Dentro de un Tercer Círculo vi un microcosmos sorprendente que 
aparentemente era pequeño en cuanto a la calidad, pero en realidad, por 
cantidad y deberes era grande. 
 Esto, desde las partículas de mi ser hasta mis sentidos externos, era una 
congregación en la que cada grupo estaba ocupado con las tareas de adoración 
y agradecimiento. En este círculo, la facultad interna Divina de mi corazón 

estaba diciendo:   ُ±Á�َِc�َْ² َكYَّÀ úوَا uُُ]�َْ² َكYَّÀ úا en nombre de la congregación. Así 

como en las otras dos congregaciones mi lengua lo había dicho, habiendo 
tenido la intención de decirlo en sus nombres.  
 En Breve: La ‘Nun’ de ‘na’budu’ indica estas tres congregaciones. 
Mientras reflexionaba sobre esto, la personalidad espiritual del Noble Mensajero 
de Allah (PyB), el Intérprete y Heraldo del Sabio Corán, se encarnó de repente 
en toda su majestuosidad en su púlpito inmaterial de Medina. Como todos, 

escuchando espiritualmente su discurso de:  ْ­§َُّ\َوارuُُ]�ْسُ اY َ³ّªاY·َُّÀøاYَÀ todos en 

esas tres congregaciones respondieron como yo diciendo:   ُuُ]�َْ² َكYَّÀ úا Según la 

regla de:   ِµ®ِِ¹ََاز«ِ\ ùa]ََf ُء¿ْ َ�ّªا ùaَ]َf ذَا úا la siguiente verdad se impartió en mi 

mente: 
 Tomando a la humanidad como Su destinatario, el Sustentador de 
Todos los Mundos habla con todos los seres y Su Mensajero (PyB) transmite ese 
discurso elevado a la humanidad, por cierto, a todos los seres con espíritu y 
conciencia. Todo el pasado y el futuro se han vuelto como el presente; el 
discurso se da a toda la humanidad, la cual está en una sola reunión, en forma 
de congregación cuyas líneas difieren. Luego vi que cada aleya Coránica tiene 
un poder elevado, una elocuencia y una belleza que ha recibido de la grandeza 
y la amplitud de su estación, sus discursos numerosos, variados y significativos, 
del Orador Eterno, Quien tiene infinita gloria y grandeza, y del Intérprete 
exaltado, quien está al nivel del amado de Allah; vi cada aleya dentro de una 
luz de milagro brillante, verdaderamente brillante. Entonces, no todo el Corán, 
ni una Sura, ni una aleya, sino cada una de sus palabras parecía un milagro. " 



380                                                                                                                         CARTAS 

Yنِ  وَ اyْ£ُªْآنُ  َ̄ ÀِÊْ¹ُ²رِ ا »َ«�َ ِ ّٰÃِ uُ ْ̄ oَªْøا "dije.   Y salí de mi imaginación, que fue 

pura realidad, al igual que había entrado en la ‘Nun’ de ‘na’budu’, y comprendí 
que no sólo las aleyas y palabras del Corán sino algunas de sus letras, como la 
‘Nun’ de ‘na’budu’, eran llaves luminosas de verdades importantes. 
 Después de que el corazón y la imaginación habían salido de la ‘Nun’ 
de ‘na’budu’, la mente siguió y dijo: “Quiero mi parte también. No puedo volar 
como ustedes; mis pies son evidencias y pruebas. El camino que conduce al 
Creador, al Adorado y en Quien se busca la ayuda, tiene que estar indicado 

tanto en  ُuُ]�َْ² como en   ُ±Á�َِc�َْ² [Sólo a Ti te adoramos, sólo en Ti buscamos 

ayuda], para que pueda acompañarlos”. Luego a mi corazón se le ocurrió 
decirle lo siguiente a esa mente perpleja: 
 Considera todos los seres del universo; ya sean vivos o inanimados, en 
perfecto orden y obediencia todos tienen su adoración que es en forma de 
deberes. A pesar de que algunos de ellos carecen de sentimientos e inteligencia, 
realizan sus deberes de modo muy conciente, ordenado y adorante. Eso 
significa que hay un Verdadero Objeto de Adoración, un Comandante 
Absoluto, Quien los induce a adorar y los emplea.  
 También considera los seres y particularmente los vivos; mientras que 
cada uno tiene necesidades extremadamente numerosas y variadas, que deben 
ser satisfechas para su existencia y perpetuidad, sus manos no pueden alcanzar 
la más pequeña de ellas; su poder es insuficiente. Aún así, todos reciben sus 
innumerables necesidades con regularidad, de lugares inesperados, en el 
momento apropiado; esto se ve con claridad. 
 Así, estas necesidades ilimitadas y esta pobreza ilimitada de los seres y 
esa ayuda extraordinaria de lo Oculto y el socorro misericordioso 
evidentemente demuestran que tienen un Protector y Proveedor Que tiene 
riquezas absolutas, es Absolutamente Generoso y Absolutamente Poderoso; es 
de Él que todo y todos los seres vivos buscan ayuda y esperan socorro, 

inmaterialmente diciendo:  ُ±Á�َِc�َْ² َكYَّÀ úا Entonces luego la mente declaró: 

"Âmennâ ve saddaknâ" . 

 Séptimo Punto: Entonces, cuando dije:  ­َÁ£َِc�ْ ُ̄ ªْاطَ اyَ ّ�ِªا Yَ²uِ¶ْ úا
­·ِÁَْ«�َ ùa ْ̄ �َ²ْøا ±َÀwَِّªاطَ اyَ�ِ vi entre las caravanas de la humanidad que 

estaban viajando hacia el pasado, estaba la caravana luminosa y radiante de los 
profetas, los veraces, los mártires, los evliyas y los rectos. Estaban disipando la 
oscuridad del futuro y viajaban por el camino de la eternidad en un camino 
recto, una carretera directa. La frase me mostraba el camino para unirme a la 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   381 

 

caravana, por cierto, me estaba uniendo a ella. De repente exclamé: 
“¡Glorificado sea Allah! Cualquiera con una pizca de inteligencia debe saber 
qué pérdida y desastre es no unirse a esa caravana larga que esparce luz e 
ilumina el futuro y viaja perfectamente a salvo. ¿Dónde puede encontrar una luz 
alguien que se desvía de ella al crear innovaciones; qué camino puede tomar? 
Nuestro guía, el Más Noble Mensajero de Allah (PyB) decretó:  

ªَËٍَ_ ِ�« اYَ³ّªرِ  ù� ُ©ّ¦َُو ٌ_َªَË ù� _ٍ�َuِْ\ ُ©ّ¦ُ Me pregunto, ¿qué ventaja encuentran 

algunos desdichados merecedores del epíteto de ‘eruditos religiosos malos’ 
frente a esta afirmación certera? ¿Qué fatwa emiten para que sin necesidad y 
dañinamente se opongan a los asuntos claros de ‘las marcas del Islam’ y 
considerar que es posible cambiarlos? Debe ser que un despertar temporario 
causado por una manifestación efímera de significado decepcionó a aquellos 
‘malos eruditos’. Por ejemplo, si a un animal o fruta se les saca su piel, muestra 
una delicadeza temporaria, pero en un muy corto tiempo la carne delicada y la 
fruta delicada se ponen negras y se pudren bajo la piel que ahora es rara, 
marchita, densa y extraña. De exactamente la misma manera, las frases 
proféticas y Divinas en ‘las marcas del Islam’ son como una piel viva y 
meritoria. Al ser quitada, la luminosidad de los significados queda 
temporariamente desnuda y visible en un sentido. Pero como una fruta que se 
ha separado de su piel, el espíritu de aquellos benditos significados vuelan 
dejando atrás la piel humana en los corazones y en las mentes oscurecidas. La 
luz se va mientras su humo queda. Sin embargo… 

Octavo Punto: Es necesario explicar un principio de realidad en relación 
a esto. Es así:  
 Tal como hay dos tipos de derechos, ‘los derechos personales’ y ‘los 
derechos generales’, que se consideran como un tipo de ‘los derechos de Allah’, 
así también en los asuntos de la Sharía, algunos asuntos les conciernen a los 
individuos, y otros, con respecto a la generalidad, le conciernen al público; éstos 
últimos se llaman ‘las marcas del Islam’. Ya que estas marcas les conciernen a 
todos, todos participan en ellas. Interferir en ellas sin el consentimiento del 
público es una violación de los derechos del público. La más menor de esas 
marcas (un asunto del estatus de la Sunna) es el equivalente del asunto más 
grande en relación a la importancia. Directamente le concierne a todo el Mundo 
del Islam. Quienes están intentando romper la cadena luminosa a la que todas 
las grandes figuras del Islam desde la Era del Profeta hasta ahora han estado 
unidas y, destruirla y corromperla, y quienes los ayudan, deberían concentrarse 
en qué error horrendo están haciendo. Si tienen un mínimo grano de 
inteligencia, deberían temblar.  
 Noveno Punto: Hay algunos asuntos de la Sharía en relación a la 
adoración que no están ligados a la razón y se hacen porque son obligatorios. 
La razón de ellos es la orden. 
 Hay otros que tienen ‘siginificado razonable’. Es decir, tienen algo de 
sabiduría o algún beneficio razón por la cual se han incorporado en la Sharía. 



382                                                                                                                         CARTAS 
Pero no es la verdadera razón o causa; la verdadera causa es la orden Divina y 
la prohibición. 
 Las instancias de sabiduría o beneficios no pueden cambiar aquellos 
asuntos de ‘las marcas del Islam’ que pertenecen a la adoración; su aspecto de 
pertenecer a la adoración predomina y no se puede interferir en ellos. No se 
pueden cambiar ni siquiera por cien mil beneficios. Similarmente, no se puede 
decir que “los beneficios de la Sharía están restringidos a aquellos que se 
conocen”. Suponer algo así está mal. Aquellos beneficios más bien pueden ser 
sólo algunas de las muchas sabidurías. Por ejemplo, alguien puede decir: “La 
sabiduría del llamado a la oración es para convocar a los musulmanes a rezar; 
en cuyo caso disparar un rifle sería suficiente”. Sin embargo, la persona tonta 
no sabe que es sólo una de las miles de sabidurías del llamado a la oración. 
Incluso si el sonido del disparo del rifle proveyera ese beneficio, ¿cómo, en 
nombre de la humanidad o en nombre de la gente del pueblo, puede 
reemplazar al llamado a la oración, el medio de proclamar la adoración ante la 
soberanía Divina y la proclama de la Unidad Divina, que es el resultado más 
grande de la creación del universo y el resultado de la creación de la 
humanidad? 
 En Breve: El Infierno no es innecesario; hay muchas cosas que 
exclaman “¡Que viva el Infierno!” con toda su fuerza. El Paraíso no es barato, 
tampoco; exige un alto precio. 

 ¹َِc�َْÀ َÊى اYoَ�ْøبُ اYَ³ّªرِ وَاYoَ�ْøبُ ا³ّkَªَِْ_ اYoَ�ْøبُ ا³ّkَªَِْ_ ُ¶ُ­ اVY�َªُِْ}ونَ 
* * *



 

La Segunda Sección, que es el Segundo Tratado 
Sobre el Mes de Ramadán 

[Habiendo ya una breve discusión de ‘las marcas del Islam’ al 
final de la Primera Sección, la marca más brillante y espléndida, 
el Noble Mes de Ramadán, se trata en esta Segunda Sección. 
Esta Sección consiste de Nueve Puntos que explican nueve de 
las numerosas instancias de sabiduría del mes de Ramadán.] 

 ٺ
Yنَ اwَِّªى ا²ُِْ}لَ µِÁ�ِ اyْ£ُªْآنُ ُ¶uًى Yَ³ّ«ِªسِ وَ \Y³َّÁَِتٍ ِ®َ± اuَ·ُªْى وَ  ù�®ََر yُ·ْ ù�

 اY¢َyْ�ُªْنِ 
PRIMER PUNTO 

            El ayuno del mes de Ramadán es uno de los cinco pilares del Islam, una 
de las más importantes señales y una de las prácticas más significativas del 
Islam. 

Existen muchos propósitos y ejemplos de sabiduría en el ayuno de 
Ramadán que abarca tanto al Dominio de Allah Todopoderoso como también 
a la vida social del ser humano, su vida personal, la preparación de su alma y 
su gratitud por las bendiciones Divinas. Uno de los casos de sabiduría con 
respecto al ayuno desde el punto de vista del Dominio de Allah Todopoderoso 
es el siguiente: 

Allah Todopoderoso creó la faz de la tierra con la forma de una mesa 
llena de bondades, y puso cada una de estas bendiciones en una forma de: 

 [ُ�َِcoَْÀ َÊ eُÁْnَ ±ْ®ِ De esta forma se afirma la perfección de Su Dominio, su 

misericordia y compasión. Los seres humanos no son capaces de discernir 
claramente la realidad de esta situación mientras que en el ámbito de las 
causas, debajo del velo de la negligencia muchas veces lo olvidan. 

Sin embargo, durante el mes de Ramadán, los creyentes se transforman 
en un ejército bien organizado. Mientras se acerca el atardecer, muestran una 
actitud de adoración como si hubiesen sido invitados al banquete del Monarca 
que siempre existió. Están a la espera de la orden: “¡Empiecen y sírvanse!”. 
Ellos responden a esa misericordia compasiva, ilustre y universal con una 
adoración completa, exaltada y ordenada. ¿Acaso piensas que aquellos que no 



384                                                                                                                         CARTAS 
participan de tal elevada adoración y de esas nobles bondades, merecen 
llamarse seres humanos? 

SEGUNDO PUNTO 
           Una de los tantos ejemplos de la sabiduría que existe en el ayuno del 
bendito mes de Ramadán con respecto al agradecimiento por las bondades de 
Allah Todopoderoso es el siguiente: 

Así como se afirma en la Primera Palabra, se requiere un precio para los 
alimentos que traen en una bandeja de la cocina real. Pero, para darle una 
propina a quien trae la bandeja y suponer que esas bondades son inapreciables 
porque no tienen valor y no reconocer al dador de ellas, sería una tontería 
gravísima. Allah Todopoderoso ha esparcido innumerable clases de bondades 
para la humanidad sobre la faz de la tierra, por lo que como precio de estas 
recompensas Él desea agradecimiento. 

Las causas y poseedores aparentes de estas bondades son como 
quienes traen las bandejas. Les pagamos un precio estimativo y parecemos 
estar en deuda con ellos y aún siendo que no lo merecen, les estamos 
agradecidos. Mientras que el Verdadero Dador de bondades merece 
infinitamente más el agradecimiento que aquellas causas que sólo son los 
medios hacia la bendición. Entonces, agradecerle es reconocer que todas las 
bendiciones provienen de Allah; es apreciar el valor que tienen y percibir la 
necesidad de ellas. 

Ayunar durante Ramadán, es la llave hacia un agradecimiento 
verdadero, sincero, importante y universal. Al menos una vez al año, aquellos 
quienes durante el mismo no tienen que pasar circunstancias difíciles no se dan 
cuenta del valor de muchas bondades porque no han experimentado el hambre 
verdadero. Aquellos cuyos estómagos están satisfechos especialmente si son 
ricos, no entienden el nivel de bondad que existe en un pedazo de pan duro. 
Pero cuando es tiempo de romper el ayuno, el sentido del gusto da testimonio 
de que un pedazo de pan duro es un regalo Divino muy valioso a los ojos de un 
creyente. Durante Ramadán, todos desde el monarca rico hasta el indigente, 
manifiestan una gratitud espiritual a través de la comprensión del valor de estas 
bondades. 

Además, ya que está prohibido comer durante el día, ellos dirán “Esas 
bendiciones no me pertenecen. No puede comerlas libremente porque son 
propiedad y regalo de otro. Debo esperar a su permiso”. Reconocerán la 
bendición y entonces estarán agradecidos. Por lo tanto, ayunar de esta manera 
es en muchos sentidos como una llave hacia la gratitud la cual es un deber 
fundamental del ser humano. 

TERCER PUNTO 
Una de los casos de sabiduría en el ayuno desde punto de vista de la vida 

social del ser humano es el siguiente: 
Los seres humanos han sido creados de manera diferente con respecto a 

la forma de ganarse su sustento. Como consecuencia de esta diferencia, Allah 
Todopoderoso invita al rico a ayudar al pobre, a través de la experiencia del 
ayuno, el rico puede entender verdaderamente el dolor y el hambre que siente 
el pobre. Si no hubiese ayuno, muchos ricos indulgentes consigo mismos no 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   385 

 

podrían sentir cuán grave es el hambre y la pobreza y cuán necesario es sentir 
compasión por aquellos que sufren.  

La compasión por otro, es un elemento fundamental del verdadero 
agradecimiento. Ante cualquier persona que sea, siempre habrá alguien en 
peores condiciones. Debe ser compasivo con esa persona. Si no se obliga a sí 
mismo a sufrir hambre, no podría darles a los demás –por medio de la 
compasión- la ayuda y la asistencia que está obligado a brindar. Y aún si puede 
hacerlo, no sería suficiente, porque no ha experimentado verdaderamente lo 
que es sentir hambre. 

CUARTO PUNTO 
 Otro ejemplo de sabiduría en el ayuno de Ramadán con respecto a 
entrenar el alma es el siguiente: 

El alma maligna quiere ser libre e independiente y se considera de esta 
forma. De acuerdo a lo que dicta su naturaleza, desea un dominio imaginario y 
actúa como le place. No quiere admitir que está siendo alimentada y entrenada 
con innumerables bendiciones. En especial, si posee riqueza y poder en este 
mundo y alimentado por la negligencia, devora las bondades de Allah como un 
animal que usurpa y roba. 

De este modo, en el Mes de Ramadán, todas las almas, desde el más 
rico hasta el más pobre, pueden comprender que no se poseen a sí mismos, 
sino que tienen dueño; que no libres sino esclavos. Se entiende que si no recibe 
ningún mandato no puede cumplir la cosa más simple y sencilla, no puede 
extender su mano hacia el agua. Por lo tanto, su dominio imaginario está 
destrozado, comenzar a adorar y agradecer, es su verdadero deber. 

QUINTO PUNTO 
Otro ejemplo de sabiduría durante el ayuno de Ramadán desde el 

punto de vista de la mejora de la conducta del alma y la renuncia de hábitos 
rebeldes, es el siguiente: 

La negligencia hace que el alma maligna del ser humano se olvide a sí 
misma. No puede ver la impotencia absoluta, la necesidad y la deficiencia que 
existen dentro de sí misma, ni tampoco desea verla. Y no piensa en cuán débil 
es, ni que está sujeta a la transitoriedad y a las desgracias, ni al hecho que 
meramente consiste en carne y huesos los cuales rápidamente decaerán y se 
dispersarán. 

Simplemente, arrasa al mundo como si poseyera un cuerpo de acero y 
se imagina a sí mismo como inmortal y eterno. Se proyecta en el mundo con 
una intensa codicia, voracidad, un apego desmedido y amor a lo terrenal. Está 
cautiva de cualquier cosa que le de placer o la beneficie. Además, se olvida de 
su Creador que le brinda el sustento con perfecta compasión y no piensa en los 
resultados de su vida ni en el más allá. De hecho, se deleita en la disipación y 
en la mala conducta. 

Sin embargo, ayunar durante el mes de Ramadán hace despertar aún a 
los más negligentes y obstinados, los cuales ver su debilidad, su impotencia y su 
carencia. Por medio del hambre, piensan en sus estómagos; entienden la 
necesidad que existe dentro de ellos. Se dan cuenta cuán frágiles son sus 



386                                                                                                                         CARTAS 
cuerpos débiles y perciben la necesidad que tienen de recibir compasión y 
bondad. Entonces abandonan el despotismo que se asemeja al alma del faraón 
y, a través de reconocer su absoluta impotencia y carencia, tienen el deseo de 
buscar refugio en la Divina Corte. Se preparan a sí mismos para golpear la 
puerta de la misericordia con las manos del agradecimiento. En tanto que la 
negligencia no ha podido destruir sus corazones. 

SEXTO PUNTO 
Uno de los muchos casos de sabiduría que pueden encontrarse en el 

ayuno de Ramadán desde el punto de vista de la revelación del Sabio Corán y 
con respecto al hecho de que este mes fue el más importante en su revelación, 
es el siguiente: 

Al reflexionar que el Sagrado Corán fue revelado durante el mes de 
Ramadán, ayunar es evitar las trivialidades y los deseos más bajos del alma, 
alcanzar un estado angelical por medio de la abstinencia de alimentos y bebidas 
y poder recibir la dirección celestial de la mejor manera, alcanzando un estado 
de santidad. También es leer y escuchar el Corán tal como fue revelado, para 
conocer la revelación Divina como si hubiese sido revelada en ese mismo 
momento, recibirlo como si fuera de la boca del Noble Mensajero de Allah 
(PyB)1, del ángel Gabriel o de Allah Eterno, es alcanzar el mismo estado de 
santidad. Actuar de esta manera es ser un intérprete y hacer que los demás lo 
escuchen y, es demostrar en algún punto, la sabiduría que existe en la 
revelación del Corán. 

En verdad, es como si el mundo del Islam se convirtiese en una 
mezquita durante el mes de Ramadán. En cada esquina de esta mezquina, 
millones de aquellos que saben el Corán completo de memoria hacen que los 
habitantes de la tierra escuchen el mensaje celestial. Cada mes de Ramadán se 

muestra que la aleya:  ُآنyْ£ُªْا µِÁ�ِ َى ا²ُِْ}لwَِّªنَ اY ù�®ََر yُ·ْ ù� de una manera 

elevada y luminosa. Prueba que Ramadán es el mes del Corán. Algunos de los 
miembros de esta numerosa congregación escuchan a los recitadores con 
respeto, mientras que otros prefieren leer el Corán por sí mismos. 

Seguir los apetitos de una vil alma maligna en una sagrada mezquita 
como tal y dejar la condición luminosa a través de la comida y la bebida, es 
verdaderamente repugnante, convirtiendo a esa persona en un objeto de 
aversión y disgusto para toda la congregación. De la misma manera, aquellos 
que se oponen a quienes ayunan durante Ramadán son el objeto de aversión y 
repugnancia de todo el mundo Islámico. 

SÉPTIMO PUNTO 
 Uno de los muchos ejemplos de sabiduría en el ayuno de Ramadán con 
respecto a los beneficios y ganancias de los seres humanos quienes vienen a 
este mundo para cultivar y negociar para el más allá, es el siguiente: 

La recompensa para los actos realizados durante el mes de Ramadán es 
de mil veces. De acuerdo al dicho, cada letra del Sabio Corán tiene diez 
méritos; cada uno se cuenta como diez méritos y dará diez frutos en el Paraíso. 
Mientras que durante Ramadán, cada letra no da diez frutos sino mil, y las 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   387 

 

aleyas como  Ayat al-Kursidan miles por cada letra, y durante los viernes de 
Ramadán es aún mayor. Y en la Noche del Decreto, cada letra se cuenta como 
treinta mil méritos. 

En realidad, en el Sabio Corán, cada una de sus palabras da treinta mil 
frutos eternos, es como un esplendoroso Árbol de tuba que gana por los 
creyentes en Ramadán millones de frutos eternos. Entonces ven y mira este 
comercio que es sagrado y tiene ganancias eternas, considéralo y ten en cuenta 
la infinita pérdida que sufren quienes no aprecian el valor de esas letras. 

Para expresarlo simplemente, el mes de Ramadán es una muestra y un 
mercado muy rentable para los negocios del más Allá. Es un terreno fértil para 
las cosechas del más allá, y es como las lluvias de primavera para el crecimiento 
y el florecimiento de las buenas acciones. Es como un brillante festival santo 
para que los seres humanos muestren adoración en la faz de la soberanía de la 
Dominación Divina. 

Por esto, se ha ordenado el ayuno para la humanidad con el fin de no 
satisfacer imprudentemente las necesidades carnales del alma maligna como la 
bebida y la comida, ni disfrutar de los apetitos lujuriosos ni de las trivialidades. 
Porque si temporalmente se eleva sobre la condición de lo mundano y deja los 
llamados de este mundo, el hombre se acerca al estado angelical e ingresa en 
los asuntos del más allá. Y por el ayuno, se acerca al estado del más allá, y en el 
cual un espíritu aparece con forma corporal. Es como si un hombre se 
convirtiera en una especie de espejo que refleja al Señor Absoluto. En realidad, 
el mes de Ramadán comprende y otorga una vida eterna permanente en este 
mundo efímero y en esta breve vida pasajera. 

Ciertamente, un solo Ramadán puede producir frutos equivalentes a 
ochenta años de vida. El hecho es que de acuerdo al Corán, la Noche del 
Decreto es más favorable que miles de meses, es una prueba decisiva de esto. 

Por ejemplo, un monarca puede declarar ciertos días festivos durante su 
reinado, o quizás una vez al año. Ya sea el día de asunción al trono o algún 
otro día que refleje una manifestación significativa de su soberanía. En aquellos 
días, favorecería a sus súbditos, no dentro del marco general de la ley sino con 
bondades y favores especiales, con su presencia sin velo y con sus actividades 
maravillosas. Y favorece con especial cuidado y atención a aquellos de su 
nación que son leales y dignos. 

De la misma manera, el Monarca Glorioso de dieciocho mil mundos, 
que es el Soberano que siempre existió y existirá, reveló durante Ramadán el 
ilustre decreto del Sabio Corán, que mira a los dieciocho mil mundos. Entonces, 
es un requisito para la sabiduría, que Ramadán debería ser como un festival 
especial y Divino, una muestra de dominio y una reunión espiritual. Ramadán 
es ese festival, Allah ha encomendado ayunar al ser humano con fin de sacarlos 
de actos viles y mundanos. 

El ayuno más excelente es hacer ayunar junto al estómago a los 
sentidos y a los órganos humanos, como los ojos, oídos, corazón y 
pensamientos. Este ayuno es, para retirar todas las cosas ilegítimas y 
trivialidades y para exhortar a cada uno a realizar su adoración. 



388                                                                                                                         CARTAS 
Por ejemplo, prohibir que la lengua diga mentiras, murmuraciones y 

palabras obscenas y hacerla ayunar. Ocuparla con actividades tales como 
recitar el Corán, rezar, glorificar los Nombres de Allah y pedir las bendiciones de 
Él sobre el Profeta Muhammad (PyB) y buscar el perdón de los pecados. Por 
ejemplo, prevenir que los ojos miren a los miembros del sexo opuesto fuera de 
los grados de parentesco establecido, y los oídos de escuchar cosas dañinas, y 
usar los ojos para tomar lecciones y los oídos para escuchar la verdad y al 
Corán, es hacer que otros órganos ayunen también. Es decir, ya que el 
estómago es la fábrica más grande, a través del ayuno tiene un descanso de su 
duro trabajo, debido a esto, los otros talleres lo seguirán con facilidad. 

OCTAVO PUNTO 
Uno de los muchos casos de sabiduría durante Ramadán desde el 

punto de vista de la vida personal del ser humano es el siguiente: 
Es un tipo de dieta física y espiritual como un remedio más importante. 

Cuando el alma maligna come y bebe por placer, es perjudicial para el físico 
desde el punto de vista médico, y cuando se arroja sobre todo lo que encuentra 
sin considerar si es lícito o ilícito, simplemente envenena su vida espiritual. 
Además es difícil para un alma obedecer al corazón y al espíritu. Toma 
deliberadamente las riendas en sus propias manos, y el hombre no puede 
manejarlo, sino que maneja al hombre. Pero por medio del ayuno en 
Ramadán, se acostumbra a una clase de dieta. Trata de disciplinarse a sí mismo 
y aprende a escuchar a los mandatos. 

Además, no estará atrayendo enfermedades a ese triste y débil 
estómago, por llenarlo con comida antes que el envío previo haya sido 
digerido. Y por abandonar las acciones lícitas como fue ordenado, adquirirá la 
habilidad de escuchar a los mandatos de la Sharía y la razón y así evitará los 
actos prohibidos. Tratará de no destruir su vida espiritual. 

También, la gran mayoría de la humanidad frecuentemente sufre 
hambre. El ser humano, por lo tanto necesita hambre y disciplina, para entrenar 
la paciencia y la fortaleza. Ayunar durante el mes de Ramadán es la resistencia 
paciente de un período de hambre que continúa por quince horas o por 
veinticuatro horas si no se realiza la comida antes del amanecer, es una 
disciplina y un entrenamiento. Es decir, ayunar es también una cura para la 
impaciencia y la falta de fortaleza que son las dos aflicciones del ser humano. 

Además, la fábrica del estómago tiene muchos trabajadores. Y muchos 
de los órganos humanos están conectados a él. Si el alma maligna no tiene 
descanso de la actividad durante el día por un mes, hace que los trabajadores 
de la fábrica y aquellos órganos olviden sus deberes particulares. Los ocupa y 
hace que ellos permanezcan bajo su tiranía. También confunde al resto de los 
órganos en el cuerpo humano con el estruendo y presión de la maquinaria de la 
fábrica. Continuamente atrae su atención, haciendo que temporalmente olviden 
sus deberes. Es por esto que por siglos aquellos que estaban cerca de Allah se 
habían acostumbrado a comer y beber pequeñas cantidades con disciplina para 
perfeccionarse. 

Sin embargo, a través del ayuno de Ramadán, los trabajadores de la 
fábrica entienden que no fueron creados sólo para la fábrica. Mientras el resto 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   389 

 

de los órganos, en lugar de deleitarse en los humildes entretenimientos de la 
fábrica, sienten placer en los entretenimientos angelicales y espirituales fijando 
sus miradas en ellos. Es por esta razón que en Ramadán los creyentes 
experimentan iluminación, fecundidad y alegrías espirituales las cuales difieren 
de acuerdo a sus niveles. Sus sutiles facultades, tales como el corazón, el espíritu 
y el intelecto, hacen grandes progresos y avances en ese bendito mes por medio 
del ayuno. Sonríen con inocente alegría a pesar del llanto del estómago. 
 NOVENO PUNTO 

Uno de los ejemplos de sabiduría en el ayuno durante el mes de 
Ramadán en relación con el rompimiento del dominio imaginario del alma 
maligna y hacer conocido su adoración a través de señalar su impotencia, en el 
siguiente: 

El alma maligna no quiere reconocer a su Sustentador; quiere su propio 
señorío, como lo hizo el faraón. Aunque sufra muchos tormentos, continúa con 
esa conducta. Sin embargo, se destruye con el hambre. El ayuno de Ramadán, 
golpea directamente al alma que actúa como el faraón y la destruye. Le muestra 
su impotencia, debilidad y sus necesidades haciéndole entender que es un 
esclavo. 

En algunas narraciones de los dichos del Profeta (PyB), encontramos el 
siguiente: 
    “Allah Todopoderoso le dijo al alma maligna: ‘¿Quién soy yo y quién 
eres tú? 

El alma respondió: ‘soy yo mismo y Tú eres tú’. 
Entonces Allah lo castigó y lo envió al infierno, y entonces le preguntó 

nuevamente. Otra vez respondió ‘soy yo mismo y Tú eres tú’. 
A pesar del castigo, no renunció a su egoísmo. Finalmente lo castigó 

con hambre. Es decir, lo dejó para que padeciera hambre. Entonces 
preguntó:‘¿Quién soy yo y quién eres tú?’. 

Y el alma contestó :    ُ{jِY�َْªكَ اuُ]ْ�َ Yَ²øوَا ­ُÁnِ َyّªرَ\ِّ« ا ùaْ²øا 
 

µِ اøدَاءً  ّ£ِoَِª َءً وY ù�ِر ¥ََª ُ¹ن§َُb ًَةË ù� uٍ َ ّ̄ oَ®ُ Yَ² ِuّÁِ ù~ »َ«�َ ­ِّْ« ù~َو ّ©ِ ù� َ­ّ·ُّٰ«ªøا
µِ]ِoْ وَ  ù� َو µِِªنَ وَ َ�»َ« آY ù�®ََر yِ·ْ ù� »�ِ ِآنyْ£ُªْوفِ اyُnُ _َِVاyَ¢ِ ِ¹ََابf ِدuَ�َِ\

 ْ­ّ«ِ ù~ 

 



390                                                                                                                         CARTAS 

 ِ ّٰÃِ uُ ْ̄ oَªْوَ ا ±َÁ«ِ ù~yْ ُ̄ ªْمٌَ َ�»َ« اË ù~َ¹�ُ�َِنَ وÀ Y َ ّ̄ ةِ َ� َ{ّ�ِªْنَ رَ\َِّ¥ رَبِّ اYoَ]ْ~ُ
 َ±Á®ِآ ±َÁ ِ̄ َªY�َªْرَبِّ ا 

 
 
DISCULPA: Esta Segunda Sección se escribió muy rápidamente cuando yo y el 
escriba del borrador estábamos enfermos; en consecuencia, se ve obligada.  
 

 
 

* * * 
 
 



 

La Tercera Sección, que es el Tercer Tratado 
[Escribí esta Sección para presentarles una intención importante 
a mis hermanos del Más Allá para su consideración. Esta 
intención se relaciona a escribir un Corán de modo que muestre 
un tipo de los doscientos tipos de milagros del Corán de 
Milagrosa Exposición – un tipo que pertenece a sus diseños – 
con las páginas especificadas según el estilo del Hafiz Osman y 
tomando la aleya  Madayana  como la medida y tomando la 
Sura al-Ijlás como es estándar para las oraciones. Esta Tercera 
Sección, que también escribí para consultarlos en relación a este 
asunto y aprender sus ideas y también como un recordatorio 
para mí mismo, consiste de Nueve Asuntos.] 

Primer Asunto: Se estableció con pruebas en la Palabra Veinticinco, 
llamada El Milagroso Corán, que las variedades de milagros del Corán de 
Poderosa Estatura llegan a ser cuarenta. Algunos de estos se demostraron en 
detalle y algunos brevemente para convencer incluso a los obtusos. También, 
los diferentes milagros que el Corán le muestra a cada una de las cuarenta 
clases de humanidad se explicaron en los Dieciocho Signos de la Carta 
Diecinueve y se demostraron las diferentes partes de los milagros de diez de 
esos grupos. Las treinta clases restantes son los evliyas y los eruditos; su fe 
verificada con los grados de ‘conocimiento de certeza’, ‘visión de certeza’ y 
‘absoluta certeza’ de que el Corán es la verdadera Palabra de Allah les 
demuestra un aspecto diferente de milagro a los seguidores de todos los 
diversos caminos de cercanía de Allah y a los eruditos de todas las diversas 
ciencias. Es decir, ellos ven un aspecto diferente de su milagro de una manera 
diferente. Sí, como no es lo mismo un evliya que busca el conocimiento de 
Allah comprende el milagro y un evliya que ama a Allah atestigua la belleza del 
milagro, así también las manifestaciones de la belleza de su milagro varía según 
los diferentes caminos. Y el aspecto de milagro que ve un erudito profundo de 
los principios de la religión y lo que un intérprete autoritario ve de los asuntos 
secundarios de la Sharía no es lo mismo; y así sucesivamente. No soy capaz de 
mostrar en detalle todos los diversos aspectos de su milagro. Mi comprensión es 
estrecha, no puede abarcarlos; mi punto de vista se queda corto, no puede ver. 
Por esta razón, sólo diez clases se explicaron y sobre el resto se aludirá 
brevemente. Ahora, de aquellos, dos de los cuales sólo se describieron 
inadecuadamente en los Milagros de Muhammad, mientras que se necesitaba 
esclarecer mucho, están los siguientes: 
 La Primera Clase es la masa de gente sin educación, a quienes 
llamamos ‘la clase oyente’; ellos sólo escuchan el Corán, entendiendo su 
milagro por medio de sus oídos. Dicen: “El Corán que escucho no se parece a 
ningún otro libro, entonces debe ser inferior a todos ellos o superior a todos 
ellos. Que es inferior, nadie lo puede decir, ni lo ha dicho, ni siquiera Satanás 
puede decirlo. Entonces debe ser superior a todos ellos”. Se escribió 
brevemente así en el Signo Dieciocho. Entonces, para aclararlo, el Primer Tema 



392                                                                                                                         CARTAS 
de la Carta Veintiséis, llamado Una Disputa con Satanás, ilustra y demuestra el 
entendimiento del milagro de esa clase. 
 La Segunda Clase es ‘la clase que ve’. Es decir, frente a la gente común 
sin educación, o de los materialistas cuyas mentes no ven más allá de sus ojos, 
un signo del milagro del Corán que se puede ver son los ojos; esto se afirma en 
el Signo Dieciocho. Se necesita mucha aclaración para iluminar y demostrar 
esta afirmación. No se aclaró en ese momento debido a una importante 
sabiduría Divina que ahora comprendemos. Sólo se señalaron algunas 
particularidades pequeñas. La sabiduría en ello ahora se entendió y ahora 
tenemos la certeza de que su postergación era preferible. Para facilitar el 
entendimiento de esta clase, teníamos un Corán escrito que muestra el aspecto, 
uno de los cuarenta aspectos de su milagro, que se puede ver con los ojos. 

[Los asuntos restantes de esta Tercera Sección junto con la 
Cuarta Sección son sobre las tevafuks. Se han incluido en el 
Índice y en consecuencia no se repiten aquí. Aquí se incluye un 
Recordatorio relacionado a la Cuarta Sección y su Tercer 
Punto.] 
RECORDATORIO: Ciento sesenta aleyas se escribieron en la explicación 

del punto importante sobre la palabra ‘Mensajero’. Además de que estas aleyas 
tienen virtudes grandes, ya que se demuestran y completan unas a otras con 
respecto al significado y sus significados son muy profundos, se volvieron una 
súplica Coránica para quienes quieran memorizar o recitar diferentes aleyas. El 
grado de elocuencia y belleza de las sesenta y nueve aleyas en la explicación del 
punto sublime en relación a la palabra ‘Corán’ es también muy maravilloso y 
elevado. Se puede recomendar esto como una segunda súplica Coránica para 
nuestros hermanos. En relación a la palabra ‘Corán’, estaba presente en las siete 
líneas de la palabra, que incluía a todas ellas excepto dos, y ya que tenían el 
significado de qira’at, que quedaran fuera de la estructura, fortaleció el punto. En 
cuanto a la palabra ‘Mensajero’, ya que las Suras más conectadas con la palabra 
son la Sura Muhammad y la Sura al-Fath y ya que la limitamos a las líneas de la 
palabra que aparece en aquellas dos Suras, las instancias de la palabra fuera de 
aquellas no se han incluido. Si el tiempo lo permite, los misterios en ellas se 
escribirán, si Allah lo permite. 

 El Tercer Punto consiste de Cuatro Puntos. 
 Primer Punto:  La palabra ‘Allah’ se menciona dos mil ochocientas seis 
veces, incluyendo los ‘Bismillah’ (En el Nombre de Allah); la palabra 
Misericordioso (Rahman), ciento cincuenta y nueve; Compasivo (Rahim), 
doscientas veinte; Perdonador (Ghafur), sesenta y una; Sustentador (Rabb), 
ochocientas cuarenta y seis; Sabio (Hakim), ochenta y seis; Conocedor (‘Alim), 
ciento veintiséis; Poderoso (Qadir), treinta y una; Él (Hu), en ‘No hay dios sino 
Él’, veintiséis veces en todo el Corán25. En la cantidad de palabras ‘Allah’ hay 
muchos misterios y puntos sutiles. Por ejemplo, Misericordioso, Compasivo, 
Perdonador y Sabio, que son los más mencionados después de Allah y 
Sustentador, junto con la palabra Allah, son la mitad de las aleyas del Corán. Y 
Allah junto con Sustentador, que se menciona en lugar de la palabra Allah, es 

                                                             
25 Que el número total de aleyas del Corán sean seis mil seiscientos sesenta y seis, y que en la página ochenta y 
nueve aquí la cantidad de los Nombres Divinos mencionados anteriormenteestén conectados con el número 
seis, indica un misterio importante, pero se ha dejado de lado por ahora. 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   393 

 

nuevamente la mitad de las aleyas del Corán. La palabra Sustentador se 
menciona ochocientas cuarenta y seis veces, pero si se las estudia con cuidado, 
se verá que cerca de quinientas de ellas se mencionan en lugar de la palabra 
‘Allah’, mientras que cerca de doscientas no lo hacen. 
 También ‘Allah’ junto con ‘Misericordioso’, ‘Compasivo’, ‘Conocedor’ y 
‘Él’ de la frase ‘No hay más dios que Él’ es nuevamente la mitad de las aleyas; 
la diferencia es sólo cuatro. Y junto con ‘Todopoderoso’ en lugar de ‘Él’, es 
nuevamente la mitad de las aleyas; la diferencia es nueve. Hay numerosos 
puntos sutiles en el total de palabras ‘Allah’, pero por ahora consideramos que 
este punto es suficiente. 
 Segundo Punto: Éste es con respecto a las Suras y también contiene 
muchos puntos sutiles. Contiene tevafuks de un modo que señala a un orden, 
una intención y una voluntad. 
 En la Sura al-Baqara, la cantidad de palabras ‘Allah’ y la cantidad de 
aleyas es el mismo. Hay una diferencia de cuatro, pero hay cuatro ‘Él’ en lugar 
de la palabra ‘Allah’. Por ejemplo, ‘Él’ en ‘No hay dios sino Él’ se corresponde 
exactamente con ‘Allah’. En la Sura Al-i’Imran, nuevamente la palabra ‘Allah’ y 
la cantidad de aleyas están en tevafuk y son iguales. Solamente la palabra 
‘Allah’ es de doscientas nueve y las aleyas, doscientas, haciendo una diferencia 
de nueve. En los puntos delicados de elocuencia y los méritos literarios como 
estos, las pequeñas diferencias no los estropean; una tefavuk aproximada es 
suficiente. En las Suras al-Nisa, al-Ma’ida y al-An’am, el número total de aleyas 
están en tevafuk  con el número total de instancias de la palabra ‘Allah’: la 
cantidad de aleyas es cuatrocientas sesenta y cuatro, y la cantidad de instancias 
de la palabra ‘Allah’ es de cuatrocientas sesenta y una; con la palabra ‘Allah’ en 
los ‘Bismillah’ (En el Nombre de Allah), están en tevafuk  exactamente. 
 Y por ejemplo, la cantidad de instancias de la palabra ‘Allah’ en las 
primeras cinco Suras es dos veces la cantidad de la palabra en las Suras al-
A’raf, al-Anfal, al-Tauba, Yunus y Hud. Es decir, las segundas cinco son la 
mitad de las primeras cinco. La cantidad de instancias de la palabra ‘Allah’ en 
las siguientes Suras Yusuf, al-Ra’d, Ibrahim, al-Hiyr y al-Nahl es la mitad de esa 
mitad y en las siguientes Suras al-Isra, al-Kahf, Mariam, Ta. Ha., al-Anbiya y al-
Hayy es nuevamente la mitad de la segunda mitad.26 Y así continúa 
disminuyendo aproximadamente en la misma proporción en los siguientes 
grupos de cinco Suras. Solamente hay algunas diferencias y deficiencias. Esas 
diferencias no causan daño alguno en esas estaciones de discurso. Por ejemplo, 
algunas son ciento veintiuna, algunas son ciento veinticinco, algunas son ciento 
cincuenta y cuatro, y algunas son ciento cincuenta y nueve. Entonces, las cinco 
Suras que comienzan con la Sura al-Zujruf disminuyen dieciséis veces, y las 
cinco Suras que empiezan con la Sura al-Neym disminuyen treinta y dos veces, 
pero esto es aproximado. Las diferencias que surgen de estas deficiencias 

                                                             
26 Un misterio se develó a través de esta división de a cinco. Sin que ninguno de nosotros fuera conciente de 
ello, se escribieron seis Suras aquí. No tenemos dudas de que fuera de nuestras voluntades y desde lo Oculto, la 
sexta se agregó aquí para que el misterio importante en relación a estas mitades no se perdiera. 



394                                                                                                                         CARTAS 
pequeñas no dañan a las estaciones de discurso como estos. Los tres grupos 
subsiguientes de cinco Suras cortas contienen sólo tres instancias cada una de la 
palabra ‘Allah’. Y esto muestra que la casualidad no ha interferido en absoluto 
en la cantidad de esta palabra; las cantidades de ella se ha especificado según la 
sabiduría y el orden.  
 Tercer Punto, relacionado con la palabra ‘Allah’: Tiene que ver con su 
relación con las páginas y es como sigue: 
 La cantidad de instancias de la palabra ‘Allah’ en una página mira hacia 
el reverso de esa página, y esa página a veces mira hacia la página de enfrente 
y a veces mira hacia la página de la izquierda y hacia el reverso de la página de 
enfrente. Estudié esta tevafuk en mi propia copia del Corán y vi lo que era 
generalmente una relación numérica muy delicada. Las marqué en mi copia. 
Muy frecuentemente son iguales y a veces son una mitad o un tercio. Tienen 
una situación que indica una sabiduría, un propósito y un orden. 
 Cuarto Punto: Este es sobre las tevafuks en una sola página. Mis 
hermanos y yo comparamos tres o cuatro copias diferentes y formamos la 
opinión de que las tevafuks fueron intencionales en todas ellas. Solamente, ya 
que los copistas de las copias impresas tuvieron diferentes objetivos, las tevafuks 
perdieron su orden hasta cierto punto. Si se pusieran en orden, las tevafuks 
aparecerían en la cantidad de dos mil ochocientas seis instancias de la palabra 
‘Allah’ en todo el Corán con sólo raras excepciones. Una luz de milagro brilla en 
esto, porque la mente humana no podría abarcar esta página tan extensa como 
esta ni interferir en ella. Y la mano de la casualidad no podría alcanzar esta 
situación tan llena de significado y sabiduría. 
 Estamos haciendo escribir un nuevo Corán para mostrar este Cuarto 
Punto hasta cierto punto, que junto con preservar las mismas páginas y líneas 
de las copias del Corán más ampliamente utilizadas ordenará los lugares que 
han perdido su orden debido a la dejadez de los calígrafos y mostrará el 
verdadero orden de las tevafuks, si Allah lo permite. Y se mostró. 

 ّ©ِ ù� َانِ وyَ َ̄ £َªْدَارَ اY َ® ِآنyْ£ُªْارَ اyَ~ْøا Y³َ ْ̄ اYَÀ َ­ّ·ُّٰ«ªø ُ®³ِْ}لَ اyْ£ُªْآنِ \oَِِ¡ّ اyْ£ُªْآنِ َ�ِ·ّ
 َ±Á®ِآ ±َÁ�ِ َ̄ jْøا µِ]ِoْ ù� َو µِِªآنَ وََ�»َ« آyْ£ُªْا µِ ْÁَ«�َ ùaªْ{َ²ْøا ±ْ®َ »َ«�َ ­ّْ«ِ ù~ َو 

* * *



 

La Quinta Sección, Que Es el Quinto Tratado 

¹َاتِ وَاÊْرَْضِ *ٺ ٰ̄ َ�ّª¹ُ²رُ ا ُ ٰÃّøاMientras 

estaba en un estado de espiritualidad durante el mes de Ramadán, percibí una 
luces de los misterios de esta aleya llena de luz; la vi como de muy de las luz 

lejos. Fue así: 
 Tuve una visión del corazón y la imaginación que me brindó la 
convicción de que, como en la famosa súplica de Uvays al-Qarani,  

اقُ  زَّ َyّªا ùaْ²ø¹ُقُ  ٭ وَ ا«sْ َ̄ ªْا Yَ²øوَ ا ¡ُِªYsَªْا ùa²ْø٭ وَ ا uُ]ْ�َªْا Yَ²øرَ\ِّ« وَ ا ùa²ْøا »·ِª úا
qªزُوقُ ٭ اyْ َ̄ ªْا Yَ²øوَ ا 

todos los seres vivos están ofreciendo súplicas a Allah Todopoderoso y lo que 
ilumina cada uno de los dieciocho mil mundos es un Nombre Divino. Fue así: 
 Vi que dentro del mundo hay miles de mundos envueltos en velo tras 
velo, uno dentro del otro como un pimpollo de numerosos pétalos. Como se 
descubrió un velo, vi otro mundo. Fue como lo describe la aleya que le sigue a 
la Aleya de la Luz:  

Yoَبٌ  ù~ µِ¢ِ¹ْ�َ ±ْ®ِ ٌ¹ْج®َ µِ¢ِ¹ْ�َ ±ْ®ِ ٌ¹ْج®َ ُµÁ ù��َْÀ ّ»ٍ ّkُِª yٍoَْ\ »�ِ ٍتY َ̄ ُ اøوْ َ¦�ُ»
 ُ ٰÃّا ©ِ�َkَْÀ ­َْª ±ْ®ََو Y·َÀyََÀ uْ§ََÀ ­َْª ُهuََÀ َجyَrْøذَا اú¹ْ�َقَ \َْ�ٍ� ا Y·َ�ُ�َْ\ ٌتY َ̄ ُ «ُ�

µَª Yُ ِ®ْ± ¹ُ²رٍ  َ̄  µَªُ ¹ُ²راً َ�
se me apareció en una oscuridad, una desolación y una negrura terrible. De 
repente, la manifestación de un Nombre Divino apareció como una luz 
refulgente, iluminándolo. Sea cual fuere el velo que se quitaba ante la mente, 
otro aparecía. Pero mientras parecía oscuro a la imaginación debido a la 
negligencia, un Nombre Divino se manifestaba como el sol, llenando el mundo 
de luz de arriba abajo. Y así sucesivamente. Este viaje del corazón y de la 
imaginación continuó por mucho tiempo. En breve:  
 Cuando vi el mundo animal, las necesidades interminables y el hambre 
aguda de los animales junto con su debilidad e impotencia se mostraron ante 
mí como muy oscuros y dolorosos. Entonces, de repente, el Nombre del Más 
Misericordioso surgió en el signo (es decir, el significado) de Proveedor como 
un sol brillante, dorando ese mundo de arriba abajo con el resplandor de la 
misericordia. 



396                                                                                                                         CARTAS 
 Entonces dentro del mundo animal, vi otro mundo en el que los 
pichones y los cachorros luchaban con debilidad, impotencia y necesidad 
dentro de una oscuridad dolorosa que llenaría a cualquiera de lástima. De 
repente, el Nombre de Compasivo surgió en el signo de clemencia, iluminando 
ese mundo de una manera tan bella y dulce que transformó la queja, la lástima 
y las lágrimas de pena en alegría, felicidad y lágrimas que vienen del placer del 
agradecimiento. 
 Entonces otro velo se levantó, como si revelara una pantalla de cine, y 
el mundo del ser humano se apareció ante mí. Vi ese mundo tan oscuro, tan 
agobiante, tan terrible que grité en mi angustia. “¡Ay!”, grité. Porque vi que los 
seres humanos tenían deseos y esperanzas que se estiraban hasta la eternidad, y 
pensamientos y creencias que abarcaban el universo, y los esfuerzos y 
habilidades que anhelaban muy seriamente la eternidad, la felicidad eterna y el 
Paraíso, y su pobreza y necesidades dirigidas hacia objetivos buscados 
interminablemente. Aún a pesar de esto, eran débiles e impotentes y estaban 
expuestos a los ataques de innumerables calamidades y enemigos; vivían vidas 
tumultuosas por un breve lapso de tiempo con las penurias. En medio de las 
tribulaciones continuas del declive y la separación, el estado más doloroso del 
corazón, estaban mirando hacia la tumba y el cementerio, que para los 
negligentes aparece como la puerta hacia la oscuridad eterna; de a uno y en 
grupos, son arrojados a ese pozo oscuro. 
 En el momento que vi este mundo en medio de la oscuridad, mi 
corazón, espíritu, y mente y todas mis facultades humanas, por cierto, todas las 
partículas de mi ser, estaban listos para llorar y gritar de dolor. Pero de repente, 
el Nombre de Allah Todopoderoso de Justo surgió en el signo de Omnisciente y 
el Nombre de Misericordioso en el signo de Munificente, el Nombre de 
Compasivo en el signo de (es decir, en el significado de) Perdonador, el 
Nombre de Resucitador en el signo de Heredero, el Nombre de Dador de Vida 
en el signo de Munificente y el Nombre de Sustentador surgió en el signo de 
Dueño. Doraron y llenaron de luz muchos mundos dentro del mundo de la 
humanidad. Abriendo ventanas hacia el mundo luminoso del Más Allá, 
esparcieron luces sobre el mundo oscuro de la humanidad. 
 Entonces otro velo inmenso se retiró y el mundo de la tierra apareció. 
Las leyes oscuras de la ciencia de la filosofía le mostraron un mundo terrorífico 
a la imaginación. La situación de la humanidad desdichada viajando a través 
del espacio infinito sobre la tierra muy vieja, que cubre en un año una distancia 
de veinticinco mil años moviéndose setenta veces más rápido que una bala de 
cañón y cuyo interior está en un estado de terremoto, siempre listo para 
dividirse y desintegrarse, apareció ante mí en un estado terrorífico. Me sentí 
mareado y mis ojos se oscurecieron. Entonces, de repente, los Nombres de 
Creador de los Cielos y de la Tierra, Todopoderoso, Omnisciente, Sustentador, 
Allah, Sustentador de los Cielos y de la Tierra y Dominante del Sol y de la Luna 
surgieron en los signos de Misericordia, Inmensidad y Soberanía. Iluminaron a 
ese mundo de modo que yo viera al globo terráqueo como un buque seguro, 
bien ordenado, subyugado, perfecto y agradable, todo engalanado para viajes 
de placer y de comercio. 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   397 

 

 En Breve: Cada uno de los mil y un Nombres Divinos volcados hacia el 
universo apareció como un sol, iluminando al mundo y los mundos dentro de 
ese mundo, y con respecto a la Unicidad Divina, dentro de la manifestación de 
cada uno de ellos, las manifestaciones del resto de los Nombres aparecieron en 
cierta forma. Entonces mi corazón vio una luz diferente detrás de toda la 
oscuridad y sentí un apetito por viajar. Quería montar la imaginación y elevarse 
hacia los cielos. En ese punto, otro velo, más amplio, se quitó y mi corazón 
entró al mundo de los cielos. Vio que las estrellas, que aparecían como sonrisas 
centellantes, más grandes que la tierra, estaban girando y viajando más rápido 
que la tierra una dentro de la otra. Si una de ellas hubiera confundido su 
movimiento, chocaría con otra causando una explosión tan grande que el 
universo hubiera explotado haciendo que todo el mundo se esparciera. Estaban 
esparciendo fuego, no luz, y me observaban no con sonrisas sino con ferocidad. 
Vi los cielos dentro de una oscuridad infinita, envolvente, vacía, increíble y 
aterradora. Me arrepentí mil veces que haber ido. De repente, los Nombres de 

ٰ»Wَِ§ِ_ وَ اyّªُوحِ  َ̄ ªْرَْضِ ٭ رَبُّ اÊْ¹َاتِ وَ ا ٰ̄ َ�ّªرَبُّ ا aparecieron con sus 

manifestaciones en el signo de: 

 َy َ̄ £َªْوَ ا ù} ْ̄ َ�ّªا yَ َsّ ù~ َ٭ و mَÁِ\Y ù� َ̄ ِ\ YÁَ²ْ ُuّªءَ اY َ̄ َ�ّªا Yَ³َّّÀَز uْ£ََªَو 

Las estrellas, que según este significado habían colapsado en la oscuridad, cada 
una recibió un destello de esa luz poderosa e iluminó ese mundo de los cielos 
como lámparas eléctricas brillantes en cantidad de estrellas. Los cielos también, 
que se pensaba que estaban vacíos e inhabitados, se llenaron de ángeles y de 
seres espirituales. Vi que los soles y las lunas, que estaban en movimiento como 
un ejército del Monarca de la Eternidad – uno de Sus innumerables ejércitos – 
con sus maniobras elevadas estaban mostrando la majestuosidad y la soberanía 
magnificente de ese Glorioso Sultán. Declaré con toda mi fuerza y si hubiera 
podido, con todas las partículas de mi ser, y si me hubieran escuchado con las 
lenguas de todas las criaturas y también dije en nombre de todas ellas: 
 

ْ�َ[Yحُ ِ�«  ِ̄ ªْøحٌ اY]َ�ْ®ِ Y·َÁ�ِ ٍةY§َ�ْ ِ̄ ¹َاتِ وَاÊْرَْضِ َ®gَُ© ¹ُ²رِهِ َ¦ ٰ̄ َ�ّª¹ُ²رُ ا ُ ٰÃّøا
 َÊ _ٍَ²¹ُcÀَْرََ¦ٍ_ زY]َ®ُ ٍةyَkَ ù� ±ْ®ِ uُ¢َ¹ُÀ ٌّى زjَYjٍَُ_ اY·ََّ²َY¦َ ُ_jَYjَُ{ّªø َ¦¹َْ¦ٌ] درُِّ

Yَ² ُµ�ْرٌ ¹ُ²رٌ َ�»َ« ¹ُ²رٍ uِ·َْÀى  ù� ْ̄ َb ­َْª ¹َْªَءُ و¿�ُِÀ Y·َُcÀَْدُ  زY§ََÀ _ٍَÁِّ\yْ�َ َÊَو _ٍَÁّ¢ِyْ ù�
Yءُ  ù�َÀ ±ْ®َ ِ¹ُ³ِرِهª ُ ٰÃّا 



398                                                                                                                         CARTAS 
 Recité esta aleya. Entonces regresé, descendí a la tierra y me desperté. " 

Yنِ  وَ اyْ£ُªْآنُ  َ̄ ÀِÊْ¹ُ²رِ ا »َ«�َ ِ ّٰÃِ uُ ْ̄ oَªْøا  "dije. 

 
* * * 

 



 

La Sexta Sección, que es el Sexto Tratado 
 

[Esto se escribió para advertirles a los estudiantes y siervos del 
Sabio Corán para que no los engañen.] 

 

 ٺ
ُ§ُ­ اYَ³ّªرُ  َ�ّ َ̄ َc�َ ¹ا ُ̄ َ«َ� ±َÀwَِّªا »َª ú¹ُ³ا ا¦َyَْb َÊَو 

 Si Allah lo permite, esta Sexta Sección cancelará las Seis Artimañas de 
los demonios entre los genios y los seres humanos, y bloquearán seis de sus 
caminos de ataque. 
 Primera Artimaña: Como consecuencia de la instrucción que han 
recibido de los demonios entre los genios y los demonios de los seres humanos 
quieren engañar por medio del deseo de rango y posición a los siervos 
abnegados del partido del Corán y quieren hacerlos renunciar a su sagrado 
servicio y esa yihad espiritual y elevada. Es como sigue: 
 Presente en la mayoría de la gente hay un deseo hipócrita de ser visto 
por la gente y tener una posición a la vista pública, que es la ambición de fama 
y elogios y auto-propaganda; este deseo de rango y posición está presente en 
menor o mayor medida en todos los que buscan este mundo. Para alcanzar esta 
ambición, el deseo de fama conducirá a una persona incluso a sacrificar su 
vida. Esta ambición es extremadamente peligrosa para quienes buscan el Más 
Allá. Y para quienes buscan este mundo es un camino áspero y también es la 
fuente de muchas morales malas y es la vena de carácter más débil del ser 
humano. Para obtener posesión de alguien y arrastrarlo hacia sí, una persona 
sólo tiene que gratificar esta ambición; esto ata al ser humano a esa persona y 
es derrotado por ella. Mi temor más grande para mis hermanos es la posibilidad 
de que los ateos tomen ventaja de esta vena débil. Esto me ha provocado 
pensar mucho porque de esa manera atrajeron a algunos desafortunados que 
no eran verdaderamente amigos, arrojándolos a una situación espiritualmente 
peligrosa.27 
 ¡Mis hermanos y amigos en el servicio del Corán! Díganle lo siguiente a 
los agentes secretos de los ‘mundanales’ astutos o los propagandistas de los 
extraviados o los estudiantes de Satanás, que intentan engañarlos a través del 
deseo de rango: “Primero, el placer Divino, los favores del Misericordioso y la 
                                                             
27 Aquellos desafortunados creen que no están en peligro al pensar: “Nuestros corazones están junto al 
Maestro”, pero alguien que refuerza la corriente atea y se deja llevar por su propaganda, ofreciendo la 
posibilidad tal vez sin saber que son usados para actividades de espionaje, que dice: “Mi corazón es puro y leal 
al camino del Maestro” se parece al siguiente ejemplo: Mientras realiza las oraciones obligatorias, alguien no 
puede retener una flatulencia y sale de su cuerpo; y su oración se invalida. Cuando le dicen que sus oraciones 
son inválidas, esa persona responde: “¿Por qué serían inválidas? Mi corazón es puro”.  



400                                                                                                                         CARTAS 
aceptación soberana Divina son una posición tan elevada que la consideración 
y admiración de los seres humanos no vale nada al lado de ellos. Si uno recibe 
la misericordia Divina, eso es suficiente. La consideración de los seres humanos 
es aceptable con respecto a que es el reflejo y la sombra de la consideración de 
la misericordia Divina; de otro modo no es algo que sea deseable porque se 
extingue en la puerta de la tumba, por lo tanto, ¡no vale nada!” 
 Si el deseo de rango y posición no se silencia ni se elimina, tiene que 
dirigirse a otra cosa, así: según la siguiente comparación, tal vez la emoción 
puede tener un aspecto lícito; si no es para la recompensa en el Más Allá o con 
la intención de que recen por él o desde el punto de vista de la efectividad del 
servicio. 
 Por ejemplo, en un momento la Mezquita de Santa Sofía está llena de 
gente destacada y bendecida, virtuosa y excelente, hay uno o dos jóvenes 
ociosos y holgazanes inmorales alrededor de la entrada y del pórtico, mientras 
que al lado de las ventanas y frente a ellos hay algunos espectadores extranjeros 
adictos a divertirse. Un hombre entra a la mezquita y se une a la congregación, 
luego recita una parte del Corán bellamente y con una voz delicada; las miradas 
de miles de personas veraces giran hacia él y obtienen recompensa para él a 
través de su consideración y sus oraciones espirituales. Sólo que esto no 
complace a los jóvenes ociosos ni a los holgazanes herejes ni al par de 
extranjeros. Si cuando el hombre entró a la bendita mezquita y se unió a la 
enorme congregación hubiera gritado canciones desgraciadas, groseras e 
indecentes y hubiera bailado y saltado por todos lados, entonces esto hubiera 
hecho reír a los jóvenes, le hubiera agradado a los holgazanes disolutos ya que 
hubiera alentado la inmoralidad y hubiera hecho que se burlaran los extranjeros 
que reciben placer al ver cualquier falta del Islam. Pero hubiera atraído las 
miradas de disgusto y desprecio de la vasta y bendecida congregación; hubiera 
parecido ante ellos como si se hubiese caído a lo más bajo de lo bajo.  
 Exactamente como este ejemplo, el Mundo del Islam y Asia es una 
mezquita enorme y los creyentes y los veraces dentro de ellos son la respetada 
congregación de la mezquita. Los jóvenes ociosos son los aduladores con 
mentes de niños. Los holgazanes disolutos son aquellos villanos que siguen a 
extranjeros y no tienen ni nación ni religión. Mientras que los espectadores 
extranjeros son los periodistas que esparcen las ideas de los extranjeros. Todos 
los musulmanes, especialmente los virtuosos y perfeccionados, tienen un lugar 
en la mezquita según su nivel; los ven y la atención está sobre ellos. Si ellos 
realizan acciones y obras que proceden de los mandamientos y de las sagradas 
verdades que el Sabio Corán enseña, con respecto a la sinceridad y a la 
complacencia Divina que son fundamentales en el Islam y si a través de sus 
estados recitan las aleyas Coránicas inmaterialmente, entonces se incluirán en la 

oración:  ِتY³َ®ِQْ ُ̄ ªْوَ ا ±َÁ³ِ®ِQْ ُ̄ ْ«ِª yْ�ِ�ْا َ­ّ·ُّٰ«ªøا que se pronuncia constantemente 

por todos los individuos del Mundo del Islam y tendrán una parte de ella y se 
conectarán a todos ellos con hermandad. Sólo su valor no será aparente para 
algunos extraviados que son como bestias dañinas y para algunos idiotas que 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   401 

 

son como niños con barba. Si el hombre reniega a todos sus ancestros, la fuente 
de honor y de todo el pasado, la causa de orgullo y abandona en el espíritu la 
carretera luminosa de sus predecesores rectos, que ellos consideraron como su 
punto de apoyo y realiza acciones siguiendo sus propios caprichos y sus 
pasiones, con hipocresía, buscando fama y siguiendo innovaciones, caerá a la 
posición más baja frente a toda la gente veraz y creyente. De acuerdo con:  

 ِ ٰÃّ¹ُ³ِرِ ا\ yُُ�³َْÀ ُµَّ²Yِ�َ ±ِ®ِQْ ُ̄ ªْا _َ ù~اyَ�ِ ¹ا£َُّb úا sin importar cuán común o ignorante 

sea el creyente, incluso si su mente no lo percibe, su corazón mira con frialdad y 
disgusto a personas tan engreídas y egoístas.  
 Y entonces, el hombre arrastrado por el amor a la posición y al rango y, 
obsesionado por el deseo de fama (el segundo hombre), desciende a lo más 
bajo de lo bajo frente a esa congregación infinita. Y obtiene una posición 
temporaria y desfavorable ante algunos holgazanes insignificantes, burlones y 
delirantes. Según la aleya: 

 َ±Á£َِّc ُ̄ ªْا َّÊúوٌّ اuُ�َ �ٍ�ْ]َِª ­ْ·ُ�ُ�َْ\ wٍWِ®َ¹َْÀ َُّءËrَِÊْاÓ 
encontrará algunos falsos amigos que serán dañinos en este mundo, tormento 
en el Reino Intermedio y enemigos en el Más Allá.  
 En cuanto al primer hombre, incluso si no suprime de su corazón el 
deseo de posición, con la condición de que tome la sinceridad y la 
complacencia Divina como base y no haga del rango y la posición su objetivo, 
alcanzará una especie de rango espiritual y uno tan glorioso que satisfará 
perfectamente su deseo de rango. Este hombre perderá algo insignificante, muy 
insignificante, y encontrará en lugar de ello muchas, muchísimas, cosas valiosas 
e inofensivas. Por cierto, ahuyentará algunas serpientes y encontrará numerosos 
seres bendecidos en su lugar; se familiarizará con ellos. O rechazará los 
avispones salvajes que pican y arrastrará para sí abejas bendecidas, las 
vendedoras de sharbatde misericordia. Comerá miel de sus manos y encontrará 
tantos amigos que de todas partes del mundo islámico su espíritu recibirá la 
refulgencia como el agua de Kawzar para embeber a través de sus oraciones, 
que pasarán a su libro de buenas obras.  
 En un momento, cuando al perpetrar un gran mal debido al deseo de 
fama, un hombre pequeño que ocupaba una posición mundanal elevada se 
volvió un hazmerreír a los ojos del Mundo Islámico, le hablé enseñándole el 
significado de la comparación anterior; lo golpeé en la cabeza con ello. Se 
sacudió bien, pero porque no había podido salvarme del deseo de rango y 
posición, mi advertencia no lo despertó. 
 Segunda Artimaña: Una de las emociones más importantes y 
fundamentales del ser humano es el temor. Los opresores maquinadores sacan 
mucho provecho de la vena del temor. Con ella dominan a los pusilánimes. Los 
agentes de los mundanales y los propagandistas de los extraviados toman 
ventaja de esta vena de la gente común y de los eruditos religiosos en 



402                                                                                                                         CARTAS 
particular. Los asustan y estimulan sus temores infundados. Por ejemplo, para 
arrojar a alguien de un techo hacia el peligro, un maquinador le muestra al 
temeroso algo que él cree que es dañino; estimula su temor y lo conduce 
gradualmente hacia el borde del techo; entonces lo hace caer y se rompe el 
cuello. De exactamente la misma manera, ellos hacen que la gente sacrifique 
cosas muy importantes a través de temores sin importancia. Pensando: “que no 
me pique un mosquito”, huyen hacia la boca del dragón. 
 Una vez, una persona eminente – que Allah tenga misericordia de él – 
temía subirse a un bote. Una tarde, caminamos juntos en Estambul hacia el 
Puente. Teníamos que subirnos a un bote; no había otro transporte y teníamos 
que ir a Eyüp Sultán. Yo insistí. Él dijo: “Tengo miedo. ¡Tal vez nos 
hundamos!” Le dije: “¿Cuántos botes crees que hay aquí en el Cuerno de 
Oro?” Respondió: “Tal vez mil”. Entonces le pregunté: “¿Cuántos botes se 
hunden en un año?” Dijo: “Uno o dos. Algunos años, ninguno”. Le pregunté: 
“¿Cuántos días hay en un año?” “Trescientos sesenta”, respondió. Entonces le 
dije: “La posibilidad de hundirse, que hace surgir temores infundados en ti y te 
ponen ansioso, es una en trescientas sesenta mil. Alguien que tiene miedo de 
esa posibilidad no es un ser humano, ¡no podría ni siquiera ser un animal!” 
Entonces le pregunté: “¿Cuánto tiempo crees que vivirás?” Respondió: “Soy 
viejo; tal vez viva otros diez años”. Entonces le dije: “Debido a que la hora 
señalada de la muerte es secreta, todos los días existe la posibilidad de morir. 
En cuyo caso, podrías morir cualquier día de los tres mil seiscientos. Verás, no 
es una posibilidad de una en trescientas mil como el bote; más bien es una en 
tres mil, que podrías morir hoy; entonces, ¡tiembla y llora y escribe tu 
testamento!” Entró en razones y lo llevé temblando a subir al bote. Cuando 
estábamos arriba, le dije: “¡Allah Todopoderoso dio el sentido del temor para 
preservar la vida, no para destruirla! No dio la vida para hacerla una carga, una 
dificultad, un dolor o un tormento. Si el temor es debido a una posibilidad de 
una de dos, tres o cuatro, o incluso una en cinco o seis, es un temor preventivo 
y puede ser lícito. Pero temer a una posibilidad de una en veinte, treinta o 
cuarenta ¡es un temor infundado y hace de la vida una tortura!” 
 Y entonces, hermanos míos, si quienes adulan a los ateos los atacan 
atemorizándolos para renunciar a vuestra yihad espiritual sagrada, díganles: 
“Somos el partido del Corán. Según la aleya: 

¹ُ��ِYoََª ُµَª Yَّ²نَ  úوَ  ا yَ¦ْ ّwِªا Y³َªْ َ{َّ² ±ُoَْ² Yَّ² úا estamos  en el fuerte del Corán. La 

aleya:  ©ُÁ¦ِ¹َªْو²َِْ�َ­ ا ُ ٰÃّا Y³َُ]�ْnَ es un bastión firme que nos rodea. A través 

del temor de la posibilidad de una un miles de algún daño menor que viene de 
nuestras vidas efímeras aquí, ¡no pueden conducirnos por vuestros propios 
caprichos por un camino que con un cien por ciento de posibilidades causará 
un daño multiplicado por cientos de miles para nuestras vidas eternas!” Y digan 
también: “¿Hay alguien que ha sufrido daño por Said Nursi, nuestro amigo en 
el servicio del Corán y Maestro y encargado de conducir este servicio sagrado, o 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   403 

 

de los veraces como nosotros que somos sus compañeros en el camino de la 
verdad? ¿Hay alguien que haya sufrido algún problema debido a sus alumnos 
cercanos, para que podamos sufrirlo también? ¿Entonces, deberíamos estar 
ansiosos por la posibilidad de sufrirlo? Este hermano vuestro tiene miles de 
amigos y hermanos del Más Allá. A pesar de que por veinte o treinta años tuvo 
un rol efectivo en la vida social de este mundo, no hemos oído de que ni uno 
solo de nuestros hermanos haya sufrido daño por él. En especial en esa época 
que llevaba el garrote de la política. Ahora en lugar de ese garrote, tiene la luz 
de la realidad. Por cierto, hace mucho tiempo lo mezclaron con el Incidente del 
Treinta y Uno de Marzo y aplastaron a algunos de sus amigos, pero más tarde 
fue evidente que el asunto había surgido debido a otros. Sus amigos sufrieron 
desgracias, no por él, sino por sus enemigos. Además, en ese momento, él salvó 
a muchos de sus amigos. Entonces demonios como ustedes no deberían entrar 
en sus mentes para hacernos arrojar una tesorería eterna a través del temor de 
un peligro cuya posibilidad es una no en mil sino en miles”. ¡Deberían decir 
eso, golpear a aquellos aduladores extraviados en la boca y ahuyentarlos! Y 
díganles esto: 
 “Y si la posibilidad de la muerte no es una en cientos de miles sino en 
un ciento por ciento probable, si tenemos una pizca de mente, ¡no nos 
asustaremos, lo dejaremos y huiremos!” Porque se ha visto a través de repetidas 
experiencias, y se ve, que la calamidad que acontece sobre quienes traicionan a 
su hermano mayor y a su Maestro en épocas de peligro, los golpea primero. Y 
son castigados sin misericordia y son humillados con desprecio. Tanto muertos 
físicamente como con sus espíritus humillados, están muertos en significado. 
Quienes los atormentan no sienten lástima por ellos porque dicen: “Ya que han 
traicionado a su Maestro que era leal y bueno con ellos, deben ser 
absolutamente despreciables y no merecen lástima sino desprecio”.  
 Sí, la realidad es esta. También, si un tirano inescrupuloso arroja a 
alguien al suelo y se para sobre él ciertamente para aplastar su cabeza con su 
pie y el hombre en el suelo besa el pie de ese opresor salvaje, a través de su 
humillación, su corazón será aplastado antes que su cabeza y su espíritu morirá 
antes que su cuerpo. Perderá su cabeza, y su dignidad y orgullo serán 
destruidos. Al mostrar debilidad ante ese tirano salvaje sin conciencia, lo induce 
para aplastarlo. Pero si el oprimido bajo su pie escupe el rostro del tirano, 
salvará su corazón, su espíritu y su cuerpo, será un mártir oprimido. Sí, 
¡escupan los rostros sinvergüenzas de los opresores! 
 Una vez, cuando los británicos habían destruido las armas sobre el 
Bósforo y habían ocupado Estambul, el clérigo a cargo de la Iglesia Anglicana, 
el establecimiento religioso principal de ese país, le hizo seis preguntas religiosas 
a la Oficina del Sheik al-Islam. Yo era miembro de la Darü'l-Hikmeti'l-Islamiye 
en esa época. Me pidieron que yo las responda diciendo que querían una 
respuesta de seiscientas palabras para sus seis preguntas. Pero les dije: “¡No las 
responderé con seiscientas palabras ni siquiera con seis palabras ni siquiera con 
una sola palabra sino con un buen escupitajo! Porque ustedes pueden ver ese 
gobierno; ni bien pusieron un pie en nuestro Bósforo, su clérigo arrogantemente 



404                                                                                                                         CARTAS 
nos hizo preguntas. Frente a esto, se debería escupir en su rostro. Entonces, 
¡escupan los rostros despiadados de aquellos tiranos!” Y ahora digo: 
 ¡Hermanos míos! Ya que en una época un gobierno tiránico como el 
británico invadía, la protección del Corán era suficiente para mi, a pesar del 
peligro de confrontarlos de esta manera a través de la lengua de la imprenta 
siendo un cien por ciento, es ciertamente cien veces más suficiente para ustedes 
frente al daño que viene hacia ustedes de la mano de matones insignificantes, 
cuya posibilidad es sólo una en cien. 
 Además, ¡hermanos míos! La mayoría de ustedes han hecho vuestro 
servicio militar. Quienes no, seguramente han oído esto. Y quienes no lo han 
oído, permítanle que lo oigan de mí: “Quienes reciben la mayoría de las heridas 
son quienes abandonan sus trincheras y huyen. Mientras que quienes reciben 
pocas heridas son quienes permanecen en las trincheras”. 
 El significado alusivo de esta aleya: 

 ْ­§ُÁ¢َِË®ُ ُµَّ²Yِ�َ ُµ³ْ®ِ َُونyّ�َِb ىwَِّªا ù¹ْت َ̄ ªْنَّ ا úا ©ُْ¢ 
muestra que ¡quienes huyen son más propensos a encontrar la muerte por su 
huida! 

Tercera Artimaña De Satanás: Cazan a muchas personas a través de la 
codicia. 
 Hemos demostrado en muchos tratados con pruebas certeras que han 
surgido de las aleyas claras del Sabio Corán que “El sustento lícito no viene 
según el poder y la voluntad sino en relación al nivel de la impotencia y la 
necesidad”. Hay numerosos signos, indicios y numerosas evidencias que 
demuestran esta verdad. Por ejemplo: 
 Los árboles, que son una clase de seres vivos y necesitan sustento, 
permanecen en sus lugares y su sustento se apresura a llegar a ellos, mientras 
que, debido a que los animales persiguen a su sustento con ambición, no son 
alimentados con tanta perfección como los árboles. 
 También, a pesar de que los peces son los animales más tontos e 
impotentes y se encuentran en la arena, que sean alimentados de la mejor 
manera hasta generalmente parecer gordos mientras que los animales 
inteligentes y capaces como los monos y los zorros son débiles y delgados por 
su sustento escaso, muestra que “el medio para el sustento no es el poder sino 
la necesidad”.  
 También, el sustento delicado de todos los jóvenes, ya sean humanos o 
animales, y un regalo muy delicado de la tesorería de misericordia como la 
leche que se les otorga de una manera inesperada debido a la compasión por 
su debilidad e impotencia y las circunstancias difíciles de los animales salvajes, 
muestran que el medio para el sustento lícito es la impotencia y la necesidad, no 
es la inteligencia ni el poder.  
 También, entre las naciones del mundo no hay ninguna que persiga el 
sustento más que la nación judía, que se destaca por su codicia intensa. 
Mientras que han sufrido más que nadie de los medios de vida pobres entre la 
degradación y la pobreza. Incluso los ricos entre ellos viven de manera 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   405 

 

humillante. De cualquier modo, los bienes que han adquirido por medios ilícitos 
como la usura no son sustento lícito para que pudieran refutar nuestra discusión 
aquí.  
 También, la pobreza de muchas figuras y eruditos literarios y la riqueza 
de mucha gente estúpida muestra que el medio para atraer el sustento no es la 
inteligencia ni el poder sino la impotencia y la necesidad; es sometiéndose a 
Allah mientras que se confía en Él y suplicar con las palabras, el estado y las 
obras.  

 La aleya:  ُ±Ácِ َ̄ ªْةِ ا َ¹ّ£ُªْاقُ ذُو ا زَّ َyّª¹َ ا¶ُ َÃّنَّ ا úا  proclama  esta verdad y 

es una prueba poderosa y firme de nuestra aserción que todas las plantas y los 
animales y jóvenes recitan. Cada grupo de seres que busca sustento recita la 
aleya a través de su estado. 
 Ya que el sustento es asignado y otorgado y quien lo da es Allah 
Todopoderoso y ya que Él es Compasivo y Munificente, dejen que quienes se 
degradan a sí mismos a través de las ganancias ilícitas de una manera que 
acusa a Su misericordia e insulta Su munificencia, dándoles sus conciencias e 
incluso ciertos asuntos sagrados como sobornos y aceptando cosas que son 
ilegales y desfavorables, déjenlos reflexionar sobre qué tan locura extrema es 
esto.  
 Sí, ‘los mundanales’ y en especial los extraviados no dan su dinero 
fácilmente; lo venden a un precio elevado. A veces algo que puede ayudar un 
poco en un año de vida mundanal es el medio para destruir la infinita vida 
eterna. Y a través de esa codicia vil, la persona se arroja la ira Divina sobre sí 
mismo e intenta atraer el consentimiento de los extraviados. 
 ¡Hermanos míos! Si quienes adulan a ‘los mundanales’ y los embusteros 
entre los extraviados los agarran debido a esta vena débil de la naturaleza 
humana, piensa en la verdad anteriormente mencionada y tomen a este pobre 
hermano vuestro como ejemplo. Les aseguro con toda mi fuerza que la 
satisfacción y la frugalidad les aseguran vuestras vidas y vuestro sustento más 
que un salario. Especialmente cualquier dinero ilegal que les den, querrán un 
precio mil veces más elevado a cambio. También puede ser un obstáculo para 
el servicio del Corán, que puede abrirles una tesorería eterna o puede hacerlos 
haraganear en ese servicio. Y eso sería una pérdida tan grande y vacía que 
incluso si les dieran mil salarios por mes no podrían llenar su lugar. 
 Advertencia: Los extraviados no son capaces de defenderse ni de 
responder a las verdades de la fe y del Corán que tomamos del Sabio Corán y, 
en consecuencia, diseminan la intriga y engañando, emplean trampas de 
decepción y artimañas. Quieren engañar a mis amigos a través del deseo de 
posición, codicia y temor y para refutarme al atribuirme ciertas cosas. En 
nuestro sagrado servicio, siempre actuamos positivamente. Pero 
desafortunadamente, a veces la tarea de quitar los obstáculos del camino de 
algún asunto bueno nos obliga a actuar negativamente. 



406                                                                                                                         CARTAS 
 Es debido a esto que estoy advirtiéndoles a mis hermanos en lo que se 
refiere a los tres puntos mencionados anteriormente, frente a la propaganda 
astuta de los embusteros. Intento rechazar los ataques con los que los apuntan. 
 El ataque más significativo ahora es hacia mi persona. Dicen: “Said es 
un kurdo. ¿Por qué le muestran tanto respeto y lo siguen?” Entonces me veo 
obligado a mencionar la Cuarta Artimaña de Satanás con el idioma del Viejo 
Said, a pesar de que no quiero, para silenciar a estos villanos. 

Cuarta Artimaña De Satanás: Para engañar a mis hermanos y estimular 
sus sentimientos nacionalistas, ciertas personas irreligiosas que ocupan 
posiciones elevadas y me atacan por medio de la propaganda, a través de los 
dictámenes de Satanás y las sugerencias de los extraviados, dicen: “Ustedes son 
turcos. Gracias a Allah, entre los turcos hay eruditos religiosos y gente de 
perfección de todo tipo. Said es un kurdo. Trabajar con alguien que no 
comparte vuestra nacionalidad no es patriota”.  
 La Respuesta: ¡Tú, persona miserable sin religión! Todas las alabanzas 
sean para Allah, yo soy musulmán. En todo momento hay trescientos cincuenta 
millones de miembros de mi sagrada nación. Busco refugio en Allah cien mil 
veces de sacrificar trescientos cincuenta millones de hermanos que establecen 
una hermandad eterna y quienes me ayudan con sus oraciones y entre los que 
hay una vasta mayoría de kurdos, porque la idea de racismo y nacionalismo 
negativo y de obtener en lugar de aquellos innumerables hermanos bendecidos 
algunos que se han embarcado en un camino que es sin religión o que no 
pertenece a ninguna escuela de jurisprudencia, que llevan el nombre de kurdos 
y son considerados como pertenecientes al pueblo kurdo. ¡Oh, tú sin religión! 
Debería haber habido idiotas como tú que abandonarían la hermandad eterna 
de una comunidad beneficiosa y luminosa de trescientos cincuenta millones de 
verdaderos hermanos para obtener la hermandad – que incluso en este mundo 
no tiene beneficio – de un puñado de húngaros infieles o de turcos que han 
perdido su religión y se volvieron extranjeros. Ya que, en el Tercer Asunto de la 
Carta Veintiséis hemos mostrado junto con evidencias la naturaleza del 
nacionalismo negativo y sus daños, los referimos a ello y aquí sólo explicamos 
una verdad que se mencionó brevemente al final del Tercer Asunto. Es como 
sigue: 
 Les digo a esos desviados irreligiosos pseudo-patriotas que se esconden 
bajo el velo del turquismo y en realidad son enemigos de los turcos: “Estoy 
conectado de cerca y con sinceridad por medio de una hermandad eterna y 
verdadera con la nación del Islam, con los creyentes de este país que se llaman 
turcos. En cuanto al Islam, tengo un amor orgulloso y parcial por los hijos de 
esta tierra quienes por cerca de mil años victoriosamente llevaron el estandarte 
del Corán hasta cada esquina del mundo. En cuanto a ti, ¡impostor pseudo 
patriota! Posees de una manera que los hará olvidarse del verdadero orgullo 
nacional de los turcos, una hermandad metafórica, racial, temporal y llena de 
odio. Te pregunto: ¿La nación turca consiste sólo de jóvenes negligentes y 
apasionados de entre veinte y cuarenta años? ¿Y lo que es beneficioso para 
ellos y les servirá – como lo exige el patriotismo nacionalista – es una educación 
extranjera que sólo aumentará su negligencia, los acostumbrará a la 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   407 

 

inmoralidad y los alentará hacia lo que está prohibido? ¿Es para sonreírlos 
temporalmente, lo que los hará llorar en la ancianidad? Si el patriotismo 
nacionalista consiste en esto, y esto es el progreso y la felicidad de la vida, sí, si 
tú eres un turquista y nacionalista como ese, yo huyo de ese tipo de turquismo 
¡y tú puedes huir de mí también! Si tienes incluso una pizca de patriotismo, 
inteligencia y justicia, considera las siguientes divisiones de la sociedad y dame 
una respuesta. Es así: 
 Los hijos de esta tierra conocidos como la nación turca consisten de seis 
partes: La primera parte es la de los rectos y piadosos. La segunda es la de los 
enfermos y quienes sufren de desastres. La tercera es la de los ancianos. La 
cuarta es la de los niños. La quinta es la de los pobres y débiles. Y la sexta es la 
de los jóvenes. ¿Los primeros cinco grupos no son turcos? ¿No tienen una parte 
de patriotismo nacionalista? ¿Debe irritar a los cinco grupos, destruir su placer 
en la vida y destruir aquellas cosas que los consuelan en el camino para darle 
un disfrute embriagado al sexto grupo es el patriotismo nacionalista o enemistad 
a esa nación? Según la regla de “la palabra está con la mayoría”, lo que daña a 
la mayoría es desfavorable, ¡no amigable! 
 Te pregunto, ¿el beneficio más grande de los creyentes y los piadosos, 
el primer grupo, se encuentra en una civilización de tipo extranjero? ¿O se 
encuentra en pensar en la felicidad eterna por medio de las verdades de la fe, 
en viajar por el camino de la verdad por el que están muy deseosos, y amantes 
y en encontrar un verdadero consuelo? El camino que los extraviados y los 
patriotas falsos como tú han tomado extingue las luces espirituales de la gente 
piadosa de fe, destruye su verdadero consuelo y muestra a la muerte como la 
nada eterna y a la tumba como la puerta hacia la separación eterna.  
 ¿Los beneficios de quienes sufren desastres, los enfermos y quienes 
están desesperados en la vida, quienes conforman el segundo grupo, se 
encuentran en el camino de una civilización irreligiosa de tipo extranjera? 
Porque aquellos desafortunados quieren una luz, un consuelo. Quieren una 
recompensa a cambio por las calamidades que han sufrido. Quieren tomar 
venganza sobre quienes los han oprimido. Quieren repeler los horrores en la 
puerta de la tumba, a la que se están acercando. A través de su falso 
patriotismo, aquellos que son como ustedes hunden una aguja en los corazones 
de aquellas infelices víctimas de desastres que necesitan tanto la compasión, 
tranquilidad y sanación de ellos. ¡Ustedes los golpean en la cabeza! ¡Ustedes 
destruyen sin misericordia todas sus esperanzas! ¡Los arrojan a la desesperación 
absoluta! ¿Es esto el patriotismo nacionalista? ¿Es así cómo ustedes proveen de 
beneficios a la nación? 
 Los ancianos, el tercer grupo, forman un tercio. Ellos se están 
aproximando a la tumba, acercándose a la muerte, distanciándose del mundo, 
acercándose al Más Allá. ¿Sus beneficios, luces y consuelos se encuentran al 
escuchar las aventuras crueles de tiranos como Hulagu y Jenghiz? ¿Tienen un 
lugar en vuestros movimientos de tipo moderno que hacen que se olvide el Más 
Allá, se ate a una persona al mundo, no tienen resultados y tienen el significado 
del declive mientras que es sólo un progreso aparente? ¿La luz del Más Allá se 



408                                                                                                                         CARTAS 
encuentra en el cine? ¿El verdadero consuelo se encuentra en el teatro? Si el 
patriotismo nacionalista es en efecto para degollarlos con un cuchillo inmaterial 
y les da la idea de que “estás siendo obligado hacia la nada eterna” y para 
transformar la tumba, que ellos consideran como el portón de misericordia, en 
la boca del dragón y respirar en sus oídos inmateriales: “¡Ustedes también 
entrarán allí!”; si, mientras que estos ancianos infelices quieren respeto del 
patriotismo, eso es lo que es, ¡“busco refugio en Allah” cien mil veces de ese 
patriotismo! 
 El cuarto grupo es el de los niños. Éstos quieren bondad del patriotismo 
nacionalista; esperan compasión. También, con respecto a su debilidad e 
impotencia, sus espíritus pueden expandirse al conocer a un Creador 
compasivo y poderoso; sus habilidades pueden desplegarse de maneras felices. 
Al ser inculcados con confianza en Allah que surge de la fe y con sumisión al 
Islam que puede resistir los temores increíbles y las situaciones del mundo en el 
futuro, estos inocentes pueden mirar la vida con entusiasmo. ¿Se podría 
alcanzar esto al enseñarles cosas relacionadas al progreso de la civilización, con 
el que tienen poca conexión, y a los principios de la filosofía sin luz y 
puramente materialista, que destruye su fuerza espiritual y extingue sus 
espíritus? Si el ser humano consistiera sólo de un cuerpo animal y no tuviera 
mente en su cabeza, tal vez estos principios extranjeros que ustedes llaman 
educación civilizada y educación nacional podrían haberles brindado a estos 
niños inocentes algún beneficio mundanal en forma de entretenimiento infantil 
temporario. Ya que aquellos inocentes serán arrojados a las agitaciones de la 
vida y ya que ellos son seres humanos, seguramente tendrán deseos difíciles de 
alcanzar en sus pequeños corazones y grandes objetivos nacerán en sus 
pequeñas cabezas. Ya que la realidad es así, lo que requiere la compasión por 
ellos es poner en sus corazones en forma de fe en Allah y fe en el Más Allá un 
apoyo extremadamente poderoso y un lugar de recursos inagotables frente a su 
necesidad e impotencia infinita. La bondad y la compasión hacia ellos son de 
esta manera. De lo contrario, por la embriaguez del patriotismo nacionalista, 
tiene el significado de degollar a aquellos desdichados inocentes, como una 
madre loca que degüella a su hijo con un cuchillo. Es una crueldad salvaje y un 
tirano malo, como sacarles sus cerebros y corazones y hacer que se lo coman 
para alimentar sus cuerpos.  
 El quinto grupo es el de los pobres y débiles. Los pobres, quienes por su 
pobreza, sufren mucho por las cargas pesadas de la vida y los débiles, que 
sufren por las agitaciones increíbles de la vida, ¿no reciben una parte del 
patriotismo nacionalista? ¿En los movimientos que ustedes han instituido bajo el 
nombre del estilo extranjero, movimientos que son el medio para la fama y la 
miseria de algunos ricos viles o para algunas tiranías que tienen poder, se 
encuentra una civilización revelada como la del Faraón, que sólo aumenta la 
desesperación y el sufrimiento de estos desafortunados? El remedio para la 
herida de la indigencia de estos pobres se encuentra no en la idea del racismo 
sino en la sagrada farmacia del Islam. Los débiles no pueden recibir fuerza y 
resistencia de la filosofía del naturalismo, que es oscuro, carece de conciencia y 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   409 

 

está ligado a la casualidad; ¡más bien pueden obtener fuerza del patriotismo 
Islámico y de la sagrada nación del Islam! 
 El sexto grupo es el de los jóvenes. Si la juventud de estos jóvenes 
hubiera sido perpetua, el vino que les han dado a beber a través del 
nacionalismo negativo hubiera tenido algún beneficio o uso temporario. Pero al 
entrar en razones dolorosamente cuando avanzan en edad, al despertarse de 
ese sueño dulce en la mañana de la ancianidad, la angustia y el pesar de la 
embriaguez placentera de la juventud los hará llorar y la pena del paso de su 
sueño placentero les provocará mucho dolor. Los hará exclamar: “¡Alas! Mi 
juventud se ha ido y mi vida ha partido y me estoy aproximando a la tumba de 
modo de arruinado; ¡si sólo hubiera utilizado mi cabeza!” ¿La parte del 
patriotismo nacionalista para este grupo es disfrutar breve y temporariamente y 
hacerlos llorar con pesar por mucho tiempo? ¿O su felicidad mundanal y placer 
en la vida se encuentra al hacer permanente por medio de la adoración esa 
juventud efímera al gastar el botín de la juventud delicada y dulce, no a modo 
de disipación, sino en el camino recto, en forma de ofrecer las gracias por la 
bendición y de esa manera ganar juventud eterna en el Reino de Dicha? ¡Dilo si 
tienen un gramo de inteligencia! 
 En Breve: Si la nación turca consistiera sólo de jóvenes que son el sexto 
grupo y si su juventud fuera perpetua y no tuvieran otro lugar más que en este 
mundo, vuestro movimiento de estilo extranjero bajo la pantalla de turquismo 
se podría haber contado como patriotismo nacionalista. Entonces ustedes 
podrían haber sido capaces de decirme, alguien que le da poca importancia a la 
vida de este mundo, considera que el racismo es una enfermedad como ‘la 
enfermedad extranjera’, intenta evitar que la juventud persiga entretenimientos 
y vicios ilícitos y vino al mundo en otro país: “Él es un kurdo. ¡No lo sigan!”, 
podrían haber tenido derecho a decirlo. Pero ya que, como se explicó antes, los 
hijos de esta tierra, que van bajo el nombre de turcos, consisten en seis grupos, 
provocarle daño a cinco de los grupos y arruinarle el placer de la vida y 
brindarle un placer temporario y mundanal cuyas consecuencias son malas a 
solo un grupo, más bien, intoxicarlo, no es amistad hacia la nación turca; es 
enemistad. 
 Sí, según la raza, no cuento como turco, pero he trabajado con toda mi 
fuerza, con absoluto entusiasmo, de manera compasiva y fraternal, para el 
grupo de los que temen a Allah y los afectados por desastres y los ancianos y los 
niños y los débiles y los pobres entre los turcos. He trabajado para los jóvenes 
también, que son el sexto grupo; quiero que renuncien a las acciones ilícitas que 
envenenará sus vidas mundanales, destruirá sus vidas en el Más Allá y por una 
hora de risas les producirá un año de llanto. Las obras que he tomado del 
Corán y he publicado en idioma turco – no sólo estos seis o siete años, sino 
durante veinte años – están allí para que todos los vean. Sí, Alabado sea Allah, 
a través de estas obras derivadas de la mina de luces del Sabio Corán, les 
muestra la luz que el grupo de los ancianos quiere más que nada. Los remedios 
más eficaces del Sabio Corán para los que sufren desastres y los enfermos se 
muestran en la sagrada farmacia del Corán. A través de esas luces del Corán, la 



410                                                                                                                         CARTAS 
puerta de la tumba, que provoca más pensamiento a los ancianos que cualquier 
otra cosa, se muestra como la puerta de la misericordia y no como la puerta 
que lleva a la ejecución. Un punto muy poderoso de apoyo frente a las 
calamidades y cosas dañinas que confrontan los sensibles corazones de los 
niños y un lugar de recursos para encontrar todas sus esperanzas y deseos se 
han extraído de la mina del Sabio Corán y se han demostrado y de hecho se 
han beneficiado de ellos. Y las obligaciones pesadas de la vida que aplasta a la 
mayoría de los pobres y débiles se alivianan con las verdades de la fe del Sabio 
Corán. 
 Así, estos cinco grupos son cinco de seis partes de la nación turca y 
estamos trabajando para su beneficio. El sexto grupo es el de los jóvenes. 
Sentimos una fraternidad poderosa hacia los buenos entre ellos. Pero entre 
aquellos que se han desviado del camino correcto como tú, ¡no hay amistad 
posible! Porque no reconocemos como turcos a quienes abrazan el extravío y 
quieren abandonar a la nación Islámica que sostiene todas las verdaderas 
causas de orgullo de los turcos. ¡Los consideramos como extranjero que se 
esconden detrás de la pantalla del turquismo! Porque incluso si afirman ser 
turquistas cien mil veces más, no podrían engañar a los veraces porque sus 
acciones y obras negarían lo que afirman. 
 ¡Oh, ustedes que siguen los caminos extranjeros y ustedes, desviados, 
que intentan hacer que mis verdaderos hermanos me miren con frialdad a 
través de vuestra propaganda! ¿Cómo benefician ustedes a esta nación? 
Extinguen las luces del primer grupo, el de los piadosos y rectos. Esparcen 
veneno sobre las heridas del segundo grupo, el de los que merecen bondad y 
cuidado. Destruyen el consuelo del tercer grupo, el de los que más merecen 
respeto y los arrojan a la desesperación. Destruyen por completo la fuerza 
espiritual del cuarto grupo, el de los que verdaderamente necesitan compasión 
y extinguen su verdadera humanidad. Hacen infructíferas las esperanzas y los 
llamados de ayuda del quinto grupo, el de los que más necesitan asistencia, 
ayuda y consuelo, y en sus ojos, ustedes convierten la vida en algo más 
horrendo que la muerte. Y al sexto grupo, el de los que necesitan ser advertidos 
y deben entrar en razones, ustedes le dan tanto vino embriagador para beber en 
el sueño de la juventud que su resaca es verdaderamente dolorosa y terrible. 
¿Es este vuestro patriotismo nacionalista por el que ustedes sacrifican tantas 
cosas sagradas? ¿Es esto lo que el turquismo tiene para ofrecerle a los turcos? 
¡Busco refugio en Allah de ello cien mil veces? 
 ¡Señores! Sé que cuando son derrotados frente a la verdad, ustedes 
recurren a la fuerza. Según el hecho de que el poder yace en la verdad, no en la 
fuerza, pueden prender fuego el mundo alrededor de mi cabeza, pero esta 
cabeza, que se ha sacrificado por la verdad del Corán, no se inclinará ante 
ustedes. Y les digo esto, que no sólo una cantidad limitada de personas como 
ustedes que de hecho son despreciados por la nación, sino también, si miles 
como ustedes fueran hostiles materialmente conmigo, no les prestaría atención, 
no le daría más valor que a los animales injuriosos. Porque ¿qué pueden 
hacerme? Todo lo que pueden hacer es o bien terminar con mi vida, o arruinar 
mi servicio. No estoy apegado a nada más en el mundo aparte de estos dos. En 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   411 

 

cuanto a la hora señalada que le acontece a la vida, creo con certeza de 
testimonio que no cambia, está determinada. Ya que esto es así, si muero como 
un mártir en el camino de la verdad, no me abstengo de ello, lo espero con 
anhelo. En especial ya que soy anciano; encuentro difícil de creer que viviré un 
año más. Transformar la vida aparente de un año en vida eterna y duradera 
por medio del martirio es un objetivo más elevado para quienes son como yo. 
En cuanto al servicio, las alabanzas sean sobre Allah, a través de Su 
misericordia, Allah Todopoderoso ha dado tantos hermanos en el servicio de la 
fe y del Corán que con mi muerte, se llevará a cabo en numerosos centros en 
lugar de uno. Si mi lengua fuera silenciada por la muerte, lenguas poderosas 
hablarán en su lugar, continuando ese servicio. Incluso puedo decir que tal 
como al entrar a la tierra y morir, una sola semilla produce la vida de un brote, 
luego cien semillas realizan sus deberes en lugar de una, ¡así también alimento 
la esperanza de que mi muerte será el medio para que el servicio sea más 
grande de lo que fue mi vida! 
 Quinta Artimaña De Satanás: Sacando provecho del egoísmo, los 
seguidores de los extraviados quieren alejar a mis hermanos de mí. 
Verdaderamente, la vena más peligrosa del ser humano es el egoísmo. Es su 
vena más débil también. Ellos pueden hacer que la gente haga cosas terribles al 
alentarla. ¡Hermanos míos! ¡Tengan cuidado, no les permitan que los golpeen 
con el egoísmo, no les permitan que los cacen con él! Deberían saber que en 
este siglo los extraviados se han montado al ego y están galopando a través de 
los valles del extravío. Los veraces deben renunciar al ego si no es para servir a 
la verdad. Incluso si una persona está justificada a usar el ego, ya que se 
parecerá a los otros y ellos creerán que también es egoísta como ellos, es una 
injusticia para el servicio de la verdad. En todo caso, el servicio del Corán 
alrededor del que estamos reunidos no acepta el ‘yo’ y requiere del ‘nosotros’. 
Dice: “No digan ‘yo’, digan ‘nosotros’”.  
 Por supuesto, ustedes se han dado cuenta de que este pobre hermano 
vuestro no comenzó con el ‘yo’. Y no hizo que ustedes lo sirvieran. Por cierto, 
se mostró ante ustedes como un siervo del Corán sin egoísmo. No se gusta a sí 
mismo y ha tomado como su camino el no tomar la parte de su ego. En todo 
caso, él les ha demostrado con evidencias decisivas que las obras que se han 
presentado para el beneficio son propiedad de todos; es decir, han surgido del 
Sabio Corán. Nadie puede reclamar propiedad por ellos a través de su ego. 
Incluso si, suponiendo lo imposible, yo los reclamara como propios a través de 
mi ego, como uno de mis hermanos dijo: ya que esta verdad de verdad 
Coránica se ha abierto, los eruditos y quienes buscan la perfección no deberían 
considerar mis defectos e insignificancia ni contenerse de seguirme; no deberían 
considerarse a sí mismos como autosuficiente. Por cierto, las obras de los 
anteriores eruditos religiosos rectos y exigentes son una gran tesorería suficiente 
para cada enfermedad, pero a veces sucede que la llave tiene más importancia 
que la tesorería, porque la tesorería está cerrada mientras que la llave puede 
abrir muchas tesorerías.  



412                                                                                                                         CARTAS 
 Considero que aquellos cuyo egoísmo con respecto a su aprendizaje es 
excesivo han comprendido que los tratados de Risale-i Nur que se han 
publicado son cada uno las llaves de las verdades del Corán y las espadas de 
diamante que golpean a quienes intentan negar esas verdades. Los virtuosos y 
las personas que tienen egoísmo con respecto a su aprendizaje  deberían saber 
que ellos se vuelven los estudiantes y alumnos no de mi persona sino del Sabio 
Corán y yo soy compañero de estudio de ellos. 
 Y entonces, si, suponiendo lo imposible, yo afirmara ser el maestro, ya 
que tenemos un camino para salvar a todas las clases de gente de fe – desde la 
gente común hasta las clases altas – de las dudas y del escepticismo al que están 
expuestas, entonces permitan que esos eruditos encuentren una solución más 
fácil o dejen que tomen parte de nuestra solución y la enseñen y la apoyen. 
Hay una amenaza grave hacia los ‘malos eruditos religiosos’. Los eruditos 
religiosos deben ser especialmente cuidadosos en esta época. Entonces 
supongan, como mis enemigos, que yo realizo un servicio como este en nombre 
del egoísmo. Ya que una gran cantidad de gente renuncia a su egoísmo y se 
reúne alrededor de un hombre parecido a un Faraón con absoluta lealtad para 
algún objetivo mundanal y nacional, y llevara a cabo su trabajo con absoluta 
solidaridad, ¿este hermano vuestro no tiene derecho a pedirles vuestra 
solidaridad alrededor de las verdades del Corán al renunciar al egoísmo, como 
aquellos cabos de esa sociedad mundanal, mientras que oculte su egoísmo? Si 
incluso el más grande de los eruditos entre ustedes no estuviera de acuerdo, ¿no 
estarían equivocados? 
 ¡Hermanos míos! El aspecto más peligroso del egoísmo en nuestro 
trabajo es los celos. Si no es puramente por Allah, los celos interfieren y lo 
arruinan. Tal como una de las manos de una persona no puede estar celosa de 
la otra y su ojo no puede envidiar su oído y su corazón no puede competir con 
su razón, así también cada uno de ustedes es como un sentido, un miembro, de 
la personalidad colectiva de la totalidad que conformamos. No es ser rivales de 
los otros, al contrario, es estar orgullosos y complacidos por las buenas 
cualidades de los otros es una tarea básica que surge de la conciencia.  
 Queda una cosa más y es la más peligrosa: entre ustedes y entre 
vuestros amigos, sentir celos de este pobre hermano vuestro es muy peligroso. 
Hay eruditos de prestigio entre ustedes y algunos eruditos son egoístas con 
respecto al aprendizaje. Incluso si ellos mismos son modestos, son egoístas en 
ese sentido. No pueden renunciar a ello fácilmente. Cuanto mucho agarran sus 
corazones y mentes, sus almas malignas quieren eminencia por su egoísmo con 
respecto a su aprendizaje, venderse a sí mismos, e incluso disputar los tratados 
que se han escrito. A pesar de que sus corazones aman los tratados y sus 
mentes los aprecian y reconocen su valor, debido a los celos que surgen del 
egoísmo de aprendizaje, sus almas malignas quieren reducir el valor de la 
colección Risale-i Nur, como si alimentaran una enemistad implícita contra ella, 
para que los productos de sus propios pensamientos puedan competir con ella y 
venderse como ella. Pero a ellos tengo que decirles esto: 
 Incluso si aquellos en este círculo de la enseñanza Coránica son eruditos 
líderes y muyytahids, sus deberes con respecto a las ciencias de la fe son sólo 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   413 

 

explicaciones y aclaraciones de los tratados de Risale-i Nur que se han escrito o 
es ordenarlos. Porque he comprendido a través de muchos signos que nos han 
encargado el deber de dictar fatwas con respecto a estas ciencias de la fe. Si 
alguien dentro de nuestro círculo escribe alguna cosa fuera de una explicación o 
aclaración debido a un sentimiento de su alma maligna que surge del egoísmo 
del aprendizaje, será como una disputa fría o un mimetismo deficiente. Porque 
se ha establecido a través de numerosas evidencias y numerosos signos que las 
partes de Risale-i Nur han surgido del Corán. Según la regla de la división de 
labores, ¡cada uno de nosotros ha asumido una tarea y hacemos que esas 
destilaciones del agua de la vida lleguen hasta quienes las necesitan! 
 Sexta Artimaña De Satanás: Es esta: toman ventaja de las características 
humanas de pereza, el deseo de comodidad física, y del apego a otros deberes. 
Sí, los demonios entre los genios y los seres humanos atacan en todos los 
aspectos. Cuando ven a aquellos entre nuestros amigos cuyos corazones son 
firmes, cuyas intenciones son puras, cuya lealtad es fuerte y cuyo 
emprendimiento es elevado, atacan desde otros puntos. Como sigue: 
 Para ponerle fin a nuestro trabajo y desalentarnos de nuestro servicio, 
se aprovechan de su pereza, el deseo de comodidad física y el apego por otros 
deberes. Ellos mantienen a la gente alejada del servicio del Corán con todo tipo 
de trucos, de modo que sin que se den cuenta, encuentran más trabajo para 
algunos de ellos. No pueden encontrar el tiempo para servir al Corán. Y a 
algunos les muestran las cosas tentadoras de este mundo, de modo que 
surgiendo de sus deseos, se vuelven holgazanes en su servicio; y así 
sucesivamente. Estas formas de ataque son extensas, entonces, para abreviar, 
los referimos a vuestro entendimiento perspicaz.  
 ¡Hermanos míos!, tengan mucho cuidado: vuestro deber es sagrado, 
vuestro servicio es elevado. Cada hora de vuestro tiempo puede adquirir el 
valor de la adoración de un día. ¡Tengan cuidado y no las desperdicien! 

yُِ\Yوا وَرَا\¹ُ�ِا وَاbَُّ£¹ا ا¹oُ«ِ�ُْb ­ْ§َُّ«�ََª َÃّنَ ٭  ù�َوا وyُ]ِ�ْآَ®¹ُ³ا ا ±َÀwَِّªا Y·َُّÀøا YَÀ
 ًËÁ«ِ¢َ Yً³ َ̄ َf »ِbYَÀMِ\ واyَُc�َْb َÊَو 

 ِ ّٰÃِ uُ ْ̄ oَªْوَ ا ±َÁ«ِ ù~yْ ُ̄ ªْمٌَ َ�»َ« اË ù~َ¹�ُ�َِنَ وÀ Y َ ّ̄ ةِ َ� َ{ّ�ِªْنَ رَ\َِّ¥ رَبِّ اYoَ]ْ~ُ
 َ±Á ِ̄ َªY�َªْرَبِّ ا 

 ُ­Á§ِoَªْا ­ُÁ«ِ�َªْا ùaْ²ø²ََّ¥ ا úا Y³ََc ْ̄ َ ّ«�َ Y®َ  َ ّÊ úا Y³ََª ­َْ«�ِ َÊ ¥ََ²Yoَ]ْ~ُ 



414                                                                                                                         CARTAS 

ِ«ّ اoَªِْ[Áِ] اªY�َªِْ« اuْ£َªْرِ  ّ®ُِÊْ³َِّ[ِ«ّ اªا uٍ َ ّ̄ oَ®ُ Yَ²uِ ّÁِ ù~ »َ«�َ ­ّْ«ِ ù~ َو ّ©ِ ù� َ­ّ·ُّٰ«ªøا
 َ±Á®ِآ ­ّْ«ِ ù~ َو µِ]ِoْ ù� َو µِِªهِ وَ َ�»َ« آYkَªْا ­ِÁ�ِ�َªْا 

 
 

* * * 
 
 
 

Una Fecha Sagrada  
 

 La fecha en que un misterio significativo del Sabio Corán se volvió claro 
fue nuevamente en una palabra de las del Corán. Fue así: 
 Según el sistema abjad el valor numérico de la palabra ‘Corán’ es 
trescientos cincuenta y uno. Contiene dos alifs; si la alif oculta se lee ‘alfun’, es 
‘alfun’ con el valor de mil28. Es decir, el año mil trescientos cincuenta y uno se 
puede llamar el Año del Corán. Porque en ese año el extraño misterio de las 
tevafuks de la palabra ‘Corán’ se volvió evidente en las partes de Risale-i Nur, 
que es el comentario del Corán. El misterio milagroso de las tevafuks de la 
palabra ‘Allah’ en el Corán apareció el mismo año. Un Corán que muestra 
diseños milagrosos, arreglado de una nueva manera, se escribió el mismo año. 
Ese año los estudiantes del Corán se esforzaron para preservar la escritura 
coránica con todas sus fuerzas frente a sus cambios. Los placeres milagrosos del 
Corán se volvieron aparentes ese mismo año. Y el mismo año numerosos 
eventos ocurrieron que estuvieron relacionados con el Corán y parece que 
continuarán ocurriendo… 
 

* * * 
 

                                                             
28 Según las reglas de la gramática, failun se leer fa’lun, como katifun se lee katfun. Entonces, alifun se lee 
alfun. Entonces se convierte en mil trescientos cincuenta y uno. 



 

Apéndice de la Sexta Sección, que es el 
Sexto Tratado 

Seis Preguntas 
[Este Apéndice oculto se escribió para evitar el disgusto y los 
insultos que nos dirigirán en el futuro. Es decir, se escribió para que 
cuando se diga: “¡Miren a la gente holgazana de esa época!”, su 
escupitajo no nos golpee en el rostro, o bien lo podamos limpiar. 
¡Dejen que les suene los oídos a los líderes de Europa, salvajes 
debajo de sus máscaras humanitarias! ¡Y dejen que esto sea 
arrojado a los ojos que no ven de aquellos opresores injustos que 
infligen a estos tiranos inescrupulosos sobre nosotros! Es una 
petición con la que golpearemos la cabeza de los seguidores de la 
humillante civilización moderna, que este siglo ha necesitado cien 
mil veces más la existencia del Infierno.] 

 ٺ
Yَ²¹ ُ̄ ُcÀَْآذY®َ »َ«�َ َّنyَ]ِ�ْ³ََªَوY³ََ«ُ]~ُY³َÀuَ¶َuْ¢ََو ِ ٰÃّ¹ََّ¦ََ© َ�»َ« اc َ² َ ّÊøاY³ََªY®ََو  

»¹ُنَ  ّ¦ِ¹ََc ُ̄ ªْ¹ََّ¦َِ© اcÁَْ«�َ ِ ٰÃّوََ�»َ« ا 
 Recientemente la agresión oculta de los irreligiosos ha tomado una 
forma muy fea; la agresión tiránica contra los creyentes desafortunados y contra 
la religión. Nuestro llamado a la oración y el iqama privado, se interrumpió 
durante mi adoración privada de modo extraoficial y la de uno o dos hermanos 
en la mezquita que yo mismo reparé. “¿Por qué están recitando el iqama en 
árabe y hacen el llamado a la oración en secreto?” preguntaron. Mi paciencia se 
agotó de mantener silencio. Entonces les digo, no a esos inescrupulosos 
hombres viles a quienes no vale la pena dirigirse, sino a las cabezas de la 
faraónica sociedad que con un despotismo arbitrario juega con el destino de 
esta nación: Oh, ustedes, gente de innovación, que se han desviado del camino 
recto de la religión, quiero la respuesta a seis preguntas. 
 La Primera:Todos los gobiernos del mundo, cada pueblo que gobierna 
e incluso los caníbales y el jefe de una banda de forajidos, tienen algún 
principio, alguna ley, por la que se rigen. Entonces, ¿según qué principio 
ustedes llevan a cabo esta extraordinaria agresión? ¡Muestren su ley! ¿O aceptan 
como ley los caprichos arbitrarios de un puñado de oficiales despreciables? 



416                                                                                                                         CARTAS 
Porque ninguna ley puede interrumpir la adoración privada de esa manera; ¡no 
puede haber semejante ley! 
 La Segunda: ¿En qué fuerza confían que son tan valientes como para 
violar el principio de ‘libertad de conciencia’ que gobierna casi en todos lados 
en la humanidad, en especial en esta época de libertad y en los círculos 
civilizados, y tratarlo a la ligera y tan indirectamente insultar a la humanidad y 
desestimar sus objeciones? ¿Qué poder tienen que ustedes atacan a la religión y 
a los creyentes de esta manera como si hubieran tomado la irreligión como una 
religión para ustedes mismos de manera intolerante, a pesar de que al llamarse 
a ustedes mismos ‘seculares’ proclaman que no interferirán con la religión ni 
con la irreligión? ¡Algo como esto no permanecerá en secreto! ¡Iban a 
preguntarles a ustedes por ello! Entonces, ¿qué respuesta darán? A pesar de que 
no pudieron oponerse a las objeciones del más pequeño de veinte gobiernos, 
intentan violar por la fuerza la libertad de conciencia, como si ignoraran por 
completo las objeciones de veinte gobiernos. 
 La Tercera: ¿Según qué principio le proponen a gente como yo que 
sigue la escuela de jurisprudencia Shafí, la escuela Hanefí, de una manera 
opuesta a lo elevado y puro de esa escuela, debido a las fatwas equivocadas de 
algunos ‘malos eruditos religiosos’ que han vendido sus conciencias para 
obtener el mundo? Si, después de abrogar la escuela Shafí, que tiene millones 
de seguidores, y hacer que todos sigan la escuela Hanefí, se me propone a la 
fuerza de manera tiránica, se podría tal vez decir que es un principio de gente 
irreligiosa como ustedes. De lo contrario es arbitrario y despreciable ¡y nosotros 
no seguimos los caprichos de gente como esa y no los reconocemos!  
 La Cuarta: ¿Según con qué principio se propone a través de una fatwa 
corrupta e innovadora “realizar el iqama en turco”, de manera absolutamente 
contraria al nacionalismo turco, que es sinceramente religiosos y sinceramente 
respetuosos hacia la religión y que desde los primeros tiempos se ha mezclado y 
unido con el Islam, en nombre del turquismo, que tiene el significado de 
extranjero, a quienes como yo que pertenecemos a otra nación? Sí, a pesar de 
que tengo relaciones amigables y fraternas con turcos verdaderos, no tengo 
ningún tipo de relación con el turquismo de imitadores de extranjeros como 
ustedes. ¿Cómo me pueden proponer algo así? ¿A través de qué ley? Tal vez, si 
ustedes abolieran la nacionalidad de los kurdos, de quienes hay millones y 
quienes por miles de años no se han olvidado de su nacionalidad e idioma, y 
son los verdaderos compatriotas y compañeros en la yihad de los turcos, y 
hacerlos olvidar su idioma, entonces tal vez vuestra propuesta para aquellos 
que, como yo, son considerados de una raza diferente estarían de acuerdo con 
algún tipo de principio salvaje. De lo contrario es puramente arbitrario. Los 
caprichos arbitrarios de los individuos no se pueden seguir y ¡nosotros no los 
seguimos! 
 
La Quinta 
 
 Un gobierno puede aplicar todas las leyes a sus ciudadanos y a quienes 
acepta como sus ciudadanos, pero no puede aplicar sus leyes a quienes no 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   417 

 

acepta como tales, porque son capaces de decir: “Ya que no somos 
ciudadanos, ¡ustedes no son nuestro gobierno!” 
 Además, ningún gobierno puede infligir dos castigos al mismo tiempo. 
O bien encarcela a un asesino o lo ejecuta. Castigarlo con ambos, el 
encarcelamiento y la pena capital, ¡no es un principio en ninguna parte! 
 Sin embargo, a pesar de que no ha causado daño en absoluto a este 
país y a esta nación, durante ocho años me han mantenido en cautiverio de 
una manera que no se le ha infligido ni siquiera a un criminal que pertenezca a 
la nación más salvaje y extranjera. A pesar de que ustedes han perdonado a los 
criminales, me han negado mi libertad y me han privado de todos los derechos 
civiles. Ustedes no han dicho: “Él también es un hijo de esta tierra”, entonces, 
¿según qué principio y ley ustedes le proponen, contrariamente al 
consentimiento de vuestra nación, estos principios que destruye la libertad a 
alguien como yo que es un extranjero para ustedes en todo sentido? Ya que en 
la Primera Guerra Mundial ustedes han contado todas las obras heroicas de las 
que esta persona fue el medio y fueron atestiguadas por los comandantes del 
ejército, como nada y han considerado sus luchas abnegados por este país 
como crímenes; y ya que consideran que preservar la buena moralidad de esta 
nación desafortunada y su trabajo serio y efectivo para asegurar su felicidad en 
este mundo en el próximo es traición; y ya que han castigado durante ocho 
años (y ahora el castigo ha sido por veintiocho años) a alguien que no acepta 
para sí mismo vuestros principios injuriosos, peligrosos y arbitrarios, que en 
realidad no tienen beneficio y surgen de la incredulidad y del extranjero; el 
castigo puede ser sólo uno. No acepté su aplicación, entonces me hicieron 
sufrir. Entonces, ¿según qué principio se aplica un segundo castigo? 
 La Sexta:En vista del tratamiento al que me han sometido, según 
vuestra creencia, yo me opongo a ustedes de manera general. Ustedes están 
sacrificando vuestra religión y vida en el Más Allá por vuestras vidas en este 
mundo. Según ustedes, debido a la oposición entre nosotros y contrariamente a 
ustedes, nosotros estamos todo el tiempo preparados para sacrificar nuestra 
vida en este mundo para nuestra religión y para el Más Allá. Sacrificar dos o tres 
años de vida humillante bajo vuestro dominio para obtener sagrado martirio es 
como el agua de Kawzar para nosotros. Sin embargo, para hacernos temblar, 
confiando en la refulgencia y las indicaciones del Sabio Corán, les digo esto con 
certeza:  
 ¡Ustedes no vivirán después de matarme! Serán conducidos fuera del 
mundo, vuestro Paraíso y vuestro amado, por una mano irresistible, y serán 
arrojados rápidamente a una oscuridad eterna. Detrás de mí, vuestros jefes 
como Nimrod serán asesinados rápidamente y serán enviados a mí. Ante la 
Presencia Divina los agarraré por sus cuellos y por la Justicia Divina que los 
arrojará a lo más bajo de lo bajo, ¡tendré mi venganza! 
 ¡Oh, ustedes, miserables desdichados que venden la religión y vuestras 
vidas en el Más Allá por este mundo! Si quieren vivir, ¡no interfieran conmigo! 
Si interfieren conmigo, sepan que mi venganza llegará de modo extremo para 
ustedes y tiemblen.  Espero de la Misericordia Divina que mi muerte sirva a la 



418                                                                                                                         CARTAS 
religión más que mi vida y ¡que mi muerte explote sobre vuestras cabezas como 
una bomba, desparramándolas! ¡Interfieran si tienen coraje! Si hacen algo, ¡ya 
verán! Con toda mi fuerza leo esta aleya frente a todas vuestras amenazas: 
 

Yً²Y وَ  َ̄ À ú¹ُْ¶ْ­ َ�َ}ادَُ¶ْ­ ا ù�rْY�َ ­ْ§َُª ¹�ُا َ̄ jَ uْ¢َ ùسYَ³ّªنَّ ا úسُ اYَ³ّªا ­ُ·َُª َلY¢َ ±َÀwَِّªøا
 ©ُÁ¦ِ¹َªْو²َِ�ْ َ­ ا ُ ٰÃّا Y³َُ]�ْnَ ¹ُاªY¢َ 

 
 

* * * 
 
 

 



 

La Séptima Sección, Los Siete Signos 

 ٺ
 ­ْ§َُّ«�ََª ُ¹�ُه]َِّbوَا µِِbY َ̄ ِ وََ¦ِ» ٰÃّYِ\ ±ُ®ِQُْÀ ىwَِّªا ّ»ِ ّ®ُِÊْ³َِّ[ِ«ّ اªا µِِª¹~َُوَر ِ ٰÃّYِ\ ¹ُ³ا®ِM�َ
Êَّ اøنْ cُÀِّ­َ ¹ُ²رَهُ  úا ُ ٰÃّا »َ\YَْÀَِبا¹َ�َْاِ¶ِ·ْ­ و ¹ُا ¹ُ²رَ اللّٰهW�ِ�ُْÀ ْنøونَ اuُÀyُِÀ ونَ ٭uَُc·َْb

 وyِ¦َ ¹َْªَهَ اyُ�ِY§َªْونَ 
[Estos Siete Signos son las respuestas a tres preguntas. La primera 
pregunta consiste en cuatro Signos.] 

 Primer Signo: Como todas las cosas, males que hacen, los argumentos 
y pruebas que quienes intentan cambiar las ‘marcas del Islam’ surgen de su 
imitación ciega de los extranjeros. Ellos dicen: 
 “En Londres, las personas que han abrazado el Islam y los extranjeros 
que se convirtieron en musulmanes traducen muchas cosas como la llamada a 
la oración y el iqama a sus propios idiomas en sus propios países. El Mundo del 
Islam no dice nada frente a esto y no lo objeta. ¿Eso debe significar que está 
permitido según la Sharía ya que se quedan en silencio?” 
 La Respuesta: Hay una diferencia muy aparente aquí que ningún ser 
conciente podría hacer semejante analogía ni imitarlos. Porque las tierras 
extranjeras se llaman Morada de la Guerra en la terminología de la Sharía y hay 
muchas cosas que son permitidas en la Morada de la Guerra que no son legales 
en la Morada del Islam. 
 Además, las tierras extranjeras son el reino de la Cristiandad. Ya que no 
son un ambiente en el que los significados de los términos de la Sharía y los 
conceptos de las palabras sagradas son comunicados e inculcados por sus 
propias lenguas, necesariamente los significados sagrados se han referido a las 
palabras sagradas; las palabras se han abandonado por el significado; el menor 
de dos males se ha elegido. En la Morada del Islam, sin embargo, la gente del 
Islam está instruida en los significados abreviados de aquellas palabras sagradas 
a través de sus estados. Las conversaciones de los musulmanes sobre los 
Hadices y la historia islámica y las marcas del Islam y los pilares del Islam, todo 
continuamente les inculca los significados concisos de aquellas benditas 
palabras. En este país, además de mezquitas y de madrasas, incluso las lápidas 
de los cementerios son como maestros inculcando esos significados sagrados a 
los creyentes y se los recuerdan. Si por alguna ventaja mundanal, alguien que 
se llame musulmán por sí mismo aprende cincuenta palabras por día de un 



420                                                                                                                         CARTAS 
diccionario de una lengua extranjera y luego en cincuenta años no aprende las 

sagradas palabras como ‘ ِ ٰÃّنَ اYoَ]ْ~ُ’,  ‘ ِ ّٰÃِ uُ ْ̄ oَªْøا’, ‘ ُ ٰÃّا َ ّÊúا µَª úَاÊ’ y 

  ُy]َ¦ْøا ُ ٰÃّøا’,que se repiten cincuenta veces al día, ¿no caería esa persona más 

abajo que un animal? ¡Estas sagradas palabras no se pueden traducir ni 
corromper ni deportar para animales como ese! Cambiarlas y deportarlas es 
borrar todas las lápidas; es volverse en contra de todos los muertos en los 
cementerios, que se revolcarían en sus tumbas por semejante insulto. 
 Para engañar a la nación, los ‘malos eruditos religiosos’, que han sido 
engañados por los irreligiosos, dicen que contrariamente a otros Imámes, el 
Imám A’zam dijo: “Si surge la necesidad en los países distantes, es permisible 
recitar la Sura Fatiha con su traducción en persa para quienes no saben nada 
de árabe”. Necesitamos esto, entonces ¿podemos recitarlo en turco? 
 La Respuesta: Las autoridades líderes y más importantes así como 
también los otros doce muyytahids líderes han dado fatwas que se oponen a 
esta fatwa del Imám A’zam. La gran carretera del Mundo del Islam es su 
carretera; la comunidad musulmana puede seguir ese camino. Quienes lo 
conducen hacia otro camino estrecho y particular están desviándolos. La fatwa 
del Imám A’zam es específica en cinco sentidos: 
 El Primero: Se refiere a la gente en lugares distantes del centro del 
Islam. 
 El Segundo: Es como consecuencia de una necesidad real. 
 El Tercero: Según un Hadiz, es específico para las traducciones al persa, 
que se supone que es el idioma de la gente del Paraíso.  
 El Cuarto: La regla es específica para la Sura Fatiha, para que quienes 
no la saben no renuncien a realizar las oraciones obligatorias.  
 El Quinto: Se le dio permiso para que, debido al patriotismo Islámico 
que surge de la fuerza de la fe, la gente común pudiera comprender los 
significados sagrados. Pero traducirlos y renunciar al original en árabe debido a 
la debilidad de la fe, el nacionalismo negativo y el odio por el idioma árabe, 
conducido por un impulso destructivo, es hacer que otros renuncien a la 
religión.  
 Segundo Signo: La gente innovadora que ha cambiado ‘las marcas del 
Islam’ primero que nada buscó fatwas de los ‘malos eruditos religiosos’. Antes 
de eso, habían señalado la fatwa que demostramos que era específica en cinco 
sentidos. Segundo, la gente innovadora obtuvo la siguiente idea desfavorable 
de los reformistas extranjeras: Europa, al estar insatisfechos con la Iglesia 
Católica, principalmente los revolucionarios, los reformistas y los filósofos, que 
eran innovadores según la Iglesia Católica, favoreció al protestantismo, que se 
consideró Mutazilíes, y tomando ventaja de la Revolución Francesa 
parcialmente destruyeron la Iglesia Católica y proclamó el protestantismo. 
 Entonces, los pseudo-patriotas aquí, que están acostumbrados a imitar 
ciegamente, dicen: “Una revolución como esa surgió en la religión cristiana. Al 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   421 

 

principio los revolucionarios se llamaron apostatas, entonces, más tarde 
nuevamente eran aceptados como cristianos. Entonces, ¿por qué no habría de 
haber una revolución religiosa como esa en el Islam?” 
 La Respuesta: La diferencia aquí es incluso más grande que en la falsa 
analogía del Primer Signo. Porque en la religión de Jesús, sólo los fundamentos 
de la religión se tomaron de Jesús (p.). La mayoría de los mandamientos 
relacionados a la vida social y los asuntos secundarios de la Sharía se 
formularon por los discípulos y otros líderes espirituales. La mayor parte se 
tomó de las escrituras sagradas anteriores. Ya que Jesús (p.) no fue un 
gobernante o un soberano mundanal y ya que él no fue la fuente de las leyes 
sociales en general, los fundamentos de su religión fueron como si estuvieran 
vestidos con vestimentas de leyes comunes y reglas civiles tomadas de afuera, 
habiéndoles dado una forma diferente y habiéndolas llamado la ley cristiana. Si 
esta forma se cambia y la vestimenta se transforma, los fundamentos de la 
religión de Jesús (p.) pueden persistir. No infiere negar o mentir sobre Jesús 
(p.). 
 Sin embargo, la Gloria del Mundo (PyB), que fue el dueño de la religión 
y de la Sharía del Islam, fue el soberano de los dos mundos, y el Este y Oeste y 
Andalucía y la India fueron sus tronos de gobierno. En consecuencia, él mismo 
demostró los fundamentos de la religión del Islam y trajo los asuntos 
secundarios y otros mandamientos de la religión, incluidos incluso los asuntos 
más menores de la conducta; él mismo los enseñó; él los ordenó. Es decir, los 
asuntos secundarios del Islam no son como una vestimenta capaz de cambiar, 
de modo que si se cambiaran, la religión esencial persistiría. Más bien es un 
cuerpo para la esencia de la religión, o al menos una piel. Se han mezclado y 
combinado con ella de modo que no se pueden separar. Cambiarlos infiere 
negación y contradicción directa del dueño de la Sharía. 
 En cuando a las diferencias en las escuelas de jurisprudencia; esto ha 
surgido de las diferencias en el camino a comprender los principios teóricos 
mostrados por el dueño de la Sharía. Los principios llamados ‘las obligaciones 
de la religión’ que no está abierta a interpretación y aquellos llamados 
‘incontrovertibles’, no pueden cambiarse de ninguna manera y no se pueden 
interpretar. Quien sí los cambie abandona la religión y se incluye bajo la regla:  

ْ·ُ­ ِ®َ± اªَْ£¹ْسِ  َ�ّªقُ اyُ ْ̄ َÀ Y َ̄ ¦َ ±ِÀ ّuِª¹ُنَ ِ®َ± ا¢yُ ْ̄ َÀ. 
 La gente innovadora ha encontrado el siguiente pretexto para su 
irreligión y desvío del camino recto. Dicen: “La Revolución Francesa fue la 
causa de una sucesión de eventos en el mundo de la humanidad; en ella, el 
clero y los líderes espirituales y la Iglesia Católica, que era su jurisprudencia 
particular, fue atacada y destruida. Más tarde, la Revolución fue aprobada por 
mucha gente y los extranjeros también hicieron un progreso mayor. ¿No es 
así?” 
 La Respuesta: Como en las analogías anteriores, las diferencias de esta 
analogía son claras. Porque por mucho tiempo en Francia, la religión cristiana y 



422                                                                                                                         CARTAS 
en especial la Iglesia Católica, ha sido un medio para la dominación y el 
despotismo en manos de las clases altas y gobernantes. Fue por ese medio que 
la clase alta perpetuó su influencia sobre la gente común. Y ya que fue el medio 
para oprimir a los patriotas, quienes eran los que estaban despiertos entre la 
gente común y se llamaban “Jacobinos” y fue el medio para oprimir a los 
pensadores que buscaban la libertad, quienes atacaron al despotismo de los 
tiranos de la clase alta, y ya que por cerca de cuatrocientos años se había 
considerado una causa, por las revoluciones de Europa, de dar vuelta la 
estabilidad de la vida social, la Iglesia Católica había sido atacada, no en 
nombre de la irreligión, sino por la otra secta cristiana. Un sentimiento de 
indignación y enemistad se engendró entre la gente común y los filósofos 
debido a lo que sucedió el evento histórico mencionado anteriormente. 
 Sin embargo, ninguna persona oprimida ni ningún pensador tienen el 
derecho de quejarse sobre la religión de Muhammad (PyB) y la Sharía del 
Islam. Porque no los hace ofender sino que los protege. La historia Islámica está 
allí para que todos la vean. Aparte de uno o dos incidentes, no han ocurrido 
guerras de religión interna. Mientras que la Iglesia Católica provocó 
cuatrocientos años de revoluciones internas.  
 Además, el Islam ha sido el bastión de la gente común más que de las 
clases altas. Al imponer el pago del zakat y prohibir la usura y el interés, ha 
hecho de las clases altas no déspotas sobre la gente común sino ¡siervos de 

alguna manera! Dice:  ùسYَ³ّª³ََْ�ُ� اÀ ±ْ®َ ِسYَ³ّªا yُÁْrَ دُِ®ُ·ْ­ ٭Yrَ ِ¹ْم£َªْا uُ ّÁِ ù~  . 

También, a través de frases como: 

 el Sabio Corán llama al intelecto اbَË�َøَْ�ِ£»¹ُنَ ٭اyَُّ\uََcَÀَË�َøونَ ٭اyَُ§ّ�ََcَÀ َË�َøونَ 

a testificar; advierte, refiere a la razón, incita a la investigación. A través de ello 
les da una posición a los eruditos y a la gente que razona; les da importancia en 
nombre de la religión. No descarta la razón como la Iglesia Católica; no silencia 
a los pensadores ni requiere una imitación ciega de ellos.  
 Ya que los fundamentos, no del verdadero cristianismo, sino de la 
religión cristiana del presente y los fundamentos del Islam se han partido en un 
punto importante, siguen sus caminos por separado en muchos sentidos como 
las diferencias mencionadas anteriormente. El punto importante es este: 
 El Islam es la religión de la verdadera afirmación de la Unidad Divina 
de modo que rechaza intermediarios y causas. Rompe el egoísmo y establece la 
adoración sincera. Acorta todo tipo de falsa soberanía, comenzando desde la 
del alma maligna, y la rechaza. Es por esto que si una persona de posición 
elevada dentro de la clase alta será completamente religiosa, deberá renunciar a 
su egoísmo. Si no renuncia al egoísmo, perderá su firmeza de religión y en 
cierta forma renunciará a su religión. 
 En cuanto a la religión cristiana del presente, ya que ha aceptado la fe 
de Jesús (p.) como el Hijo de Allah, le adjudica un verdadero efecto a las 
causas e intermediarios. No puede romper el egoísmo en nombre de la religión. 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   423 

 

Más bien, diciendo que es un sagrado diputado de Jesús (p.), le atribuye algo 
sagrado a ese egoísmo. Por esta razón, los miembros de las clases altas del 
cristianismo que ocupan las posiciones mundanales más elevadas pueden ser 
completamente religiosos. De hecho, hay muchos como el ex-presidente 
norteamericano Wilson y el ex Primer Ministro británico Lloyd George, que 
fueron tan religiosos como los sacerdotes fanáticos. Pero quienes se elevan a 
aquellas posiciones entre los musulmanes rara vez permanecen completamente 
religiosos y firmes en su religión, porque no pueden renunciar a su orgullo y 
egoísmo. La verdadera taqwa no se puede combinar con el orgullo y el 
egoísmo.  
 Sí, tal como el fanatismo religioso de la clase alta cristiana y la falta de 
firmeza en la religión de la clase alta musulmana demuestran una importante 
diferencia, así también, el hecho de que los filósofos que surgieron de la 
cristiandad fueron indiferentes hacia la religión o se oponían a ella, mientras 
que la gran mayoría de quienes surgieron del Islam construyeron su filosofía 
sobre los fundamentos Islámicos, demuestra aún otra importante diferencia. 
 Además, en general, los cristianos comunes que han caído en tiempos 
difíciles o que son enviados a prisión no pueden esperar ayuda de la religión. 
Anteriormente, la mayoría de ellos se volvieron irreligiosos. De hecho, los 
famosos revolucionarios de la historia que instigaron la Revolución Francesa y 
se llamaron “Jacobinos irreligiosos”, fueron mayormente aquella gente común 
aquejada por desastres. Mientras que en el Islam, la gran mayoría de quienes 
sufren desastres o encarcelamiento esperan socorro de la religión y se vuelven 
religiosos. Esta situación también demuestra una diferencia importante.  
 Tercer Signo: Los innovadores dicen: “El fanatismo religioso nos hizo 
retroceder. Vivir esta época es posible si uno renuncia al fanatismo. Europa 
avanzó en renunciar al fanatismo, ¿no es así?” 
 La Respuesta: ¡Están equivocados y han sido engañados! O bien los 
están engañando porque Europa es fanática en religión. Dile a un búlgaro 
común, o a un soldado inglés o a un jacobino francés: “¡Usa este turbante o te 
enviaremos a prisión!” y su fanatismo los obligará a responder: “¡No a la 
prisión, incluso si me matan, no insultaré a mi religión ni a mi nación de esa 
manera!” 
 También, la historia atestigua que cada vez que la gente del Islam ha 
adherido a su religión por completo, han avanzado en ese tiempo. Y cuando 
dejo la firmeza en su religión, se han deteriorado. Mientras que con la 
cristiandad, es lo opuesto. Esto también surge de una diferencia esencial. 
 También, el Islam no puede compararse con otras religiones; si un 
musulmán abandona el Islam y renuncia a su religión, no puede aceptar a 
ningún otro profeta; por cierto, tampoco puede reconocer a Allah 
Todopoderoso y probablemente no reconozca nada sagrado. No tendrá 
conciencia de que será el medio para el logro moral y espiritual; será 
corrompido. 
 En consecuencia, desde el punto de vista del Islam, un incrédulo real 
tiene el derecho a la vida. Si está fuera del país y hace las paces, o si está dentro 



424                                                                                                                         CARTAS 
del país y paga sus impuestos, su vida está protegida según el Islam. Pero un 
apóstata no tiene el derecho a la vida porque su conciencia está corrompida y 
se convierte en veneno para la vida de la sociedad. Pero un irreligioso del 
cristianismo aún puede contribuir a la sociedad. Puede aceptar algunos asuntos 
sagrados y puede creer en algunos de los profetas y puede confirmar a Allah 
Todopoderoso en algunos sentidos. 
 Me pregunto, ¿qué ventaja encuentran estos innovadores, o mejor 
dicho, estos desviados en esta irreligión? Si están pensando en el gobierno y el 
orden público, gobernar a diez anarquistas irreligiosos que no conocen a Allah y 
repeler sus demonios es mucho más difícil que gobernar a mil personas 
religiosas. Si están pensando en el progreso, la gente irreligiosa como esa es un 
obstáculo para progresar, así como es dañina para la administración del 
gobierno. Destruye la seguridad y el orden público, que son la base del 
progreso y del comercio. En verdad, son destructivos debido al camino que han 
tomado. El tonto más grande del mundo es quien espera el progreso, la 
prosperidad de la vida de anarquistas irreligiosos como ellos. Uno de esos 
tontos que ocupaba una posición elevada, dijo: “Dijimos ‘¡Allah! ¡Allah!’ y nos 
retiramos. Europa dijo ‘Armas y cañones’ y avanzó”.  
 Según la regla de “a un tonto se le debe responder con silencio”, la 
respuesta para esa gente es el silencio. Pero porque detrás de ciertos tontos hay 
gente negligente y desfavorable, decimos esto: 
 ¡Oh, ustedes, desdichados! Este mundo es una casa de huéspedes. 

Todos los días, treinta mil testigos ponen su firma al decreto de   "¡n ُ¹ْت َ̄ ªْøا"

con sus cuerpos, y atestiguan la aserción. ¿Pueden matar a la muerte? ¿Pueden 
contradecir a estos testigos? Ya que no pueden, la muerte hace que la gente 
diga: “¡Allah! ¡Allah!” ¿Cuál de vuestras armas y vuestros cañones puede 
iluminar la oscuridad eterna que enfrenta alguien en la agonía de la muerte en 
lugar de “¡Allah! ¡Allah!” y transformar su desesperación absoluta en esperanza 
absoluta? Ya que existe la muerte y entraremos a la tumba y esta vida parte y 
una vida eterna viene, si se dice armas y cañones una vez, “¡Allah! ¡Allah!” se 
debería decir mil veces. Y si está en el camino de Allah, el arma también dice 

“¡Allah!” y el cañón retumba “ ُy]َ¦ْøا ُ ٰÃّøا” Rompe el ayuno con “Allah” y 

comienza… 
 Cuarto Signo: Los innovadores destructivos son de dos tipos: 
 El Primer Tipo, como si por la religión y en nombre de la lealtad por el 
Islam, como si fuera para fortalecer la religión con el nacionalismo, dicen: 
 “Queremos plantar el árbol luminoso de la religión, que es débil en la 
tierra del nacionalismo y así fortalecerlo”. Se muestran como apoyando la 
religión. 
 El Segundo Tipo, en nombre de la nación y por el nacionalismo, para 
fortalecer el racismo, dicen: “Queremos injertar al Islam en la nación”, así crean 
innovaciones.  



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   425 

 

 Al Primer Tipo, le decimos: ¡Oh, infelices ‘malos eruditos de religión’ 
que confirman el título de ‘tontos leales’, o sufíes extasiados, que no piensan y 
son ignorantes! ¡El árbol de Tuba del Islam, cuyas raíces se fundan en la 
realidad del universo y cuyas ramas se extienden a las verdades del universo, 
no se puede plantar en la tierra del racismo imaginario, efímero, parcial, 
particular, negativo, ciertamente infundado, rencoroso, tiránico y oscuro! Tratar 
de hacer esto es intentar algo tonto, destructivo e innovador.  
 Al Segundo Tipo de nacionalistas, le decimos esto: ¡Oh, ustedes, 
pseudo-patriotas embriagados! Tal vez el siglo pasado pudo haber sido la era 
del nacionalismo. ¡Este siglo no es la era del racismo! El comunismo y el 
socialismo ocupan todos los asuntos, destruyendo la idea de racismo. La era del 
racismo está pasando. El nacionalismo Islámico eterno y permanente no puede 
estar ligado al racismo inestable y temporario ni se puede injertar en él. E 
incluso si fuera sólo que corrompiera la nación Islámica, tampoco reformaría y 
haría permanente el nacionalismo racista. Sí, parece que hay un placer y una 
fuerza temporaria en un injerto temporario, pero es muy efímero y las 
consecuencias son peligrosas. 
 Además, abriría una división en el pueblo turco que no se podría curar 
en toda la eternidad. Entonces la fuerza de la nación se reduciría a la nada, ya 
que una sección hubiera destruido la fuerza de la otra. Si se pusieran dos 
montañas en los dos platillos de una balanza, un peso de pocos kilos podría 
mover a las dos, haciendo elevar a una y haciendo bajar a la otra.  
 La Segunda Pregunta consiste de Dos Signos: 
 El Primer Signo es el… 
 Quinto Signo: Y es una breve respuesta a una pregunta importante: 
 Pregunta: Hay muchos Hadices auténticos sobre la aparición del Mahdi 
al final de los tiempos y sobre cómo ajusticiará al mundo, que se habrá 
corrompido. Sin embargo, el presente es el tiempo de la colectividad grupal o 
social, no del individuo. Sin importar qué tan grande un genio sea un individuo, 
incluso un genio multiplicado por cien, si no es representativo de un grupo y si 
no representa la personalidad colectiva de un grupo, será derrotado frente a la 
personalidad colectiva de un grupo opositor. Sin importar qué tan elevado y 
grande sea el poder de su cercanía de Allah, ¿cómo será capaz de reformar al 
mundo en esta época entre la corrupción generalizada de un grupo humano 
como ese? Si todas las obras del Mahdi son maravillosas, sería contrario a la 
sabiduría Divina y a las leyes Divinas del mundo. Queremos comprender el 
verdadero significado de este asunto del Mahdi.  
 La Respuesta: Por Su misericordia perfecta, cada vez que la comunidad 
musulmana se ha corrompido, Allah Todopoderoso ha enviado un reformador 
o un regenerador o un vicegerente de alto rango o un polo espiritual supremo o 
un guía perfecto o personas bendecidas parecidas al Mahdi, como una marca 
de Su protección de la Sharía hasta la eternidad; han quitado la corrupción, 
reformado la nación y preservado la religión de Muhammad (PyB). Ya que Su 
costumbre ha procedido de esta manera, por cierto, en el momento de la 
corrupción más grande al final de los tiempos, Él enviará a una persona 



426                                                                                                                         CARTAS 
luminosa como el más grande muyytahid y el más grande renovador y 
gobernante, el Mahdi, como guía y polo espiritual y esa persona será de la 
Familia del Profeta. Allah Todopoderoso, Quien llena y vacía el mundo entre 
los cielos y la tierra con nubes y en un instante detiene las tormentas del mar y 
en una hora en primavera crea muestras del verano y en una hora en el verano 
crea una tormenta de invierno, semejante Todopoderoso de Gloria también 
puede esparcir la oscuridad del Mundo del Islam por medio del Mahdi. Él ha 
prometido esto y por cierto Él llevará a cabo Su promesa. 
 Si se considera desde el punto de vista del poder Divino, es muy fácil. 
Es a través del punto de vista de las causas y de la sabiduría Divina, es 
nuevamente tan razonable y necesario que los pensadores han afirmado que 
incluso si no se hubiera narrado del Portador de Noticias Seguras, aún hubiera 
sucedido. Y será. Es así:  

 »َ«�َ ùaÁَّْ« ù� Y َ̄ ¦َ uٍ َ ّ̄ oَ®ُ Yَ²uِ ّÁِ ù~ ِوَ َ�»َ« آل uٍ َ ّ̄ oَ®ُ Yَ²uِ ّÁِ ù~ »َ«�َ ّ©ِ ù� َ­ّ·ُّٰ«ªøا
 ٌuÁkِ®َ uٌÁ ِ̄ nَ ¥ََّ² úا ±َÁ ِ̄ َªY�َªْا »�ِ ­َÁ¶ِاyَ\ْ úوَ َ�»َ« آلِ ا ­َÁ¶ِاyَ\ْ úا 

que se repite por toda la comunidad musulmana cinco veces por día en todas 
las oraciones obligatorias, evidentemente se ha aceptado. Porque como la 
Familia de Abraham (p.), la Familia de Muhammad (PyB) ha asumido una 
posición que ocupan como comandantes del líder de todas las benditas cadenas 
de autoridades espirituales en las asambleas de todas las regiones del mundo de 
todos los siglos29. Son tan numerosos que todos estos comandantes juntos 
forman un ejército poderoso. Si tomaran una forma física y a través de su 
solidaridad se formaran en una división, si despertaran a la religión del Islam y 
la delimitaran con unidad, que sería como una nación sagrada, ningún ejército 
de ninguna otra nación podría resistirlos. Así, ese ejército numeroso y poderoso 
es la Familia de Muhammad (PyB), el ejército más selecto del Mahdi. 
 Sí, hoy en la historia del mundo no hay una familia distinguida por un 
honor tan alto y cualidades elevadas y tanta nobleza en sus descendientes, en 
una sucesión ininterrumpida y una genealogía, que es tan poderosa e 
importante como la línea de Sayyids de la Familia del Profeta. Desde épocas 
remotas son ellos quienes han sido los líderes de todos los grupos de veraces y 
son ellos quienes han sido los líderes renombrados de la gente de perfección. 
Ahora es una línea bendecida de millones. Vigilantes y circunspectos, sus 
corazones llenos de fe y amor por el Profeta, son distinguidos por el honor de su 
linaje renombrado mundialmente. Eventos trascendentales ocurrirán que 
despertarán y provocarán esa fuerza sagrada dentro de esa vasta comunidad… 
Por cierto, el fervor elevado en esa fuerza enorme surgirá y el Mahdi vendrá a 

                                                             
29 Sólo uno de ellos es Sayyid Ahmad al-Sanusi, que lidera a millones de seguidores. Otro es Sayyid Idris, que 
lidera a más de cien mil. Otro Sayyid como Sayyid Yahya lidera a cientos de miles de hombres. Y así 
sucesivamente. Tal como entre los individuos de esta tribu de Sayyids hay numerosos líderes externos, así 
también hay héroes de héroes espirituales como Sayyid 'Abd al-Qadir Gilani, Sayyid Abu'l-Hasan al-Shazali y 
Sayyid Ahmad Badawi.  



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   427 

 

liderarla, guiándola hacia el camino de la verdad y la realidad. Esperamos de la 
ley Divina y de la misericordia Divina que sea así y que al ser así, como 
esperamos la llegada de la primavera después del invierno; y tenemos derecho 
a esperarlo… 
 El Segundo Signo, es el… 
 Sexto Signo: La comunidad luminosa del Mahdi reparará la destrucción 
del régimen innovador de la sociedad secreta del Sufyan y restaurará la Sunna 
gloriosa del Profeta. Es decir, la sociedad secreta del Sufyan que intentará 
destruir la Sharía de Muhammad (PyB) en el Mundo del Islam con la intención 
de negar su Misión Profética y será asesinado y derrotado por la espada 
inmaterial milagrosa de la comunidad del Mahdi. 
 Además, en el mundo de la humanidad, la sociedad del Dayyal 
derrocará a la civilización y socavará los asuntos sagrados de toda la 
humanidad con la intención de negar la Divinidad. Una comunidad ferviente y 
abnegada conocida como una comunidad cristiana pero merecedora de 
llamarse “musulmanes cristianos” que trabajarán para unirse a la religión 
verdadera de Jesús (p.) con la realidad del Islam y matará y derrotará a esa 
sociedad del Dayyal con la liderazgo de Jesús (p.), así salvando a la humanidad 
del ateísmo.  
 Este misterio importante es muy extenso. Ya que lo hemos tratado 
brevemente en otras partes, aquí nos contentamos con esta indicación. 
 Séptimo Signo: Es decir, la Tercera Pregunta. Ellos dicen: “Vuestras 
refutaciones y luchas anteriores en el camino del Islam no estaban en tu estilo 
actual. Tampoco defiendes al Islam de Europa de la manera en que lo hacen 
los filósofos y pensadores. ¿Por qué has cambiado el estilo del Viejo Said? ¿Por 
qué no actúas de la misma manera que aquellos que luchan por la causa del 
Islam por medios no físicos?  
 La Respuesta: El Viejo Said y ciertos pensadores, en parte aceptaron los 
principios de la filosofía humana y europea y los enfrentaron con sus propias 
armas; ellos los aceptaron hasta cierto punto. Asignaron como inquebrantables 
algunos de sus principios en forma de ciencias físicas y en consecuencia no 
pudieron demostrar el verdadero valor del Islam. Fue simple como si estuvieran 
injertando el Islam con las ramas de la filosofía, cuyas raíces creían que eran 
muy profundas; como si las fortaleciera. Pero ya que este método produjo 
pocas victorias y redujo el valor del Islam en cierta forma, renuncié a ese 
camino. Y mostré de hecho que los principios del Islam son tan profundos que 
los principios más profundos de la filosofía no pueden alcanzarlos; por cierto, 
quedan superficiales al lado de ellos. La Palabra Treinta, la Carta Veinticuatro y 
la Palabra Veintinueve han demostrado esta verdad con pruebas. En el camino 
anterior, la filosofía se consideraba como profunda y los mandamientos del 
Islam, externos; se creía que al unirlo con las ramas de la filosofía, el Islam se 
preservaría y se haría duradero. ¡Como si los principios de la filosofía pudieran 
de algún modo alcanzarlos! 



428                                                                                                                         CARTAS 

 ُ­Á§ِoَªْا ­ُÁ«ِ�َªْا ùaْ²ø²ََّ¥ ا úا Y³ََc ْ̄ َ ّ«�َ Y®َ َّÊ úا Y³ََª ­َْ«�ِ َÊ ¥ََ²Yoَ]ْ~ُ 

 uْ£ََª ُ ٰÃّا Y³َÀuَ¶َ ْنøا َÊ¹َْª َىuَِc·ْ³َِª Yَ³ّ¦ُ Y®ََا وwَ·ِª Y³َÀuَ¶َ ىwَِّªا ِ ّٰÃِ uُ ْ̄ oَªْøا
 ّ¡ِoَªْYِ\ Y³َِّ\َءَتْ رُُ~ُ© رYjَ 

 ùaÁَّْ« ù� Y َ̄ ¦َ uٍ َ ّ̄ oَ®ُ Yَ²uِ ّÁِ ù~ ِوَ َ�»َ« آل uٍ َ ّ̄ oَ®ُ Yَ²uِ ّÁِ ù~ »َ«�َ ّ©ِ ù� َ­ّ·ُّٰ«ªøا
 ٌuÁkِ®َ uٌÁ ِ̄ nَ ¥ََّ² úا ±َÁ ِ̄ َªY�َªْا »�ِ ­َÁ¶ِاyَ\ْ úوَ َ�»َ« آلِ ا ­َÁ¶ِاyَ\ْ úا Yَ²uِ ّÁِ ù~ »َ«�َ 

 
* * * 

 
 
 
 
 
 

Los Ocho Símbolos,  
Que es la Octava Sección 

 
 
 

 Este tratado consiste de Ocho Símbolos, es decir, ocho tratados cortos. 
La base de estos Símbolos es la tevafuk, que es un principio importante de la 
ciencia de yafr y una llave importante para las ciencias ocultas y para algunos 
de los misterios del Corán que pertenecen a lo Oculto. No se ha incluido aquí, 
ya que se publicará en otra colección. 

 
 
 

* * * 
 
 
 
 
 
 



 

La Novena Sección, Las Nueve Alusiones 

 ٺ

ِ ¹ْrَ َÊفٌ َ�»Áَِْ·ْ­ وoَْÀ ­ْ¶َُÊََ}¹ُ²نَ  ٰÃّءَ اYÁَِªْوøنَّ ا úا َÊøا 
[Esta Sección es sobre los caminos de la cercanía de Allah y consiste de Nueve Alusiones.] 

Primera Alusión: Debajo de los términos ‘sufismo’, ‘camino’, ‘cercanía 
de Allah’ y ‘viaje espiritual’ subyace una verdad agradable, luminosa, feliz y 
espiritual. Esta verdad se ha proclamado, enseñado y descrito en miles de libros 
escritos por eruditos entre la gente iluminada y a quienes se les ha revelado la 
realidad de la creación, quienes le han hablado de esa verdad a la comunidad 

musulmana y a nosotros. ًاyÁgِ¦َ ًاyÁْrَ ُ ٰÃّاُ¶ُ­ ا{َjَ Como consecuencia de 

algunas circunstancias convincentes del presente, señalaremos algunas gotitas, 
como rocío, de ese océano vasto. 
 Pregunta: ¿Qué es el camino sufí? 
 La Respuesta: El objetivo del camino sufí es el conocimiento de Allah y 
descubrir las verdades de la fe a través de un viaje espiritual con los pies del 
corazón bajo la sombra de la Ascensión de Muhammad (PyB), manifestar las 
verdades de la fe y del Corán a través de la iluminación y ciertos estados hasta 
un nivel de ‘atestiguar’; es un misterio humano elevado y una perfección 
humana que se llama ‘el camino sufí’ o ‘sufismo’. 
 Sí, ya que el ser humano es un índice abarcativo en el universo, su 
corazón se parece a un mapa inmaterial de miles de mundos. Porque tantas 
ciencias humanas innumerables y tantos campos de conocimiento muestran 
que el cerebro del ser humano en su cabeza es una especie de centro del 
universo, como un teléfono y un telégrafo intercambian innumerables líneas, así 
también los millones de libros luminosos escritos por incalculables evliyas 
muestran que el corazón de ese ser humano en su ser esencial es el lugar de 
manifestación de innumerables verdades del universo y es su medio y semilla. 
 Así, ya que el corazón y el cerebro humano están en este centro y 
comprenden a los componentes de un árbol poderoso en forma de semilla en la 
que se han encapsulado las partes y los componentes de una máquina eterna y 
majestuosa que pertenece al Más Allá, ciertamente el Creador del corazón 
deseó que ese corazón trabajara y saliera del potencial a lo real y se desarrollara 
y se pusiera en acción porque eso es lo que Él hizo. Ya que Él lo deseó, el 
corazón por cierto trabajará como la mente. Y el medio de trabajo más efectivo 
del corazón es volcarse a las verdades de la fe en el camino sufí a través del 
recuerdo de Allah en los niveles de cercanía de Allah. 



430                                                                                                                         CARTAS 
 Segunda Alusión: Las llaves y los medios para este viaje del corazón y 
para el progreso espiritual son el recuerdo de Allah y el pensamiento reflexivo. 
Las virtudes es éstos son demasiado numerosas para describirse. Aparte de los 
beneficios incontables en el Más Allá y en las perfecciones humanas, un 
beneficio menor que pertenece a esta vida mundanal tumultuosa es como 
sigue: todos quieren un consuelo y buscan un placer para salvarse un poco de 
las revoluciones de la vida y sus pesadas cargas y para tomar un respiro; todos 
buscan algo familiar y amigable para desterrar la soledad. Las reuniones 
sociales de la vida civilizada brindan una familiaridad, una amistad y un 
consuelo temporario, pero negligente y embriagado para una o dos personas de 
diez. Sin embargo, el ochenta por ciento vive vidas solitarias en las montañas o 
en los valles, o son conducidos a lugares distantes en busca del sustento o 
debido a agentes como calamidades o ancianidad que los hace pensar en el 
Más Allá, se privan de la familiaridad de las sociedades del ser humano. La 
situación no les brinda amistad ni consuelo.  
 Y entonces, el verdadero consuelo, la familiaridad seria y el placer dulce 
de esa persona, es hacer trabajar al corazón por medio del recuerdo de Allah y 
el pensamiento reflexivo, volverse hacia a su corazón en aquellos lugares 
distantes y esas montañas desoladas y esos valles angustiantes. Diciendo 
“¡Allah!”, familiarizarse con Él con su corazón y a través de esa familiaridad, 
pensar sobre las cosas que lo rodean, que lo estaban observando salvajemente 
como sonriéndole con familiaridad y diciendo: “Mi Creador, a Quien estoy 
recordando, tiene innumerables siervos aquí en mi lugar de soledad, tal como 
Él tiene en todas partes. No estoy solo; la soledad no tiene significado”. A través 
de la fe en su vida, recibe placer de la familiaridad. Comprende el significado de 
la felicidad de la vida y ofrece las gracias a Allah. 
 Tercera Alusión: La cercanía de Allah es una prueba de la Profecía 
Divina; el camino sufí es una prueba de la Sharía. Porque las verdades de la fe 
que la Profecía predica, la cercanía de Allah las ve y las confirma con un tipo de 
testimonio del corazón e iluminación del espíritu al nivel de ‘visión de certeza’. 
Su confirmación es una prueba certera de la verdad de la Profecía. A través de 
sus iluminaciones y revelaciones y al ser beneficioso y por la refulgencia que se 
recibe de él, el camino sufí es una prueba clara de las verdades y los asuntos 
que enseña la Sharía; que son la verdad y que vienen de la verdad. Sí, tal como 
la cercanía de Allah y el camino sufí son evidencias y pruebas de la Profecía y 
de la Sharía, así también son un misterio de la perfección del Islam y un medio 
para sus luces y, a través del Islam, una fuente de progreso y refulgencia para la 
humanidad. 
 A pesar de la gran importancia de este vasto misterio, ciertas sectas 
desviadas lo han negado. Se han privado de aquellas luces y han sido la causa 
de que otros se priven también. Lo más lamentable es esto: tomando como 
pretexto ciertos abusos y faltas que han visto entre los seguidores del camino 
Sufí, algunos eruditos externalistas entre los sunitas y algunos políticos 
negligentes que también son sunitas están intentando cerrar esa tesorería 
suprema, por cierto, destruirla y secar esa fuente de Kawzar que distribuye un 
tipo de agua de vida. Sin embargo, hay pocas cosas y pocos caminos que están 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   431 

 

libres de faltas y que son enteramente buenos. Es probable que existan algunas 
faltas y abusos porque si los novicios asumen un asunto, seguramente lo usarán 
mal. Pero según los cálculos de buenas obras en el Más Allá, Allah 
Todopoderoso muestra Su justicia soberana al pesar las buenas y malas obras. 
Es decir, si preponderan las buenas obras y pesan más, Él da recompensas por 
ellas y las acepta; mientras que si preponderan las malas obras, Él castiga por 
ellas y las rechaza. El equilibrio de las buenas y malas obras no mira hacia la 
cantidad sino a la calidad. A veces sucede que una sola buena obra pesa más 
que mil males y hará que se perdonen. La justicia Divina juzga así y la realidad 
también ve que sea verdad. Así, la evidencia de que las buenas obras del 
camino sufí – es decir, los caminos sufíes dentro de los límites de las Prácticas 
del Profeta (PyB) – definitivamente preponderan sobre sus males, es que de 
quienes lo siguen preservan su fe en el tiempo de los ataques por los 
extraviados. Un seguidor común y sincero del camino sufí se preserva a sí 
mismo mejor que un científico superficial y externalista. A través de la 
iluminación del camino sufí y del amor de los evliyas, salva su fe. Si comete 
pecados graves, se vuelve un pecador pero no un incrédulo; no es arrojado 
fácilmente al ateísmo. Ningún poder en absoluto puede refutar según su punto 
de vista la cadena de sheiks que él acepta, con un amor fuerte y una fe firme 
para ser polos espirituales. Y porque ningún poder puede refutarlo, su confianza 
en ellos no se puede destruir. Y mientras que su confianza no se sacuda, no 
puede aceptar el ateísmo. Frente a las artimañas de los ateos de la actualidad, 
se ha vuelto difícil para alguien que no está conectado con el camino sufí y 
cuyo corazón no ha entrado en acción, para preservarse a sí mismo por 
completo, incluso si es un erudito académico. 
 Hay otra cosa; el camino sufí no puede ser condenado por los males de 
algunos caminos que han adoptado prácticas fuera de los límites de la taqwa, e 
incluso del Islam, y equivocadamente se han dado a sí mismos el nombre de 
caminos sufíes. Aparte de los resultados religiosos y espirituales importantes y 
elevados del camino sufí y aquellos que miran hacia el Más Allá, son los 
caminos sufíes los que son el primer, más efectivo y ferviente medio para 
expandir y desarrollar la hermandad, un lazo sagrado dentro del Mundo del 
Islam. También son uno de los tres bastiones inquebrantables más importantes 
del Islam contra los increíbles ataques del mundo de la incredulidad y de las 
políticas de la Cristiandad para extinguir la luz del Islam. Lo que preservó a 
Estambul, el centro del Califato durante quinientos cincuenta años de todo el 
mundo cristiano fueron las luces de la fe en la Unidad Divina que emanaban de 
quinientos lugares de Estambul y la fuerza de la fe y de quienes recitaron 
“¡Allah! ¡Allah!” en los tekkes detrás de las grandes mezquitas, un punto de 
apoyo firme de los creyentes en el centro del Islam y su amor espiritual que 
surge del conocimiento de Allah y sus murmuraciones fervientes.  
 ¡Oh, ustedes, pseudo-patriotas irrazonables y falsos nacionalistas! ¿Cuál 
de los males de los caminos sufíes pueden refutar este bien de la vida de vuestra 
sociedad? ¡Ustedes díganlo! 



432                                                                                                                         CARTAS 
 Cuarta Alusión: A la vez que es muy fácil, el camino de la cercanía de 
Allah es muy difícil. Y a la vez que es muy corto, es muy largo. Y además de ser 
muy valioso, es muy peligroso. Y a la vez que es muy amplio, es muy estrecho. 
Es por estos misterios que algunos de los que viajan por el camino a veces se 
ahogan, a veces se vuelven dañinos y a veces regresan y lideran a otros fuera 
del camino. 
 En Breve: Hay dos caminos en el camino sufí, conocidos con los 
términos de ‘viaje interno’ y ‘viaje externo’.  
 El Camino Interno comienza desde el ser y, apartando los ojos del 
mundo exterior, mira al corazón. Perfora el egoísmo, abre un camino desde el 
corazón y encuentra la realidad. Luego entra al mundo exterior. El mundo 
exterior ahora parece luminoso. Completa el viaje rápidamente. La realidad que 
ve en el mundo interior, la ve a gran escala en el mundo exterior. La mayoría 
de los caminos que practican el recuerdo en silencio toman este camino. La 
base más importante de esto es romper el ego, renunciar a los deseos de la 
carne y matar al alma maligna. 
 El Segundo Camino comienza desde el mundo exterior; observa los 
reflejos de los Nombres y Atributos Divinos y atribuye en sus lugares de 
manifestación en esa esfera más grande, luego entra en el mundo interior. 
Observa esas luces a pequeña escala en la esfera del corazón y abre el camino 
más cercano a ellas. Ve que el corazón es el espejo del Eternamente Adorado y 
se une al objetivo que estaba buscando. 
 Así, si las personas que viajan por el primer camino no logran matar al 
alma maligna, y si no pueden renunciar a los deseos de la carne ni romper el 
ego, se caen del rango de agradecimiento al de orgullo, luego del orgullo al 
engreimiento. Si una persona experimenta una cautivación que surge del amor 
y una especie de intoxicación que surge de la cautivación, desahogará sus 
quejas en demasía, llamadas pronunciamientos extasiados. Esto es dañino tanto 
para sí y para otros. 
 Por ejemplo, si un teniente se vuelve engreído por placer en su posición 
de autoridad, se creerá un mariscal de campo y confundirá su esfera pequeña 
con la universal. Se volverá el motivo por el cual el sol que aparece en un 
pequeño espejo se confunda con el sol cuya manifestación se ve en todo su 
esplendor sobre la superficie del mar, debido a su similitud en un sentido. 
 De exactamente la misma manera, como con el nivel de diferencia 
entre una mosca y un pavo real, hay muchas personas cercanas a Allah que se 
ven más grandes de quienes en realidad son más grandes que ellos en el mismo 
nivel; lo observan así y consideran que tienen razón. Yo mismo incluso vi a 
alguien cuyo corazón recién se había despertado y vagamente había percibido 
en sí mismo el misterio de la cercanía de Allah; se creía el polo espiritual 
supremo y asumió aires acorde a ello. Le dije: “Hermano mío, tal como la ley 
de la soberanía tiene manifestaciones particulares y universales de la oficina del 
Primer Ministro hasta la del Oficial de Distrito, así también la cercanía de Allah y 
el rango de polo espiritual tienen esferas y manifestaciones variadas. Cada 
estación tiene muchos tonos y sombras. Evidentemente has visto la 
manifestación del rango de polo espiritual supremo, el equivalente al Primer 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   433 

 

Ministro, en tu propia esfera, que es como la de un Oficial de Distrito, y has sido 
engañado. Lo que viste era correcto, pero tu juicio fue equivocado. Para una 
mosca, un vaso de agua es un pequeño mar”. La persona entró en razones, si 
Allah lo permite, como resultado de mi respuesta y se salvó de ese abismo. 
 También he visto a muchas personas que se creyeron una especie de 
Mahdi y dijeron que iban a ser el Mahdi. Estas personas no son mentirosas o 
embusteras, son engañadas. Creen que lo que ven es la realidad. Tal como los 
Nombres Divinos tienen manifestaciones desde la esfera del Trono Sublime 
hasta un átomo y los lugares de manifestación difieren en esa relación, así 
también los niveles de cercanía de Allah, que consisten en manifestar los 
Nombres, difieren de la misma manera. La causa más importante de la 
confusión es esta: 
 En algunas de las estaciones de los evliyas, se encuentran las 
características de la función del Mahdi, o hay una relación especial con el Polo 
Espiritual Supremo, o con Jidr; hay ciertas estaciones que están conectadas con 
ciertas personas famosas. De hecho, las estaciones se llaman ‘la estación de 
Jidr’, ‘la estación de Uvays’ o ‘la estación del Mahdi’. Como consecuencia de 
este misterio, quienes llegan a estas estaciones, o a muestras menores o 
sombras de ellas, creen que son las personas famosas relacionadas con la 
estación. Creen que son Jidr o el Mahdi o el Polo Espiritual Supremo. Si esa 
persona no tiene un ego que busque un rango o una posición, entonces no está 
condenado a ese estado. Sus reclamos excesivos se consideran como 
pronunciamientos extasiados; probablemente no es responsable de ellos. Pero si 
su ego en secreto se propone adquirir un rango o una posición, y si lo derrota 
su ego y abandona el agradecimiento y se vuelve orgulloso, desde allí 
gradualmente caerá en el engreimiento o bien se caerá en las profundidades de 
la locura o se desviará del camino de la verdad. Porque considera que los 
grandes evliyas son como él y su buena opinión de ellos se destruye. Porque sin 
importar qué tan arrogante sea un alma maligna, aún así percibe sus faltas. Al 
comparar a esos grandes evliyas consigo mismo, imagina que ellos están en 
falta. Su respeto hacia los profetas incluso aminora.  
 Es necesario que quienes están afligidos por este estado se sostengan 
firmes del equilibrio de la Sharía y tomen para sí mismos las reglas de los 
eruditos de los principios de la religión y que tomen como sus guías a las 
instrucciones de los eruditos autorizados de entre los evliyas como el Imám 
Gazali y el Imám Rabbani. Constantemente deberían acusar a sus propias almas 
malignas y no atribuirles nada a sus almas malignas más que faltas, impotencia 
y pobreza. Los pronunciamientos extasiados de esta forma surgen del amor del 
ser, porque el ojo del amor no ve las faltas. Ya que esa persona ama a su ser, 
cree que un fragmento de vidrio con fallas y sin valor es un brillante o un 
diamante. La falta más peligrosa entre éstas es esta: que crea que los 
significados parciales que se le ocurren a su corazón en forma de inspiración 
son “La Palabra de Allah” y que los llame “aleyas”. Esto es una falta de respeto 
hacia la Revelación y su nivel más sagrado y exaltado. Sí, todas las 
inspiraciones desde las inspiraciones de las abejas y de los animales hasta las de 



434                                                                                                                         CARTAS 
la gente común y de la elite entre los seres humanos, y desde las inspiraciones 
de los ángeles comunes hasta las de los ángeles sublimes, son un tipo de 
palabras Divinas. Pero son discurso soberano Divino según la capacidad de los 
lugares de manifestación y sus estaciones; son las diferentes manifestaciones del 
discurso soberano Divino que brilla a través de setenta mil velos. 
 Sin embargo, definir esas inspiraciones con un sustantivo adecuado, 
“Revelación” y “La Palabra de Allah” y la palabra “aleya”, que es un nombre 
propio para las estrellas del Corán – la ejemplificación más evidente de La 
Palabra de Allah – es absolutamente incorrecto. Como se explicó y demostró en 
las Palabras Doce, Veinticinco y Treinta y Uno, cualquier relación que tenga la 
imagen diminuta, borrosa y oscura del sol que aparece en el espejo de colores 
en nuestra mano con el sol del cielo, es similar a la relación entre la inspiración 
de los corazones de quienes realizan dichos reclamos y las aleyas del sol del 
Corán, que es directamente la Palabra Divina. Sí, si se dice que las imágenes 
del sol que aparecen en todos los espejos son del sol y están relacionadas a él, 
sería correcto. ¡Pero el globo terráqueo no puede adjuntar a los espejos de esos 
soles diminutos ni se pueden unir por su atracción! 
 Quinta Alusión: De los caminos del camino sufí, uno extremadamente 
importante es ‘la Unidad de Testimonio’, que se llama ‘la Unidad de 
Existencia’. Este camino restringe la mirada a la existencia del Necesariamente 
Existente y ve que otros seres son tan débiles y como una sombra en relación al 
Necesariamente Existente que afirma que no son merecedores del nombre de 
existencia. Envolviéndolos en velos de imaginación, los cuenta como nada en la 
estación de ‘abandonar todas las cosas excepto Allah’ e incluso los imagina 
como inexistentes, llegando tan lejos como para relegar las manifestaciones de 
los Nombres Divinos al estado de ser meros espejos imaginarios.  
 Un hecho significativo sobre este camino es que a través de que se 
descubre la existencia del Necesariamente Existente al nivel de ‘absoluta 
certeza’ a través de la fuerza de la fe y de la revelación de una cercanía de Allah 
elevada, la existencia de seres contingentes es tan disminuida que no queda 
nada desde su punto de vista más que la imaginación y la inexistencia; es como 
si negara al universo por el Necesariamente Existente. 
 Pero este camino tiene peligros, el primero de los cuales es este: los 
pilares de la fe son seis. Hay pilares como la creencia en el Último Día, además 
de la fe en Allah, y estos pilares requieren de la existencia de seres contingentes. 
¡Esos pilares fundados firmemente no se pueden construir sobre la imaginación! 
Por esta razón, cuando alguien que sigue este camino vuelve a entrar al mundo 
de la sobriedad de los mundos del éxtasis y la intoxicación, no debería traer ese 
camino consigo ni debería actuar según él.  
 Además, no debería convertir a este camino, que pertenece al corazón y 
a iluminaciones y a ciertos estados, en una forma que pertenece a la razón, el 
conocimiento y las palabras. Porque las leyes y los principios pertenecen a la 
razón, al conocimiento y al discurso, que proceden del Corán no puede aceptar 
ese camino, no se puede poner en práctica. Ese camino no se ve explícitamente 
en los Cuatro Califas Bien Guiados, las autoridades líderes de muyytehids y las 
autoridades de las primeras generaciones del Islam. Eso significa que no es el 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   435 

 

camino más elevado. Tal vez es elevado, pero es deficiente. Es muy importante, 
pero es muy peligroso y difícil, aún así, muy placentero. Quienes entran en él 
por el placer, no quieren abandonarlo; debido a su egoísmo, creen que es el 
nivel más elevado. Ya que han explicado la base y la naturaleza de este camino 
en cierto sentido en el tratado llamado Nokta Risalesi y en algunas partes de 
Risale-i Nur y de las Cartas, nos contentamos con ellos y aquí describimos un 
abismo importante de ese camino importante. Es como sigue: 
 Para lo más elevado de la elite, que pasar de las esferas de las causas y 
de acuerdo a renunciar a todo excepto a Allah, cortar su conexión con los seres 
contingentes y entrar a un estado de absoluta absorción en Allah, este camino 
es el camino correcto. Pero, presentarlo como conocimiento intelectual a 
quienes están sumergidos en las causas, enamorados del mundo e inmersos en 
la naturaleza con la filosofía materialista, es ahogarlos en la naturaleza y el 
materialismo y distanciarlos de la realidad del Islam. Porque quien está 
enamorado del mundo y apegado a la esfera de las causas quiere atribuir una 
especie de permanencia a este mundo transitorio. No quiere perder a su 
amado, el mundo; con el pretexto de la Unidad de Existencia, cree que tiene 
una existencia permanente; por el mundo, su amado, y al atribuirle 
permanencia y eternidad, eleva a su amado a ser un objeto de adoración; y, me 
refugio en Allah, esto abre el camino hacia el abismo de negar a Allah. 
 En este siglo, el materialismo está tan esparcido que lo material se 
considera como la fuente de todo. Si en semejante época, los creyentes 
verdaderos consideran que lo material es tan insignificante como para ser 
inexistente, así fomentando el camino de la Unidad de Existencia, los 
materialistas lo reivindicarán diciendo: “Nosotros decimos lo mismo”. Mientras 
que, entre todos los caminos del mundo, el más alejado al de los materialistas y 
de los adoradores de la naturaleza es el camino de la Unidad de Existencia. 
Porque los seguidores de la Unidad de Existencia le dan tanta importancia, por 
su fe, a la existencia Divina que niegan al universo y a los seres. Mientras que 
los materialistas le dan tanta importancia a los seres que por el universo ellos 
niegan a Allah. ¿Cómo se pueden unir estos dos o compararse? 
 Sexta Alusión: Ésta consiste de Tres Puntos. 
 Primer Punto: Entre los caminos de la cercanía de Allah, el más 
delicado, directo, rico y brillante es seguir las Prácticas del Profeta (PyB). Es 
decir, pensar en las Prácticas en los actos y en las obras y seguirlas e imitarlas y 
en la conducta y en el trato con los demás, pensar en las reglas de la Sharía y 
tomarlas como guía.  
 Mediante seguirlas en este camino, junto con la conducta diaria y las 
transacciones y actos naturales que se vuelven adoración, al pensar en las 
Prácticas de la Sharía para todas las acciones, recuerda los mandamientos de la 
Sharía. Esto hace que una persona piense en el dueño de la Sharía. Al pensar 
en él, trae a la mente a Allah Todopoderoso y eso le brinda un sentido de Su 
presencia. Esto puede llevar todos los momentos de la vida de una persona 
como adoración en la presencia Divina. Así, esta gran carretera es la carretera 



436                                                                                                                         CARTAS 
de los Compañeros y los rectos de las primeras generaciones del Islam, quienes 
recibieron el legado de la profecía, la ‘cercanía de Allah más grande’. 
 Segundo Punto: La base más importante de los caminos de la cercanía 
de Allah y las ramas del camino sufí es la sinceridad, porque la salvación de 
asociar copartícipes con Allah que está oculto es a través de la sinceridad. 
Quien no obtiene la sinceridad no puede viajar por esos caminos. La fuerza más 
poderosa de esos caminos es el amor. Sí, el amor no busca pretextos para su 
amado y no desea ver sus faltas. Y ve los signos débiles de la perfección de su 
amado como pruebas poderosas. Siempre toma la parte de su amado. 
 Es por esto que quienes se vuelcan hacia el conocimiento de Allah con 
los pies del amor no les prestan oídos a las dudas y objeciones; se salvan 
fácilmente. Incluso si mil demonios se reunieran, no podrían negar desde su 
punto de vista ni un indicio de la perfección de su verdadero amado. Si no 
amaran, lucharían desesperadamente frente a sus almas y a Satanás y a las 
objeciones de los demonios externos. Deberían tener una fortaleza y fuerza de 
fe y una mirada atenta para salvarse a sí mismos.  
 Es por esto que en todos los niveles de cercanía de Allah, el amor que 
surge del conocimiento de Allah es la levadura y el elixir más importantes. Pero 
el amor contiene un abismo, que es este: salta de la búsqueda y de la modestia, 
que son la esencia de la adoración, a la queja y los reclamos y actúa de manera 
desequilibrada. Al pasar del significado interpretado de las cosas al significado 
literal cuando se considera otras cosas aparte de Allah, mientras que es la cura, 
se vuelve veneno. Es decir, a pesar de que cuando se ama otras cosas aparte de 
Allah es necesario que una persona enceguezca su corazón por Allah y en Su 
nombre y debido a que son espejos de Sus Nombres, a veces piensa en las 
objeciones de su amor por los objetos en sí mismos y sus perfecciones 
personales y en nombre de su belleza esencial; los ama por ellos mismos. 
Incluso si no piensa en Allah y en Su Mensajero (PyB), aún así los ama. Este 
amor no es un medio para amar a Allah; es un velo para ello. Mientras que si 
ama a las personas por el sentido de lo que significan, es el medio para amar a 
Allah; por cierto, se puede decir que es una manifestación él. 
 Tercer Punto: este mundo es el reino de sabiduría, el reino de servicio; 
no es el reino de premios y recompensas. El salario por las obras y actos de 
servicio aquí se da en el Reino Intermedio y en el Más Allá. Los actos aquí 
producen frutos en el Reino Intermedio y en el Más Allá. Ya que la realidad es 
esta, los resultados de las acciones que pertenecen al Más Allá no se deberían 
buscar en este mundo. Si se dan, se deberían recibir no agradecidos sino con 
pesar. Porque debido a que en el Paraíso cuantos más frutos se cosechan, más 
se producen, comer en este mundo de manera efímera los frutos de las acciones 
que pertenecen al Más Allá, que son eternos, no es razonable. Es como cambiar 
una lámpara permanente por una que durará un minuto y luego se extinguirá.  
 Es por esto que la gente de cercanía de Allah considera que el servicio, 
la dificultad, las desgracias y las dificultades son agradables y no se quejan ni se 

lamentan sino que dicen: ٍلYnَ ّ©ِ¦ُ »َ«�َ ِ ّٰÃِ uُ ْ̄ oَªْøا. Cuando se les da 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   437 

 

iluminaciones y keramets, placeres y luces, las aceptan como especies de 
favores Divinos e intentan ocultarlos. No se vuelven orgullosos sino que ofrecen 
más agradecimiento y adoración. Muchos de ellos han querido que esos 
estados estén ocultos y sus fines, no vaya a ser que arruine la sinceridad de sus 
acciones. Sí, el favor Divino más importante para hacer que una persona 
aceptable no se de cuenta de Su favor, para que no dejen de buscar y 
agradecer y comience a quejarse y se vuelva orgulloso. 
 Es debido a esta verdad que si quienes buscan la cercanía de Allah y el 
camino sufí lo hacen por las iluminaciones y los keramets, que son algunas de 
las emanaciones de la cercanía de Allah, se vuelcan hacia ellas y reciben placer 
de ellas, es como si consumieran de manera efímera en este mundo efímero los 
frutos perdurables del Más Allá. Esto también abre el camino a perder la 
sinceridad, la levadura de la cercanía de Allah, y que la cercanía de Allah los 
eluda. 
 Séptima Alusión: Éste consiste de Cuatro Puntos. 
 Primer Punto: La Sharía es directamente, sin sombra ni velo, el 
resultado del discurso Divino, a través del misterio de la Unicidad Divina con 
respecto a la soberanía Divina absoluta. Los niveles más elevados del camino 
sufí y el de la realidad son como partes de la Sharía. O son siempre como los 
medios, la introducción y el siervo. Sus resultados son los asuntos 
incontrovertibles de la Sharía. Es decir, los caminos del camino sufí y de la 
realidad son como medios, siervos y pasos para alcanzar las verdades de la 
Sharía, hasta que en el nivel más elevado se transforman en el significado de 
realidad y la esencia del camino sufí, que están en el corazón de la Sharía. 
Entonces después se convierten en partes de la Sharía Mayor. Entonces no es 
correcto pensar en la Sharía como una cáscara externa y en la realidad como su 
parte interna, resultado y objetivo como lo hacen algunos sufíes. Sí, la Sharía se 
descubre según los niveles de los seres humanos. Es incorrecto suponer que 
aquello que la masa de gente imagina como el aspecto externo de la Sharía sea 
su realidad y se le de el nombre de ‘realidad’ y de ‘camino sufí’ a los niveles de 
la Sharía que se le descubren a la elite. La Sharía tiene niveles que miran hacia 
todas las clases. 
 Es como consecuencia de esto que cuanto más avanzan los sufíes y 
quienes buscan la realidad, más aumenta su anhelo por las verdades de la 
Sharía y la cautivación por ellas, por seguirlas. Considerando el aspecto más 
pequeño de las Prácticas del Profeta como su objetivo más grande, trabajan 
para seguirlas e imitarlas. Porque en cualquier nivel que la Revelación sea más 
elevada que la inspiración, la conducta de la Sharía, que es el fruto de la 
Revelación, es tanto más elevada y más importante que la conducta del camino 
sufí, el fruto de la inspiración. En consecuencia, seguir las Prácticas del Profeta 
es la base más importante del camino sufí.  
 Segundo Punto: El camino sufí y el camino de la realidad no deberían 
excederse de ser medios. Si se vuelven como el último objetivo, entonces las 
enseñanzas incontrovertibles y acciones de la Sharía y seguir las Prácticas del 
Profeta se vuelve como oficial, mientras que el corazón se vuelve a otro lado. Es 



438                                                                                                                         CARTAS 
decir, esa persona piensa en su círculo para el recuerdo de Allah más que en las 
oraciones obligatorias; se siente atraído más por sus recitaciones y súplicas que 
por sus obligaciones religiosas; se preocupa más por evitar cometer ofensas en 
contra de las reglas del comportamiento del camino sufí que por evitar pecados 
graves. Mientras que las recitaciones del camino sufí no puede ser equivalente a 
los actos obligatorios que son los asuntos irrefutables de la Sharía; no pueden 
tomar su lugar. Las reglas del comportamiento del camino sufí y de las 
invocaciones del sufismo deberían ser un consuelo y un medio para el 
verdadero placer dentro de aquellos actos obligatorios, no en sí mismas ser la 
fuente. Es decir, su tekke debería ser el medio para el placer y la realización 
correcta de las cinco oraciones diarias en la mezquita; quien se apresura a 
realizar las oraciones en la mezquita como una formalidad y piensa que 
encontrará su verdadero placer y perfección en el tekke, se está alejando de la 
realidad. 
 Tercer Punto: Se pregunta: “¿Puede existir algún camino sufí fuera de 
las Prácticas del Profeta y de los mandamientos de la Sharía?” 
 La Respuesta: Existen y no existen. Existen porque algunos de los 
evliyas más elevados fueron ejecutados por la espada de la Sharía. Y no existen 
porque los eruditos autorizados entre los evliyas han acordado en esta regla de 

Sa’di-i Shirazi:»�ََ��ْ®ُ ِىپردزدَنْ جyُْ\ ْy�ََ٭�Y�َ ù� ِاهyََ\ ىuِ�ْ ù~ aْ�َْªYoَ®ُ  
 Es decir, es imposible que alguien fuera de la carretera del Mensajero de 
Allah (PyB), que no lo siga, consiga las verdaderas luces de la realidad. El 
verdadero significado de este asunto es este: 
 Ya que el Mensajero de Allah (PyB) fue el Sello de los Profetas y fue el 
interlocutor de Allah en nombre de toda la humanidad, la humanidad no puede 
avanzar fuera de su carretera; es esencial que sea bajo su estandarte. Pero ya 
que los extasiados y aquellos que están inmersos en la contemplación Divina no 
son responsables por su oposición; y ya que en el ser humano hay algunas 
facultades sutiles que no pueden estar limitados por obligación y cuando esas 
facultades dominan, una persona no puede ser acusada de oponerse a las 
obligaciones de la Sharía; y ya que en el ser humano hay ciertas facultades 
sutiles que tal como no pueden estar limitados por obligación, tampoco están 
bajo la jurisdicción de la voluntad ni pueden ser controladas por la mente 
porque no le prestan atención al corazón o a la mente; por cierto, cuando 
aquellas facultades dominan a una persona, pero sólo en ese momento, no cae 
de la posición de cercanía de Allah al oponerse a la Sharía, se considera que 
está excusado. Con la condición, sin embargo, de que no muestre negación, 
insulto o desprecio hacia las verdades de la Sharía y las reglas de la fe. Incluso si 
no lleva a cabo los mandamientos, debe saber que son correctos. Pero si lo 
sobrecoge ese estado y asume una posición, busco refugio en Allah, que infiera 
negación o mentir sobre las verdades indiscutibles, ¡es el signo de que se ha 
caído del camino! 
 En Breve: Hay dos grupos de quienes siguen el camino Sufí fuera de los 
límites de la Sharía. 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   439 

 

 Un Grupo: Como se describió anteriormente, éstos están abrumados 
por su estado, su inmersión, su éxtasis o intoxicación, o bien están dominados 
por alguna de sus facultades sutiles que no presta atención a las órdenes de la 
religión o no escuchan a la voluntad y así exceden los límites de la Sharía. Pero 
esto no se debe a que les disguste las reglas de la Sharía o que no quieran 
seguirlas; más bien están obligados a estar así involuntariamente. Hay personas 
de la cercanía de Allah en este grupo entre los que han encontrado 
temporariamente a importantes evliyas. Los eruditos entre los evliyas han 
afirmado incluso, que algunos de ellos no sólo han salido de los límites de la 
Sharía sino que han salido de los límites del Islam. Pero son personas de la 
cercanía de Allah con la condición de que no hayan negado ninguno de los 
mandamientos que trajo Muhammad (PyB). Más bien no piensan en ellos o no 
pueden tenerlos a la vista o no son concientes de ellos. No es aceptable que no 
los acepten si son concientes de ellos.  
 En cuanto al Segundo Grupo, éstos se dejan llevar por los placeres 
brillantes del camino Sufí y el camino de la realidad y ya que no pueden 
conseguir los placeres de las verdades de la Sharía, que son mucho más 
elevados, creen que son formalidades sin placer y son indiferentes. 
Gradualmente aceptan la idea de que la Sharía es una cáscara externa y que la 
realidad que han encontrado es la base y el objetivo esencial. Dicen: “Lo he 
encontrado; es suficiente para mí”, y actúan de modo contrario a los 
mandamientos de la Sharía. Los que pertenecen a este grupo que están en sus 
cabales son responsables; se desvían del camino, por cierto, y se vuelven 
juguetes de Satanás en cierto sentido.  
 Cuarto Punto: Algunas personas de las divisiones de los extraviados e 
innovadores son aceptables para la comunidad musulmana, mientras que otros, 
igual a ellos, sin ninguna diferencia aparente, son rechazados. Siempre me 
cuestioné esto. Por ejemplo, a pesar de que alguien como Zamakhshari fue uno 
de los miembros más intolerantes de la secta de los mutazilíes, los eruditos 
sunitas no lo declararon como un incrédulo o un extraviado frente a sus severas 
objeciones; más bien buscaron un camino para salvarlo. Pero luego 
consideraron a las autoridades mutazilíes como Abu Ali Jubba’i, cuyo fanatismo 
era mucho menor que el de Zamakhshari, como rechazadas y refutadas. Tuve 
curiosidad por esto por mucho tiempo. Luego, a través del favor Divino 
comprendí que las objeciones de Zamakhshari en relación a los sunitas 
surgieron del amor por la verdad de su camino, que él consideraba correctas. Es 
decir, por ejemplo, la razón para declarar a Allah libre de toda falta y deficiencia 
es porque desde su punto de vista, los animales crean sus propias acciones. En 
consecuencia, debido su amor al declarar a Allah libre de toda falta, no aceptó 
los principios de los sunitas en relación a la creación de acciones. Mientras que, 
en lugar del amor a la verdad, las otras autoridades mutazilíes se rechazaron 
porque sus inteligencias inadecuadas no podían aspirar a los principios elevados 
de los sunitas y no podían situar las leyes extensivas de los sunitas dentro de sus 
propias ideas estrechas, y en consecuencia, las negaron. De exactamente la 
misma manera en que los mutazilíes se opusieron a los sunitas en teología, la 



440                                                                                                                         CARTAS 
oposición de algunos de los que siguieron el camino sufí fuera de las Prácticas 
del Profeta también es de dos tipos: 
 El Primero: Como Zamakhshari, por amor a su camino o estado, 
permanecen de alguna manera indiferentes hacia la conducta de la Sharía 
porque no pueden alcanzar el mismo nivel de placer. 
 En cuanto al Otro Tipo: ¡Allah no lo permita! Consideran que la 
conducta de la Sharía no es importante en relación a los principios del camino 
sufí porque su entendimiento estrecho no puede comprender esos amplios 
placeres y sus estaciones cortas no pueden alcanzar esa conducta elevada. 
 Octava Alusión: Ésta describe Ocho Abismos. 
 El Primero: Algunos de quienes se embarcan en viajes espirituales no se 
ajustan por completo a las Prácticas del Profeta (PyB) y caen en el abismo de 
preferir la cercanía de Allah a la profecía. Se ha demostrado en las Palabras 
Veinticuatro y Treinta y Uno qué elevada es la Profecía y qué apagada es la 
cercanía de Allah en relación a ella. 
 El Segundo: Algunos de quienes siguen el camino sufí caen en el 
abismo de preferir a los evliyas extremistas en lugar de los Compañeros del 
Profeta, también los vieron en el nivel de los profetas. Se ha demostrado 
fehacientemente en las Palabras Doce y Veintisiete y en el Apéndice sobre los 
Compañeros, que los Compañeros adquirieron tantas cualidades a través de la 
conversación con el Profeta (PyB) que no se pueden conseguir a través de la 
cercanía de Allah y los Compañeros no pueden ser superados y que los evliyas 
nunca pueden alcanzar el nivel de los Compañeros.  
 El Tercero: Algunos de quienes son excesivamente fanáticos en relación 
al camino sufí se oponen a las Prácticas del Profeta y renuncian a ellas porque 
prefieren las costumbres, la conducta y las recitaciones del camino sufí, a las 
que no renuncia. En este camino, se vuelven flojos en la práctica de la conducta 
de la Sharía y caen en ese abismo.  
 Como se demuestra en muchas de las Palabras y como los eruditos 
líderes del camino sufí como el Imám Gazali y el Imám Rabbani dijo: “El nivel 
de aceptación obtenido por seguir una sola de las Prácticas del Profeta (PyB) no 
se puede ganar por medio de cien prácticas personales y actos de adoración 
privados. Y tal como un solo acto obligatorio es superior a mil actos tomados de 
la Sunna del Profeta, una sola de esas prácticas es superior a mil prácticas del 
sufismo 
 El Cuarto: Algunos sufíes extremistas creen que la inspiración es como 
la Revelación y que es del mismo tipo que la Revelación y caen en un abismo. 
Se ha demostrado muy fehacientemente en la Palabra Doce y en la Veinticinco 
sobre los Milagros del Corán, qué elevada, universal y sagrada es la Revelación 
y qué insignificantes y sosas son las inspiraciones en relación a ella. 
 El Quinto: Algunos sufíes que no comprenden la esencia del camino 
sufí, para fortalecer a los débiles, alentar a los flojos y alivianar las dificultades y 
preocupaciones que surgen del servicio agotador, encuentran placenteras las 
luces, las iluminaciones y los keramets, que no se buscan sino que se dan, y se 
vuelven cautivos de ellas y caen en el abismo de preferirlas en lugar de la 
adoración, de los actos de servicio y de recitar súplicas. Se menciona 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   441 

 

brevemente en el Tercer Punto de la Sexta Alusión de este tratado y se 
demostró fehacientemente en otras de las Palabras que este mundo es el reino 
de servicio, no el reino de las recompensas. Para quienes buscan su 
recompensa aquí, junto con trasformar los frutos duraderos y perpetuos en una 
forma efímera y temporaria, la permanencia en este mundo es placentera y no 
anhelan el Reino Intermedio; simplemente, aman la vida de este mundo en un 
sentido porque encuentran una especie de Más Allá dentro de él. 
 El Sexto: Algunos de quienes se embarcan en un viaje espiritual, que no 
son personas veraces, caen en un abismo al confundir los tonos y sombras, y las 
muestras parciales de las estaciones de cercanía de Allah con las estaciones 
universales y fundamentales. Como se demostró claramente en la Segunda 
Rama de la Palabra Veinticuatro y en otras Palabras, el sol se vuelve numeroso 
por medio de espejos y miles de similitudes del sol tienen luz y calor como el sol 
mismo, a pesar de ser muy débil en relación al sol real. De exactamente la 
misma manera, las estaciones de los profetas y de los grandes evliyas tienen 
tonos y sombras. Aquellos que viajan con el espíritu entran en ellos y se ven a sí 
mismos como si fueran más grandes que esos grandes evliyas, o incluso han 
avanzado más allá de los profetas, así cayendo en un abismo. Sin embargo, el 
modo de evitar caer en todos estos abismos es siempre tomar los principios de 
la fe y los fundamentos de la Sharía como la base y la guía y, considerar que las 
iluminaciones o lo que se atestigua son acusados ante ellos. 
 El Séptimo: Algunas de las personas iluminadas y extasiadas caen en el 
abismo en sus viajes espirituales al preferir el orgullo, la queja, los 
pronunciamientos, la consideración pública y ser un lugar de recurso en lugar 
de ofrecer agradecimiento y súplicas, buscar a Allah Todopoderoso y no estar 
obligado a las personas. Mientras que el nivel más elevado es la adoración de 
Muhammad, que se llama ‘lo amado’. Mientras que la esencia de la adoración 
es manifestar la perfección de esa realidad al suplicar y buscar a Allah 
Todopoderoso, mostrando una humildad profunda ante Él, agradeciendo las 
gracias, a través de la impotencia y la necesidad, y a través de no estar obligado 
a la gente. Algunos de los grandes evliyas involuntaria y temporariamente se 
han vuelto orgullosos, se quejaron e hicieron pronunciamientos extasiados pero 
no se los puede seguir voluntariamente en esos puntos; están bien guiados pero 
no son la guía; ¡no se puede tomar su camino! 
 El Octavo Abismo: Algunos de aquellos que viajan espiritualmente que 
son egoístas y se precipitan quieren consumir en este mundo los frutos de la 
cercanía de Allah, que se recibirá en el Más Allá y se caen a un abismo al 
buscarlos en sus viajes espirituales. Pero, como lo proclaman aleyas como:  

َ َ®Yَcعُ اyُ�ُªْورِ  ّÊ úا YÁَ²ْ ُuّªةُ اYÁَoَªْا Y®ََو y como se demuestra fehacientemente en 

muchas de las Palabras, un solo fruto en el reino de la eternidad es superior a 
mil jardines en este mundo efímero. Por esta razón, esos frutos benditos no 
deberían consumirse aquí. Si sin querer se dan a comer aquí, se debería 



442                                                                                                                         CARTAS 
agradecer por ello y considerarse como favores Divinos otorgados, no como 
recompensa sino como aliento.  
 Novena Alusión: Aquí describiremos brevemente Nueve de los frutos y 
beneficios verdaderamente numerosos del camino sufí. 
 El Primero es la revelación y aclaración por medio de los caminos sufíes 
que están en el camino recto, de las verdades de la fe, que son las llaves, las 
fuentes y las vertientes de las tesorerías eternas de la felicidad eterna; es su 
manifestación al nivel de ‘visión de certeza’. 
 El Segundo: Ya que el camino sufí es un medio para trabajar el 
corazón, que es el centro y la fuente de la máquina humana, y hace que el 
corazón movilice a las otras facultades sutiles, es para conducirlas a cumplir el 
propósito de su creación y así convertir a una persona en un verdadero ser 
humano. 
 El Tercero: En el viaje al Reino Intermedio y al Más Allá, es unir una de 
las cadenas de los caminos sufíes y ser una compañía en una caravana tan 
luminosa en el camino a la eternidad y salvarse de la desolación de la soledad y 
encontrar familiaridad en ellos en este mundo y en el Reino Intermedio; y 
confiando en el consenso y en el acuerdo frente a los ataques de las dudas y los 
temores y viendo a cada uno de sus maestros como un apoyo poderoso y una 
prueba, es expulsar con ellos aquellas dudas e instancias de extravío. 
 El Cuarto es comprender, por medio del camino sufí puro, el 
conocimiento de Allah se encuentra en la fe y el placer del amor de Allah dentro 
del conocimiento de Allah y por ese entendimiento, salvarse de la desolación 
absoluta de este mundo y del alejamiento absoluto del ser humano en el 
universo. Hemos demostrado en muchas de las Palabras que la felicidad de 
ambos mundos y el placer libre de dolor y la familiaridad sin soledad y, el 
verdadero placer y la felicidad sin problemas se encuentra en la realidad de la fe 
y el Islam. Como se explica en la Palabra Dos, la fe lleva la semilla del árbol de 
Tuba del Paraíso. Es a través del entrenamiento y de nutrirse del camino sufí 
que la semilla crece y se desarrolla.  
 El Quinto es percibir a través de un despertar del corazón que resulta 
del camino sufí y del recuerdo de Allah, las verdades sutiles contenidas en las 
obligaciones de la Sharía y apreciarlas. Entonces uno obedece y realiza su 
adoración no por obligación sino con entusiasmo. 
 El Sexto es elevarse a la estación de confianza en Allah y al rango de 
sumisión a Él y a ganar Su complacencia, que es el medio para el verdadero 
placer, el consuelo real, el placer libre de dolor y la familiaridad sin soledad. 
 El Séptimo es, a través de la sinceridad, la condición más importante 
para viajar en el camino sufí y su resultado más importante, para salvarse de las 
cualidades viles como la asociación de copartícipes con Allah oculta, la 
hipocresía y la artificialidad. Y es salvarse por medio de la purificación del alma, 
que es como la operación quirúrgica del camino sufí de los peligros del alma 
maligna y los peligros del egoísmo.  
 El Octavo: Por medio de la consideración, el sentido de la presencia 
Divina y las intenciones poderosas que se obtienen a través del recuerdo de 
Allah con el corazón y el pensamiento reflexivo de la mente en el camino sufí, 



CARTA VEINTINUEVE                                                                                                   443 

 

se transforman las acciones habituales en adoración y cambian los hechos 
mundanales en acciones para el Más Allá. Y al utilizar el capital de la vida es 
hacer que todos sus minutos sean semillas que producirán los brotes de la 
felicidad eterna.  
 El Noveno es trabajar para ser un ser humano perfecto al viajar con el 
corazón, luchar con el espíritu y el progreso espiritual; es decir, ser un verdadero 
creyente y un musulmán completo; o sea, no obtener fe superficial sino la 
realidad de la fe y la realidad del Islam; es ser directamente el siervo del 
Creador Glorioso del Universo, en el universo y en un sentido como el 
representante del universo y ser Su interlocutor y Su amigo y Su amado y ser 
un espejo de Él; y al mostrarle al ser humano como con los mejores diseños, es 
demostrar la superioridad del ser humano sobre los ángeles. Es volar a través de 
las elevadas estaciones con las alas de la fe y las acciones de la Sharía y mirar la 
felicidad eterna de este mundo e incluso entrar en esa felicidad. 

 ُ­Á§ِoَªْا ­ُÁ«ِ�َªْا ùaْ²ø²ََّ¥ ا úا Y³ََc ْ̄ َ ّ«�َ Y®َ َّÊ úا Y³ََª ­َْ«�ِ َÊ ¥ََ²Yoَ]ْ~ُ 

 ­َِ��َْÊْا [ِ�ْ£ُªْ¹�ُ�ُرِ وَ اªْا ّ©ِ¦ُ »�ِ yِ]َ¦َْÊْ¹ْ�َثِ اªْا »َ«�َ ­ّْ«ِ ù~ َو ّ©ِ ù� َ­ّ·ُّٰ«ªøا
_ُ وµِcَِÀَÊَ وَ َ®َ£Yمُ  َ̄ �ْnِ ْتyَ¶َYَ�َb ىwَِّªا uٍ َ ّ̄ oَ®ُ Yَ²uِ ّÁِ ù~ ِ¹ر¶ُُuّªا ّ©ِ¦ُ »�ِ

uَ²ْرَجَ ُ¦ّ©ُ اYَÀَÊ¹َªْتِ ِ�« ِ�ِ©ّ ِ®yَ�ْاµِjِ وَ َ�»َ« آµِِª وَ  úوَ ا µِjِاyَ�ْ®ِ »�ِ µِcَِÁِّ\¹ُ]oْ®َ
 َ±Á ِ̄ َªY�َªْرَبِّ ا ِ ّٰÃِ uُ ْ̄ oَªْوَ ا ±َÁ®ِآ ±َÁ�ِ َ̄ jْøا µِ]ِoْ ù� 

* * *



 

 
Carta Treinta  
Es el libro en árabe llamado “Isharat al-I'jaz” 

 
*** 

 

Carta Treinta y Uno  
Es el Destello Treinta y Uno. 

 
 

*** 

Carta Treinta y Dos  
Es el tratadoLemeat, queasumió por sí misma la forma de un poema. También 

es el Destello Treinta y Dos y se ha publicado en “Palabras”. 
 
 

*** 
 

 Carta Treinta y Tres 
Es el tratado que tiene 33 ventanas que se abren al conocimiento de Allah. 

También debido a que es la Palabra 33, se ha publicado en “Palabras” y no se 
ha incluido aquí. 



 

Apéndice 

 ِ­Ánِ َyّªا ±ِ ٰ̄ nْ َyّªا ِ ٰÃّا ­ِ�ِْ\ 
[Este breve Apéndice tiene una gran importancia; es beneficioso para 
todos.] 

 Los caminos que conducen a Allah Todopoderoso son numerosos. 
Mientras que todos los caminos verdaderos se toman del Corán, algunos son 
más cortos, más seguros y más generales que otros. De estos caminos, está el de 
la impotencia, la pobreza, la compasión y la reflexión, de la cual, con mi 
comprensión defectuosa, me he beneficiado del Corán. 
 Por cierto, como el amor extasiado, la impotencia es un camino que, 
por medio de la adoración, conduce a ganar el amor de Allah; pero es más 
seguro. La pobreza también conduce al Nombre Divino de Misericordioso. Y, 
como el amor extasiado, la compasión conduce al Nombre de Compasivo, pero 
es un camino más ligero y amplio. También como el amor extasiado, la 
reflexión conduce al Nombre de Omnisciente, pero es un camino más rico y 
más brillante. Este camino consiste no de diez pasos como las ‘diez facultades 
sutiles’ de algunos de los caminos sufíes que emplean el recuerdo silencioso, ni 
de siete etapas como las ‘siete almas’ de quienes practican recitación en voz 
alta, sino de Cuatro Pasos. Es la realidad más que un camino sufí. Es la Sharía. 
 Sin embargo, que no se malentienda. Significa ver la propia impotencia, 
pobreza y las propias faltas ante Allah Todopoderoso, no para fabricarlas o 
mostrarlas a la gente. El método de este camino corto es seguir las Prácticas del 
Profeta (PyB), realiza las obligaciones religiosas y renuncia a los pecados serios. 
Y es en especial realizar las oraciones prescritas correctamente y con atención y 

seguidamente hacer el tesbihat. La aleya:   ْ­§ُ ù��ُ²ْø¹ُاا¦ّ{َُbَË�َ señala al Primer 

Paso. La aleya:  ْ­·ُ ù��ُ²ْøا ­ْ·ُÁ ù�²َْY�َ َÃّ¹�َُ²اا ±َÀwَِّªY¦َ¹ُ²¹ا§َُbَÊَو señala  al 

Segundo Paso. La aleya: 

 ¥َ�ِ�َْ² ±ْ ِ̄ َ� _ٍَW ّÁِ ù~ ±ْ®ِ ¥ََ\Y ù�øاY®ََو ِ ٰÃّا ±َ ِ̄ �َ_ٍ³َ ù�nَ ±ْ®ِ ¥ََ\Y ù�øاY®َ 
señala  al Tercer Paso. La aleya: ُµ·َjَْو َ ّÊ úا ¥ٌِªY¶َ ٍء¿ْ ù� ُ©ّ¦ُ señala al Cuarto 

Paso. Una breve explicación de estos Cuatro Pasos es como sigue: 



446                                                                                                                         CARTAS 

 El Primer Paso: Como sugiere la aleya:  ْ­§ُ ù��ُ²ْø¹ُا ا¦ّ{َُb َË�َ no es para 

purificarse a sí mismo. Porque por su naturaleza y disposición innata, el ser 
humano se ama a sí mismo. Por cierto, él se ama a sí mismo antes que ninguna 
otra cosa y sólo a sí mismo. Sacrifica todo lo demás por su propia alma. Se 
alaba a sí mismo de una manera que es propia de Allah, merecedor de 
adoración. Se absuelve y se exonera de las faltas de manera propia de Allah, 
merecedor de adoración. En cuanto le es posible, no ve las faltas como 
apropiadas para él y no los aceptan. Se defiende a sí mismo apasionadamente 
como si se adorara a sí mismo. Incluso, usando para sí mismo los miembros y 
las facultades que les fueron dadas como parte de su naturaleza para alabar y 
glorificar al Verdadero Objeto de Adoración, muestra el significado de la aleya: 

 ُµÀ¹َ¶َ ُµ·َª úا wَsََّbا ±ِ®َ Él se considera a sí mismo, confía en sí mismo, se 

complace a sí mismo. Así, su purificación y limpieza en esta etapa, en este paso, 
no es purificarse a sí mismo; no es absolverse a sí mismo. 
 El Segundo Paso: Como enseña la aleya: 

 ْ­·ُ ù��ُ²ْøا ­ْ·ُÁ ù�²َْY�َ َÃّ¹�َُ²ا ا ±َÀwَِّªY¦َ ¹ُ²¹ا§َُb َÊَو el ser humano se olvida de sí 

mismo y no está conciente de sí mismo. Si piensa en la muerte, es en relación a 
otros. Si ve la fugacidad y el declive, no los atribuye a sí mismo. Su alma 
maligna, en cuanto a los inconvenientes y al servicio, se olvida a sí mismo, pero 
en cuanto a recibir su recompensa, y a los beneficios y placer, piensa en sí 
mismo y toma su propia parte fervientemente. Su purificación, limpieza y 
entrenamiento en esta etapa es lo contrario de este estado. Es decir, cuando se 
olvida de sí mismo, no es ser olvidadizo. Es decir, olvidarse de sí mismo en 
cuanto al placer y la ambición y pensar en sí mismo en cuanto a la muerte y el 
servicio. 

 El Tercer Paso: Como enseña la aleya:  ِ ٰÃّا ±َ ِ̄ �َ ٍ_³َ ù�nَ ±ْ®ِ ¥ََ\Y ù�øاY®َ
 ¥َ�ِ�َْ² ±ْ ِ̄ �َ ٍ_َW ّÁِ ù~ ±ْ®ِ ¥ََ\Y ù�øاY®ََو la naturaleza del alma maligna exige que 

siempre se considere lo bueno como de sí misma y se vuelve vanidosa y 
engreída. Así, en este Paso, una persona ve sólo faltas, defectos, impotencia y 
pobreza para sí misma y comprende que todas sus buenas cualidades y 
perfecciones son bendiciones otorgadas por el Creador Glorioso. Agradece en 
lugar de ser engreído y ofrece alabanzas en lugar de alardear. Según el 

significado de la aleya: Y·َÁَ¦َّز ±ْ®َ mََ«�ْøا ْu¢َ su purificación en esta etapa es 



APÉNDICE                                                                                                                      447 

 

saber que su perfección yace en la imperfección, su poder, en la impotencia y 
su riqueza, en la pobreza. 

 El Cuarto Paso: Como enseña la aleya: ُµ·َjَْو َ ّÊ úا ¥ٌِªY¶َ ٍء¿ْ ù� ُ©ّ¦ُ el 

alma maligna se considera libre e independiente y existe por sí misma. Por esto, 
proclama una especie de soberanía. Alberga una rebeldía hostil hacia su 
Verdadero Objeto de Adoración. Así, a través de comprender la siguiente 
verdad, se salva de esto. La verdad es esta:   
 Según el significado aparente de las cosas, que mira hacia cada cosa en 
sí misma, todo es transitorio e inexistente, después viene a la existencia. Pero 
según el significado que le da sentido a algo más que a sí mismo y con respecto 
a que cada cosa es un espejo de los Nombres del Glorioso Creador y que tiene 
a cargo varias tareas, cada una es un testigo, es atestiguada, da existencia y es 
existente. La purificación y la limpieza de una persona en esta etapa son como 
sigue: 
 En su existencia es inexistente y en su inexistencia tiene existencia. Es 
decir, si se valora a sí mismo y se atribuye la existencia a sí mismo, está en una 
oscuridad de inexistencia tan grande como el universo. O sea, si confía en su 
existencia individual y hace caso omiso del Verdadero Dador de Existencia, 
tiene una luz de existencia individual como la de una luciérnaga y está inmerso 
en una interminable oscuridad de inexistencia y separación. Pero si renuncia al 
egoísmo y ve que él mismo no es nada y es un espejo de las manifestaciones 
del Verdadero Dador de Existencia, gana a todos los seres y una existencia 
infinita. Porque un corazón que encuentra al Necesariamente Existente, la 
manifestación de Cuyos Nombres manifiestan todos los seres, encuentra todo. 

Conclusión 
 Los Cuatro Pasos en este camino de impotencia, pobreza, compasión y 
reflexión se han explicado en las veintiséis Palabras escritas hasta ahora, que 
están relacionadas al conocimiento de la realidad, la realidad de la Sharía, y la 
sabiduría del Corán. Entonces aquí aludiremos brevemente sólo a uno o dos 
puntos: 
 Por cierto, este camino es más corto, porque consiste de cuatro pasos. 
Cuando la impotencia quita la mano del alma maligna, se la da directamente al 
Todopoderoso de Gloria. Mientras que, cuando el camino del amor, el camino 
más veloz, le quita la mano del alma maligna; se la da al amado metafórico. 
Sólo después de descubrir que el amado es efímero va al Verdadero Amado. 
 Además, este camino es mucho más seguro, porque los delirios y las 
demandas rimbombantes del alma maligna no están presentes en él. Porque, 
aparte de la impotencia, la pobreza y los defectos, el alma no posee nada para 
sobrepasar su marca.  
 Además, este camino es mucho más universal y es una gran carretera. 
Porque, para alcanzar una conciencia constante de la presencia de Allah, una 
persona no está obligada a imaginar que el universo está condenado a la 



448                                                                                                                         CARTAS 

inexistencia ni a declarar: “  َ ّÊ ú¹دَاjُ¹ْ®ََÊ¹¶ُ ”como aquellos que creen en ‘la 

unidad de la existencia’, ni a suponer que el universo está condenado al 

aprisionamiento en absoluto olvido ni a decir: “   َ ّÊ ú¹دَا·ُ�ْ®ََÊ¹¶ُ ”como aquellos 

que creen en ‘la unidad del testimonio’. Más bien, ya que el Corán ha 
perdonado muy explícitamente al universo y lo liberó de la ejecución y el 
aprisionamiento, uno que está en este camino ignora al anterior, retirando a los 
seres de trabajar por su propia cuenta y empleándolos por cuenta del Creador 
Glorioso, y en el deber de manifestar los Más Bellos Nombres y ser espejos de 
ellos, él los considera desde el significado que refleja a su Creador; y salvándose 
del descuido absoluto, entra en la presencia Divina permanentemente; 
encuentra un camino que lo lleva a Allah Todopoderoso en todo. 
 En Breve: Retirar a los seres de trabajar por cuenta de otros seres, este 
camino no los considera como significativos en sí mismos. 

 
 



 

Semillas de Realidad 
 
[Esto consiste de aforismos tomados de una colección publicada hace treinta y cinco años 
llamada Semillas de Realidad.] 
 

 ٺ

طم ۪̄ َªY�َªْرَبِّ ا ِ ّٰÃِ uُ ْ̄ oَªْøمُ َ�ـڦ اËَ َ�ّªةُ وَاËَ َ�ّªتزكي وَا Yَ²uِ ّÁِ ù~  
uٍ وَ  َ ّ̄ oَ®ُ ۪�طمبن َ̄ jْøا µ۪]ِoْ ù�َو µِ۪ªٰڦ ا  

1. La prescripción para una época enferma, una nación aquejada de 
problemas, un miembro enfermo es seguir el Corán. 

2. La prescripción para un continente glorioso pero desafortunado, un 
Estado ilustre pero desventurado, un pueblo noble pero sin dueño es la 
Unidad Islámica. 

3. Quien no tiene la fuerza para levantar y girar la tierra y todas las 
estrellas y soles como si fueran las cuentas de un tesbih no puede 
reclamar la creación de nada del universo. Porque todo está ligado con 
todo lo demás.  

4. El surgimiento a la vida de todos los seres vivos en la resurrección de 
los muertos no puede ser más difícil para el Poder Divino que devolver 
a la vida a una mosca en la primavera, pesada con el sueño manchado 
de muerte del invierno. Porque el Poder Eterno es esencial; no cambia; 
la impotencia no puede penetrarlo; los obstáculos no pueden intervenir 
en él; no puede haber niveles en él; todo es lo mismo en relación a él.  

5. Quien creó el ojo del mosquito es quien creó el sol. 
6. Quien ordenó el estómago de una pulga también es quien ordenó el 

sistema solar. 
7. Hay tanto milagro en la compilación del universo que si, suponiendo lo 

imposible, todas las causas naturales tuvieran voluntad y poder de 
acción, aún así se prosternarían con absoluta impotencia ante 
semejante milagro exclamando: 

  ­ُÁ۪ېoَªْا {ُÀ{۪�َªْا ùaْ²ø²ََّ¥ ا úا Yٓ³ََª َرَةuُْ¢ Êَ ¥ََ²Yoَ]ْ~ُ 
 



450                                                                                                                         CARTAS 
8. No se le ha dado un efecto real a las causas, porque la Unidad y la 

Gloria Divina requieren que sea así. Sólo en el aspecto externo de las 
cosas, las causas son un velo de la Mano de Poder; y así, la Dignidad y 
la Grandeza Divina requieren, para que desde el punto de vista 
superficial, que la Mano de Poder no se vea directamente en contacto 
con cosas insignificantes. 

9. Los aspectos internos de las cosas, donde el Poder Divino tiene su 
conexión, son transparentes y puras.  

10. El Mundo Manifiesto es un velo de encaje esparcido sobre los Mundos 
de lo Oculto. 

11. Un poder infinito que puede crear todo el universo es necesario para 
crear un solo punto en su lugar exacto. Para crear un punto en su lugar 
exacto es necesario un poder infinito que puede crear todo el universo. 
Porque cada letra de este Libro Poderoso del Universo, y en particular 
cada letra viva, tiene un rostro que mira a cada oración de él y un ojo 
que la contempla. 

12. Es bien sabido: todos miraron el cuarto creciente de la luna para el ‘Eid 
pero nadie pudo verlo. Un anciano juró que lo vio, pero lo que había 
visto no era el cuarto creciente; era una pestaña blanca y curva. ¿Qué 
es una pestaña comparada con la luna? ¿Qué es el movimiento de las 
partículas comparado con quien diseña a todos los seres? 

13. La naturaleza se parece a una imprenta, no al impresor. Es un bordado, 
no el Bordador. Es pasiva, no activa. Es un diseño, no una fuente. Es 
una orden, no Quien Ordena. Es una ley, no un Poder. Es un código de 
leyes que proceden de una voluntad, no una realidad externa. 

14. El señuelo y la atracción en la conciencia, que es la naturaleza esencial 
de los seres vivos, se siente a través del llamamiento de una verdad 
atrayente. 

15. La naturaleza esencial de los seres no miente. La inclinación a crecer en 
una semilla declara: “¡Brotaré y produciré frutos!” Dice la verdad. En un 
huevo está el deseo de la vida; dice: “¡Seré una gallina!”, y esto es así, 
con el permiso Divino. Dice la verdad. Debido a la inclinación a 
congelarse, un poco de agua dice: “¡Tomaré más espacio!” y el hierro 
implacable no puede darle la mentira; lo correcto de sus palabras parte 
al hierro. Estas inclinaciones son las manifestaciones de las órdenes 
creativas que proceden de la Voluntad Divina. 

16. El Poder Eterno, que no deja a las hormigas sin un príncipe ni a las 
abejas sin una reina, por cierto no deja a la humanidad sin profetas. Tal 
como la División de la Luna fue un milagro de Muhammad (PyB) para 
los seres humanos del Mundo Manifiesto, así también la Ascensión fue 
un milagro supremo Suyo ante los ángeles y los seres espirituales del 
Mundo de las Dimensiones Internas de las Cosas. A través de este 
milagro claro, se demostró la cercanía de Allah de su profecía y, como 
un relámpago o la luna, ese Ser brillante esparció luz a través de esos 
mundos internos. 



SEMILLAS DE REALIDAD                                                                                              451 

 

17. Las dos frases de la confesión de fe se atestiguan entre sí. La primera es 
‘la prueba de la causa del efecto’ de la segunda, mientras que la 
segunda es ‘la prueba del efecto de la causa’ de la primera. 

18. La vida es una especie de manifestación de Unidad dentro de la 
multiplicidad y, en consecuencia, conduce a la unidad. La vida hace 
que una cosa sea el dueño de todo. 

19. El espíritu es una ley que tiene existencia externa, una ley consciente. 
Como las leyes de la creación, estables y duraderas, el espíritu viene del 
Mundo de la Orden Divina y el atributo de Voluntad. El Poder Divino lo 
viste con una existencia engalanada de sentidos. Hace de un ser sutil y 
que fluye un armazón para esa joya. El espíritu existente es el hermano 
de la ley imaginable. Ambos son duraderos y vienen del Mundo de la 
Orden Divina. Si el Poder Eterno hubiera vestido a las leyes que 
gobiernan en las especies de seres con existencia externa, hubieran sido 
espíritus. Y si el espíritu desterrara la existencia y la conciencia, aún 
sería una ley eterna. 

20. Los seres son visibles por la luz y su existencia es conocida por la vida. 
Ambos son descubridores.  

21. La cristiandad hará erupción o, al ser purificada, depondrá las armas 
ante el Islam. La cristiandad fue dividida unas veces y surgió el 
protestantismo. Luego el protestantismo fue desgarrado y se acercó a la 
verdadera afirmación de la Unidad Divina. Se está preparando para ser 
desgarrado nuevamente. Hará erupción y se extinguirá o verá ante sí 
las verdades del Islam, que abarcan la base de la verdadera cristiandad, 
y depondrán sus armas. 
El Profeta Muhammad (PyB) aludió a este gran misterio cuando dijo: 
“Jesús aparecerá habiendo descendido de los cielos; será de mi 
comunidad y actuará según la Sharía”.  

22. Es lo sagrado de la fuente más que una prueba de que conduce a la 
masa de gente al acuerdo. 

23. Los asuntos esenciales e indiscutibles de la religión, que forman el 
noventa por ciento, son pilares de diamantes, mientras que los asuntos 
controversiales que están abiertos a la interpretación forman sólo el diez 
por ciento. Noventa pilares de diamantes no se pueden poner bajo la 
protección de diez pilares de oro. Los libros y las interpretaciones 
deberían ser telescopios para observar el Corán; deberían ser espejos; 
¡no sombras ni disputas! 

24. Cualquiera que es capaz puede hacer interpretaciones de la Ley para sí 
mismo; pero no puede hacer la Ley. 

25. Llamar a otros a aceptar una idea depende de la aceptación de los 
eruditos de la religión; de lo contrario, es una innovación y es 
rechazada. 

26. Ya que por naturaleza el ser humano es noble, éste busca la verdad. A 
veces encuentra lo falso, pero creyendo que es verdad, lo preserva en 
su corazón. Entonces, cuando ahonda en la realidad, sin haberlo 



452                                                                                                                         CARTAS 
deseado, el extravío lo golpea en la cabeza; creyendo que es la realidad 
y hunde su cabeza en ello. 

27. El Poder Divino tiene muchos espejos, cada uno más sutil y 
transparente que el otro; varían desde el agua hasta el aire y desde el 
aire hasta el éter y desde el éter hasta el Mundo de Similitudes; desde el 
Mundo de Similitudes hasta el Mundo de los Espíritus, e incluso hasta el 
tiempo y hasta el pensamiento. Una sola palabra en el espejo del aire se 
vuelve millones de palabras. La Pluma de Poder escribe este misterio de 
reproducción de una manera verdaderamente maravillosa. El reflejo 
contiene su identidad o bien su identidad junto con su naturaleza. Las 
imágenes de los seres densos están muertas en movimiento. Mientras 
que las imágenes de un espíritu luminoso en sus propios espejos están 
vivos y unidas a él; incluso si no son idénticos, no son otra cosa sino 
eso. 

28. Ya que el sol se sacude en su rotación axial, sus frutos no se caen; 
mientras que si no se sacudiera, los planetas que son sus frutos se 
caerían y se desparramarían. 

29. Si la luz del pensamiento no se ilumina con la luz del corazón y se 
mezcla con ella, es oscuridad y produce tiranía. Si el blanco del ojo, que 
se asemeja al día, no estuviera junto con su pupila negra, que se 
asemeja a la noche, el ojo no sería el ojo; no vería. Similarmente, si el 
centro negro del corazón no está presente en el pensamiento blanco, 
carece de perspicacia. 

30. Si el conocimiento carece de la perspicacia del corazón, es ignorancia. 
Tomar una parte de algo es una cosa, y la fe es otra.  

31. Delinear cosas falsas mucho es corromper las mentes puras. 
32. Un guía educado debería ser una oveja, no un pájaro. Una oveja le da 

leche a su cordero, mientras que un pájaro le da a su pichón comida 
regurgitada. 

33. La existencia de algo depende de la existencia de todas sus partes. En 
cuando a la inexistencia, ya que ocurre a través de la inexistencia de 
una parte pequeña, una persona débil apoya la destrucción para 
demostrar su poder; actúa negativamente en lugar de positivamente. 

34. Si las leyes del gobierno no se combinan con los principios de la 
sabiduría y los lazos de la fuerza no se combinan con las leyes de la 
verdad, no serán fructíferas entre la masa de gente. 

35. La tiranía se ha puesto el sombrero de la justicia; la traición se ha 
vestido con una vestimenta de patriotismo; a la yijad se le ha dado el 
nombre de rebelión; ¡al cautiverio se lo llama libertad! ¡Los opuestos 
han intercambiado formas! 

36. La política que gira alrededor del beneficio es salvajismo. 
37. Mostrarse amigable con una bestia hambrienta no excita su compasión 

sino su hambre. ¡Tanto sus colmillos como sus garras querrán su parte! 
38. El tiempo ha mostrado que el Paraíso no es barato y que el Infierno 

tampoco es innecesario. 



SEMILLAS DE REALIDAD                                                                                              453 

 

39. Mientras que las virtudes de los conocidos por el mundo como las clases 
altas deberían ser la causa de modestia y humildad, han conducido a la 
opresión y a la arrogancia. Y mientras que la impotencia de los pobres 
y la pobreza de la gente común debería ser la causa de compasión y 
bendición, han resultado en cautiverio y condena. 

40. En cuanto al honor y a las cosas buenas producidas por una cosa, se la 
ofrecen a las clases altas, pero si es algo malo, lo dividen entre la gente 
común. 

41. Si no se imagina un objetivo o si se olvida o se simula olvidarse, los 
pensamientos giran sus rostros hacia el ‘Yo’ y pasean alrededor del 
‘Yo’. 

42. El origen de todas las revoluciones y de la corrupción y el estímulo y la 
fuente de toda las morales viles son sólo dos dichos: 
El Primer Dicho: “Mientras esté lleno, ¿qué me importa si otros mueren 
de hambre?” 
El Segundo Dicho: “Tú sufres desgracias para que yo viva con facilidad; 
tú trabajas para que yo pueda comer”.  
Hay sólo un remedio para extirpar el Primer Dicho y que el pago 
obligatorio del zakat. Mientras que el remedio para el Segundo es la 
prohibición de la usura. La justicia Coránica se para en la puerta del 
mundo y le dice a la usura y al interés: “¡No entres! ¡Está prohibido! ¡No 
tienes derecho de entrar aquí!” La humanidad no prestó atención a la 
orden y recibió un severo golpe. ¡Entonces debe prestarle atención 
antes de recibir uno más severo! 

43. La guerra entre las naciones y los estados le está cediendo su lugar a la 
guerra entre las clases sociales de la humanidad. Porque así como el ser 
humano no quiere ser un esclavo, tampoco quiere ser un trabajador. 

44. Alguien que sigue un objetivo por un camino ilícito es usualmente 
castigado al recibir lo opuesto de lo que deseaba. La recompensa por el 
amor ilícito, como el amor por Europa, es la cruel enemistad del 
amado. 

45. El pasado y las calamidades deberían considerarse con respecto al 
Decreto Divino, mientras que el futuro y los pecados, desde el punto de 
vista de la responsabilidad ante Allah. Los Jabaríyas y los Mutalizíes se 
reconciliaron en este punto. 

46. La impotencia no debería recurrirse con cosas para las que se puede 
encontrar una solución, mientras que las cosas para las que no hay 
solución, no debería recurrirse a la tristeza. 

47. Las heridas de la vida se pueden curar. Pero el orgullo y el honor 
Islámico y el orgullo nacional, sus heridas son extremadamente 
profundas.   



454                                                                                                                         CARTAS 
48. A veces pasa que una sola palabra hace que un ejército perezca, y una 

bala conduce a la aniquilación de treinta millones.30 Algunas 
condiciones son tales que un pequeño acto eleva al ser humano a lo 
más alto de lo alto, mientras que otros son tales que una pequeña 
acción lo reduce a lo más bajo de lo bajo. 

49. Un grano de verdad consume un montón de mentiras. Un grano de 

realidad es superior a un montón de ilusiones. ِقuْ�ِ ِوم{ُُª ±ْ®ِ ُم{َْ«َÀÊَ
 ,Todo lo que dices debería ser verdad ېئەِ©ّ َ¢¹ْلٍ ¢¹َْہئە ُ¦ِ©ّ uْ�ِقٍ 

pero no es correcto decir toda la verdad. 
50. Una persona que ve lo bueno de las cosas tiene buenos pensamientos. 

Y aquél que tiene buenos pensamientos recibe placer de la vida.  
51. Lo que le da vida a la gente es la esperanza, mientras que lo que la 

mata es la desesperación. 
52. Desde un comienzo, este estado Islámico tomó en sus manos la 

conservación de la Palabra de Allah, el mantenimiento de la 
independencia y la yijad por el Islam, una obligación que si se lleva a 
cabo por parte de la comunidad, libera al resto; se considera a sí mismo 
a cargo de sacrificarse por el Islam, que estaba unido y llevaba el 
estandarte del Califato. La desgracia que ahora sufre en consecuencia 
será compensada por la prosperidad del futuro y la libertad del Mundo 
Islámico. Porque esta calamidad ha apresurado de manera maravillosa 
el crecimiento de la hermandad Islámica, la levadura de nuestras vidas. 

53. Atribuirle a la cristiandad las virtudes de la civilización, que no son de 
su propiedad, y mostrar retrogradación, el enemigo de Islam, como su 
amigo, es sugerir que el firmamento gira en la dirección opuesta.  

54. Un diamante inigualable manchado es siempre superior a un pedazo de 
vidrio brillante. 

55. Las inteligencias de Quienes buscan todo en el materialismo están en 
sus ojos y esos ojos son ciegos en asuntos espirituales. 

56. Si las metáforas se caen de las manos del aprendizaje a las manos de la 
ignorancia, se transforman en sus significados literales, abriendo la 
puerta a la superstición. 

57. Un favor más grande que el favor Divino no es un favor. Todo tiene 
que describirse como es.  

58. La fama también le atribuye al ser humano lo que éste no es. 
59. Los Hadices son la fuente de la vida y la inspiración de la realidad. 
60. El revivir de la religión es el revivir de la nación. La vida de la religión 

es la luz de la vida.  

                                                             
30Una sola bala disparada por un soldado serbio contra el príncipe heredero de Austria inició la Primera Guerra 
Mundial y fue la causa de la pérdida de treinta millones de almas. 



SEMILLAS DE REALIDAD                                                                                              455 

 

61. El Corán, que es una misericordia para la humanidad, sólo acepta una 
civilización que comprende la felicidad de todos o al menos de la 
mayoría. La civilización moderna se ha fundado sobre cinco principios 
negativos: 
1. Su punto de apoyo es la fuerza, cuya marca es la agresión. 
2. Su objetivo es el beneficio, cuya marca es empujar y pelear. 
3. Su principio en la vida es pelear, cuya marca es el conflicto. 
4. El lazo entre las masas es el racismo y el nacionalismo negativo, que 
se alimenta al devorar a otros; su marca es la colisión terrorífica. 
5. Su servicio atrayente es incitar a la lujuria y la pasión y gratificar los 
deseos. Pero la lujuria es la causa de la corrupción de la espiritualidad 
del ser humano.  
Sin embargo, la civilización que la Sharía de Muhammad (PyB) 
comprende y ordena es esta: su punto de apoyo es la verdad en lugar 
de la fuerza, cuya marca es la justicia y la armonía. Su objetivo es la 
virtud en lugar del beneficio, cuya marca es el amor y la atracción. Su 
medio de unidad son los lazos de la religión, del país y de la clase social 
en lugar del racismo y el nacionalismo y la marca de ello es la 
hermandad sincera, la paz y la defensa sólo ante la agresión externa. En 
la vida está el principio de la ayuda mutua en lugar del principio del 
conflicto, cuya marca es el acuerdo y la solidaridad. Y ofrece guía en 
lugar de lujuria, cuya marca es el progreso humano y el ascenso 
espiritual. 
No aflojes tus manos del Islam, el preservador de nuestra existencia; 
aférrate a él con toda tu fuerza o ¡estarás perdido! 

62. Un desastre general resulta del error de la mayoría. El desastre es el 
resultado del crimen y la introducción a la recompensa. 

63. Un mártir cree que está vivo. Ya que no sufrió la agonía de la muerte, él 
considera que la vida que sacrificó es perpetua y no ha sido cortada. 
Sólo que la encuentra más pura. 

64. La justicia pura del Corán no derrama la vida ni la sangre de un 
inocente, ni siquiera por toda la humanidad. Los dos son lo mismo 
desde el punto de vista del Poder Divino y también de la justicia. Pero a 
través del egoísmo el ser humano se vuelve tal que quiere destruir todo 
lo que forma un obstáculo para su ambición, incluso el mundo si 
puede, y limpiar a la humanidad. 

65. El temor y la debilidad alientan las influencias externas. 
66. Los beneficios definitivos no deberían sacrificarse por daños 

imaginarios. 
67. Los políticos de Estambul actualmente son una enfermedad como la 

gripe española. 
68. Al decirle a una mala persona: “Eres bueno, eres bueno”, que se vuelva 

bueno no es extraño. Y al decirle a una persona buena: “Eres malo, 
eres malo”, que se vuelva malo no es extraño. 



456                                                                                                                         CARTAS 
69. Mientras que el enemigo de un enemigo siga siendo su enemigo, es un 

amigo; mientras que el amigo de un enemigo siga siendo su amigo, es 
un enemigo. 

70. La obstinación es esto: si Satanás ayuda a alguien, lo llama “un ángel” 
e invoca bendiciones para él. Pero si entre sus oponentes encuentra un 
ángel, lo llama “un demonio que ha cambiado su ropa” y lo maldice. 

71. El remedio para una enfermedad puede ser el veneno para otra. Si un 
remedio excede su límite, causa enfermedad. 

ېئەY³َتِ   .72 َ�ّªا ¥ِÀy۪oَْcِª aْ£َ ِ«rُ ٌ_َªٰا uُُ²Y ù�َّcªا Y·َÁ�۪ لجَّـنمªا ُ_َÁّ�ِ ْ̄ kَªْøا
َـ ّªا ُ_�َY َ̄ kَªْطملجنم وَا§۪�َْcِª aْ£َ«ِrُ ٌ_َªٰا uُ~ُYoََّcªا Y·َÁ�۪ تِ  ڤYېئەyَoَªْا  

73. Si la comunidad no es una y un todo, un número indivisible, la suma la 
hace más pequeña, como multiplicando fracciones.31 

74. La no aceptación se confunde con la aceptación de la inexistencia. La 
evidencia de la no aceptación es la ausencia de una prueba establecida. 
La aceptación de la inexistencia requiere una prueba de la inexistencia. 
Uno es duda mientras el otro es negación. 

75. Si la duda en los asuntos de la fe destruya una o incluso cientos de 
evidencias, no daña lo que postula; porque hay miles de evidencias. 

76. La mayoría de los musulmanes deberían ser seguidos. Porque cuando 
ellos siguieron a la mayoría, los Omeyas, que eran flojos en la religión, 
finalmente entraron a la comunidad sunita. En cuanto a los shiítas, que 
eran firmes en la religión pero quedaron siendo la minoría en cuanto a 
sus prácticas, finalmente sólo una parte de ellos siguió al Rafida.  

77. Si la unanimidad relacionada a lo correcto conduce al conflicto en 
relación a lo que es más verdadero, entonces a veces lo correcto es 
mejor que lo más verdadero; lo bueno es mejor que lo que es mejor. 
Todos deberían decir sobre su propio camino que “es correcto”, no 
deberían decir “es el único correcto”. O deberían decir “es bueno”, 
pero no deberían decir “es el único camino bueno”.  

78. Si no hubiera un Paraíso, el Infierno no sería un tormento. 
79. Mientras que el tiempo se pone más viejo, el Corán se pone más joven; 

sus signos se vuelven evidentes. Como la luz que a veces parece fuego, 
a veces la elocuencia intensa parece una exageración. 

80. Los grados de calor ocurren por la intervención del frío; los grados de 
belleza ocurren por la intervención de la fealdad. El Poder Eterno es 
esencial, necesario e inherente. La impotencia no puede penetrarlo; no 
puede haber grados en él; todo es igual en relación a Él. 

                                                             
31Se sabe que en aritmética, la multiplicación y la suma aumenta; cuatro por cuatro es dieciséis. Mientras que 
en las fracciones, al contrario de la multiplicación y la suma, se disminuye: un tercio multiplicado por un tercio 
es un noveno. De la misma manera, si no hay una totalidad integral ni rectitud ni unidad entre la gente, al 
multiplicar se vuelven más pequeños, se arruinan y pierden valor. 



SEMILLAS DE REALIDAD                                                                                              457 

 

81. La imagen del sol, que es la refulgencia de su manifestación, muestra la 
misma identidad en la superficie del mar y en todas sus gotitas.  

82. La vida es una manifestación de Unidad; también su consecuencia se 
vuelve unidad. 

83. Mientras no se conozca quién es un evliya entre los seres humanos, en 
qué momento las oraciones se aceptan los viernes, qué noche de 
Ramadán es la Noche del Decreto, y cuáles entre los Nombres Divinos 
es el Nombre Más Grande, otras cosas mantienen su valor y se les dan 
importancia. Veinte años de una vida de dudas es preferible a una vida 
de mil años cuyo final está especificado. 

84. La consecuencia del pecado en este mundo es la evidencia para su 
castigo en el Más Allá. 

85. Desde el punto de vista del Poder, el sustento es tan importante como 
la vida. El Poder crea, el Decreto Divino da forma, el favor Divino 
alimenta. La vida es un resumen, un producto especificado y es 
evidente. El sustento no es un resumen; es gradual y esparcido provoca 
el pensamiento. No hay muerte por hambre porque la muerte ocurre 
antes de que la comida almacenada en el cuerpo en forma de grasa se 
acabe. Es decir, la enfermedad que resulta de renunciar a un hábito 
mata, no la falta de sustento. 

86. El sustento lícito de los animales salvajes carnívoros son los restos 
innumerables de los animales muertos; limpian la faz de la tierra y 
también encuentran su alimento. 

87. Antes de entrar a la boca y desaparecer por la garganta, un bocado que 
vale un centavo y uno que vale cien son lo mismo. Hay sólo algunos 
segundos de diferencia en la boca. Elevar el precio de uno a cien para 
gratificar y complacer el sentido del gusto, que es como un inspector y 
portero, es un despilfarro y lo peor. 

88. Cuando el placer llama, una persona debería decir: “Es como si la 
hubiera comido” (Sanki yedim). Porque quien hizo de ese su principio 
podría haber comido una mezquita llamada “Sanki Yedim”, pero no lo 
hizo. 

89. Antiguamente no existía el hambre entre los musulmanes; se podía 
elegir la comodidad. Ahora tienen hambre y no pueden elegir buscar 
placeres.  

90. Se debería sonreír ante los dolores pasajeros más que ante los placeres 
pasajeros y deberían ser bienvenidos. Porque los placeres del pasado 
hacen que uno diga: “¡Ay!” y “¡Ay!” es el intérprete de un dolor oculto. 
Mientras que los dolores del pasado hacen que uno diga: “¡Oh!” y 
“¡Oh!” habla de un placer y una bendición permanente. 

91. El olvido también es una bendición. Permite que uno sufra los dolores 
de un solo día y que el resto se olvide. 

92. En cada calamidad hay un grado de bendición, como un grado de 
calor. La calamidad más grande se debería pensar y el nivel de 
bendición en lo pequeño se debería notar y a Allah se debería 



458                                                                                                                         CARTAS 
agradecer. Porque si la calamidad se infla viéndola grande, crecerá; y si 
se preocupa por ella, se duplica; la imagen, la imaginación, en el 
corazón se transformará en realidad; y eso también golpeará al corazón. 

93. En la sociedad como un todo, todos tiene una ventana, conocida como 
rango, a través del que ven y son vistos. Si la ventana es más alta que 
su estatura, una persona crecerá más alta por arrogancia; y si está más 
debajo de su estatura, se inclinará por modestia para ver y ser visto en 
ese nivel. La medida de la grandiosidad del ser humano es la pequeñez, 
es decir, la modestia. La balanza de la pequeñez es la grandeza; es 
decir, la arrogancia. 

94. La dignidad de los débiles ante los fuertes se vuelve arrogancia en los 
fuertes; mientras que la modestia de los fuertes ante los débiles se 
vuelve humillación en los débiles. La seriedad de alguien con autoridad 
en su oficina es dignidad y su humildad es humillación. Mientras que su 
seriedad en su casa es altanería y su humildad, modestia. Si un 
individuo está por su cuenta, entonces su tolerancia y abnegación son 
buenos actos. Pero si es más de uno, son traición y algo desfavorable. 
Alguien puede tragar su orgullo en su propio nombre y no puede ser 
presumido, pero puede presumir en nombre de una nación y no puede 
tragar su orgullo. 

95. ‘Dejarle a los demás’ el planeamiento de los preliminares de un asunto 
es holgazanería, mientras que esperar el resultado es confiar en Allah. 
Resignarse con los frutos del trabajo de uno y con el destino es 
satisfacción y fortalece el deseo de luchar. Mientras que resignarse con 
lo que existe es falta de emprendimiento. 

96. Tal como existe la obediencia y la rebeldía frente a las órdenes de la 
Sharía, así también existe la obediencia y la rebelión frente a las 
órdenes de Allah sobre la creación. Con respecto a la primera, la 
recompensa y el castigo están mayormente en el Más Allá, mientras que 
con la segunda, están mayormente en este mundo. Por ejemplo, la 
recompensa de la paciencia es la victoria; el castigo por la inercia es la 
pobreza; la recompensa por el esfuerzo es la riqueza y la recompensa de 
la constancia es el triunfo. La justicia sin equidad no es justicia. 

97. La semejanza mutua es motivo de contradicción; la congruencia es la 
base de la solidaridad; la pequeñez de carácter es la fuente de la 
arrogancia; la debilidad es la fuente de orgullo; la impotencia es la 
fuente de la oposición; y la curiosidad es el maestro del conocimiento. 

98. A través de la necesidad, y en especial a través del hambre, el Poder del 
Creador ha tomado las riendas del ser humano principalmente, y de 
todos los animales y los puso en orden. También, Él salvó al mundo de 
la anarquía y haciendo de la necesidad el maestro de la civilización, 
aseguró el progreso. 

99. La angustia es la maestra del vicio. La desesperación es la fuente del 
extravío; y la oscuridad del corazón, la fuente de la angustia del espíritu. 



SEMILLAS DE REALIDAD                                                                                              459 

 

100.  mُِ¢ّ¹ََّcªYِ\ ُءYٓ ù�ّ³ِªا ©َ َjّyََb ¹ُّسِ تن·ََّcªY\ ہئەYjَ ّyِªا ùeَّ²َYَb ذَا úا 
Una hermosa mujer que entra en una reunión de hermanos despierta 
la hipocresía, la rivalidad y la envidia. Es decir, descubrir a las mujeres 
llevó a descubrir las malas morales del hombre civilizado. 

101. Las formas representadas de pequeños cadáveres sonrientes han 
jugado un gran rol al hacer del espíritu perverso y contaminado por el 
mal del ser humano moderno lo que es. 

102. La estatua prohibida es tiranía petrificada, o lujuria encarnada, o 
hipocresía personificada. 

103. Para alguien que ha entrado verdaderamente en los límites del Islam 
al ajustarse precisamente a sus asuntos indiscutibles, el deseo de 
expandirse es el deseo de ser perfeccionado.  

104. Pero para alguien que puede contarse fuera de esos límites por 
negligencia, el deseo de expandirse es el deseo de destruir. En épocas 
de tormenta y terremoto, la sabiduría es no abrir la puerta de la 
iytihad y mejor cerrar las ventanas también. No se debería ser 
condescendiente con los negligentes sino advertirles severamente con 
el máximo nivel. 

105. Las verdades desafortunadas pierden valor en manos sin valor. 
106. Nuestro globo terráqueo se parece a un animal; muestra los signos de 

la vida. Si se redujera al tamaño de un huevo, ¿no se convertiría en un 
tipo de animal? O si un microbio se agrandara al tamaño del globo 
terráqueo, ¿no se le parecería? Si tiene vida, también tiene espíritu. Si 
el mundo se redujera al tamaño de un ser humano y las estrellas 
estuvieran hechas de partículas y sustancias de su ser, ¿no sería eso 
también un animal conciente? Allah tiene muchos más animales así. 

107. Hay dos Sharías: 
La Primera es la Sharía que conocemos que ordena las acciones y la 
conducta del ser humano, el microcosmos, y procede del atributo del 
Discurso. 
La Segunda es la Suprema Sharía de la Creación, que ordena el 
movimiento y el descanso del mundo, el macrocosmos, que procede 
del atributo de Voluntad y a veces es mal llamada naturaleza. Los 
ángeles son una comunidad vasta; son los que cargan, los 
representantes y las personificaciones de las órdenes de Allah en la 
creación que proceden del atributo de Voluntad y son la Sharía de la 
Creación. 

ذَاوَاز²َْگۓ \طمَقح¹َnَ ǭاسِّ yْrُ_ٍ³َÀْ¹َnُدَ۪\Áّ³ِÁَ_ٍ و¹َnََاسِّ اY ù�²ِْÊْنِ  yَٰbڻ  .108 úا
Yً]Ák۪�َ ا ًyّ~ِ : }ٓÀٰ ُ¹رَة~ُ Y·َÁ�ِ ù[cِېئە }ٓÀٰ ِنَ َ¦¹�ُرَةY ù�²ِْÊْنَّ ا úا     



460                                                                                                                         CARTAS 
El materialismo es una plaga espiritual que ha infectado al ser humano 
con una fiebre temible, haciendo que lo visite la ira Divina. Cuanto 
más se expande la habilidad de inculcar y criticar, más se esparce la 
plaga. 

109. La persona más desdichada, angustiada y que sufre es quien no 
trabaja. Porque no hacer nada es el primo de la inexistencia, mientras 
que trabajar es la vida de la existencia y el estado despierto de la vida. 

110. Beneficiarse de los bancos, las puertas de la usura y el interés, es para 
los infieles que son los peores de la humanidad y para los más tiranos 
de ellos y para los más humillados de estos últimos. Son la causa del 
daño absoluto del Mundo del Islam, entonces la prosperidad de la 
humanidad no se toman en cuenta porque si los infieles son belicistas 
y agresivos, tampoco tienen respeto ni honor. 

111. El sermón de la oración del viernes es para mencionar los asuntos 
esenciales e indiscutibles de la religión, no para instruir sobre asuntos 
teóricos. Los términos en árabe recuerdan esto de una manera muy 
elevada. Si los Hadices y las aleyas Coránicas están equilibrados, se 
evidenciará que incluso la persona más elocuente no puede alcanzar 
la elocuencia de las aleyas ni puede igualarlas.  

 
 Said Nursi



 

 
 

 ٺ

 
¡Por Tu Grandísimo Nombre, y en veneración del Corán de Milagrosa 

Exposición, y en honor a Tu Más Noble Mensajero, Sobre quien sean las 
bendiciones y la paz, otorga felicidad eterna en el Paraíso para los productores 
de este libro y para todos aquellos que los asistan! ¡Amén! Y otórgales el éxito 
interminable en el servicio de la fe y el Corán. ¡Amén! Y por cada letra de 
“Cartas” escribe mil méritos en los libros de sus buenas obras. ¡Amén! Y 
otórgales perseverancia, constancia y sinceridad al publicar Risale-i Nur. ¡Amén! 
 ¡Oh, Misericordioso de los Misericordiosos! Otórgales la felicidad en este 
mundo y en el próximo a todos los Estudiantes de Risale-i Nur. ¡Amén! 
Presérvalos del mal de los demonios entre los genios y los seres humanos. 
¡Amén! Y perdona las faltas de este impotente y desdichado Said. ¡Amén! 

 En nombre de todos los Estudiantes de Risale-i Nur,  
Said Nursi  

 
 

 
 
 

 



 

GLOSARIO 
Buraq: El monte del Profeta (PyB) durante su Ascensión. 
Desmovilización: es el proceso por el cual un soldado se licencia, es decir, finaliza la 
actividad militar. 
Evliya: Una persona que es amada por Allah por su alto grado de sumisión, fe, 
adoración y conducta. 
Fatwa: Sobre un evento o una situación, informar la ley de la Sharía de un erudito 
que es profesional sobre el tema. 
Gazi: Una persona que lucha en una Guerra y se salva de ella. 
Genios: Los genios son la tercera clase de seres creada por Allah, junto a los seres 
humanos y los ángeles. Los genios, a diferencia de los ángeles, comparten el mundo 
físico con los seres humanos y son tangibles, aunque sean invisibles o adopten 
formas diversas. 
Huríe: La mujeres tal bellas del Paraíso que no se puede describir su belleza. 
Iytijad: Establecer las leyes secundarias sobre la Sharía de los muyytahids al 
interpretar las aleyas y los Hadices de manera apropiada. 
Keramet: Un estado o acto extraordinario de un evliya o por medio de un evliya 
que ocurre por el poder y el permiso de Allah. 
Medrese: Lugares que se dan las clases. Los estudiantes que estudian ciencias 
Islámicas se quedaron en estos lugares como escuelas para su educación. 
Mevlid: Una recitación realizada por cantantes especiales del poema largo que 
describe el nacimiento del Profeta Muhammad (PyB) escrito por Süleyman Celebi, 
que murió el Bursa 780H/1378. 
Mihrab: El lugar en la Mezquita donde el líder de la congregación se para cuando 
rezan. 
Muyytahid: Los eruditos y líderes Islámicos que establecieron leyes de las aleyas o 
Hadices cuando se necesitaba.  
PyB: La paz y las bendiciones sean sobre él. 
Qibla: La dirección a Meca, donde está la Kaba. 
Sharía: El camino sobre el cual el Noble Corán y el Profeta Muhammad (PyB) 
describen e informan. 
Sunna: Las palabras, los actos, estados y las órdenes del Profeta Muhammad (PyB). 
Para los creyentes hay muchas virtudes y recompensas en seguir la Sunna y 
también hay muchas pérdidas materiales e inmateriales al abandonarla. 
Sura: Cada uno de los 114 capítulos del Corán. 
Tesbihat: Alabar y elogiar a Allah Todopoderoso de acuerdo con Sus atributos. 
También se usa para inferior la glorificación de Allah después de cada oración 
diaria. 
Tevafuk: El estado de coincidir; algo coincide con otra cosa de manera ordenada 
con el permiso de Allah. 
Tevatür: Noticia que no tiene ninguna posibilidad de ser mentira, basada en una 
comunidad y no en un individuo. 
Yijad: Trabajar para la religión por la ciencia, la fe, las palabras, las propiedades, el 
alma. Luchar por el camino de Allah. Esforzarse y luchar para guardar los 
fundamentos de la fe y los mandamientos de la religión y para fortalecer la fe.  

 


