Sizler



Titulo del original del turco: MEKTUBAT
Traducido al espafiol por
Lic. Lorena Lara

Editado por Monica Liliana Stambuli

SﬁZF@I’Ne;rl’yat ve Sanayi A.S.
Copyright. Este libro no podra ser
reproducido, ni total ni parcialmente,
sin el previo permiso escrito del editor.
Todos los derechos reservados.
Impreso en Buenos Aires - 2014
Sozler Publicaciones
www.sozler.com.tr

Para mas informacion sobre la coleccion Risale-1 Nur

www.laluzdelafe.org
info@laluzdelafe.org
desde Argentina: (011) 15 5710-3304
desde el exterior : (+54911) 5710-3304




De La Coleccién Risale-i Nur

CRRTHS

Bediiizzaman

Said Nursi






| W

g o ) ol e

A -0 - -

AR A
Rl d P
P

Carfa Yno

o - }‘“/}‘l o -, © °'/ E P ] o
oo e W e b (pp Ol Wl sy

. e

[Esta consiste de breves respuestas a cuatro preguntas]

PRIMERA PREGUNTA

¢Hadhrat Jidr estd vivo? Si estd vivo, ¢por qué algunos eruditos
religiosos importantes no lo reconocen?

La Respuesta: El esté vivo, pero hay cinco niveles de vida. El esta en el
segundo. Es por esto que algunos eruditos religiosos han dudado de ello.

El Primer Nivel de Vida es la de nuestra vida, que es muy restringida
con muchas limitaciones.

El Segundo Nivel de Vida es la de las vidas de Jidr y de Ilyas (que Allah
les de paz) que es libre en cierta forma. Es decir, pueden estar presentes en
varios lugares al mismo tiempo. No estdn permanentemente restringidos por los
requerimientos de la humanidad como nosotros. Pueden comer y beber como
nosotros cuando asi lo desean, pero no estdn obligados como lo estamos
nosotros. Los eviivas son quienes descubren y atestiguan las realidades de la
creacién y los informes de sus aventureros como Jidr, son unéanimes y aclaran y
demuestran este nivel de vida. Incluso hay un nivel de eviivas que se llama ‘el
nivel de Jidr’. Un evliva que alcanza este nivel recibe instruccién de Jidr y se
encuentra con él. Pero a veces quien estd en ese nivel erréneamente cree que es
Jidr en persona.

El Tercer Nivel de Vida es la de Idris y Jests (que Allah les de paz) que,
al haberles quitado los requerimientos de la humanidad, se elevan a un nivel
angelical y adquieren una delicadeza luminosa. Simplemente Idris y Jesis estan
presentes en los cielos con sus cuerpos terrenales, que tienen la sutileza de los
cuerpos del Mundo de Similitudes y la luminosidad de los cuerpos estelares. El
Hadiz cuyo significado es: “Al final de los tiempos, Jesis (p.) vendra y actuara
segin la Sharfa de Muhammad (PyB)”, indica que al final de los tiempos la
religién cristiana se purificard y se despojard de supersticiones frente a la
corriente de incredulidad v ateismo nacida de la filosofia naturalista y se



6 CARTAS

transformaréa al Islam. En este punto, la personalidad colectiva de la cristiandad
matara a la temible personalidad colectiva de la irreligién con la espada de la
Revelacién; asi también, representando a la personalidad colectiva de la
cristiandad, dJesis (p.) matard al Dayyal, que representa a la personalidad
colectiva de la irreligién, es decir, matara al pensamiento ateo.

El Cuarto Nivel de Vida es la de los maértires. Segin el Coréan, los
martires estdn en un nivel de vida superior al de los otros muertos en sus
tumbas. Ya que los mértires sacrificaron sus vidas mundanales en el camino de
la verdad, por Su perfecta munificencia, Allah Todopoderoso les otorga en el
Reino Intermedio una vida parecida a la vida mundanal, pero sin penas ni
dificultades. No saben que estan muertos, piensan que se han ido a un mundo
mejor. Disfrutan de una felicidad perfecta v no sufren los dolores de la
separacién que acompana la muerte. Por cierto, los espiritus de los muertos son
inmortales, pero ellos saben que estdn muertos. La felicidad y el placer que
experimentan en el Mundo Intermedio no son iguales al de los martires. Como
si dos personas en sus suenos entraran a un palacio bello parecido al Paraiso;
una sabe que esta sonando v el placer y la felicidad que recibe son deficientes.
Piensa: “Si me despierto, todo este placer desaparecera”. Mientras que la otra
persona no sabe que esta sonando y experimenta verdadera felicidad y placer.

El modo en que los martires y los otros muertos se beneficias de la vida
en el Reino Intermedio es asi diferente. Se ha establecido con innumerables
incidentes y narraciones y, es cierto que los mértires manifiestan la vida de esa
manera y creen que estan vivos. Por cierto, este nivel de vida ha sido iluminado
y demostrado en reiteradas ocasiones por muchos eventos como cuando
Hamza (que Allah esté complacido con él) — el sefor de los mértires — protegié
a quienes habian recurrido a él y realizando y haciendo realizar los asuntos de
este mundo. Yo mismo, incluso, tenia un sobrino y alumno llamado Ubeyd. Lo
mataron a mi lado y en mi lugar; se convirti6 en martir. Luego, cuando fui
prisionero de guerra en un lugar que quedaba a tres meses de distancia, en un
sueno verdadero entré en su tumba, que tenia forma de morada bajo la tierra, a
pesar de que yo no sabia dénde estaba enterrado. Lo vi viviendo el nivel de
vida de los martires. Evidentemente creia que yo estaba muerto y dijo que
habia llorado mucho por mi. Crey6 que él estaba vivo, pero que al haberse
retirado de la invasién rusa, se habifa construido un buen hogar bajo el suelo.
Asi, a través de algunas indicaciones similares, este suefio corto me brind6 una
conviccién tan certera como haber atestiguado la verdad mencionada
anteriormente.

El Quinto Nivel de Vida es la de la vida de los espiritus de los muertos
en sus tumbas. Si, la muerte es un cambio de residencia, la liberacién del
espiritu, un cese de tareas; no es aniquilacién, inexistencia ni es ir a la nada.
Hay muchas evidencias como los eventos innumerables de los espiritus de los
evliyas que asumen formas y aparecen ante quienes descubren las realidades,
también de los otros muertos que se relacionan con nosotros mientras estamos
despiertos o durmiendo y que nos dicen cosas que se ajustan a la realidad.
Evidencias como estas iluminan y demuestran este nivel de vida. De hecho, la




CARTA UNO 7

Palabra Veintinueve sobre la inmortalidad del espiritu humano demuestra este
nivel de vida con pruebas incontrovertibles.

SEGUNDA PREGUNTA

Aleyas como la siguiente en el Sabio Corén, el Criterio de Verdad y

4//}/o/oﬁd/oﬁ/ﬁo//‘/o//o/o/// ..1»/
Falsedad, s CJ"'“"" vgg‘ vj‘jtl-\gj/ 3j¢>=“j CJ;»J‘ ‘}l?- LS;U‘ da
a entender que “la muerte es creada como la vida; también es una bendicién”.
Mientras que la muerte es aparentemente disolucién, inexistencia, deterioro, la
extincién de la vida, el aniquilador de los placeres; écémo puede ser creada y
ser una bendicién?

La Respuesta: Como se establecié al final de la respuesta de la Primera
Pregunta, la muerte es un cese de las tareas de la vida; es un descanso, un
cambio de residencia, un cambio de existencia; es una invitacién a una vida
eterna, un comienzo, la introduccién a una vida inmortal. Tal como la vida llega
al mundo a través de un acto de creacién y de un decreto, asi también la
partida del mundo es a través de una creacién y un decreto, a través de una
sabidurfa y con un propésito. Porque la muerte de la vida de una planta, el
nivel méas simple de vida, muestra que es una obra de arte méas ordenada de la
vida. Porque a pesar de que la muerte de los frutos, las semillas y los granos
parecen ocurrir a través del deterioro y la disolucién, su muerte es de hecho un
amasado que comprende una reaccién quimica extremadamente bien
ordenada y de elementos combinados equilibradamente y una formacién sabia
de particulas; esta muerte oculta, ordenada vy sabia aparece a lo largo de la vida
y de los nuevos brotes. Es decir, la muerte de la semilla es el comienzo de la
vida del brote; por cierto, ya que es como la vida misma, esta muerte es tan
creada y bien ordenada como la vida.

Ademas, la muerte de los frutos y animales en el estémago humano es
el comienzo de su elevacién al nivel de vida humana; en consecuencia se puede
decir “esa muerte es mas ordenada y creada que su propia vida”.

Entonces, si la muerte de la vida de la planta, el nivel méas bajo de vida,
es asi creada, sabia y ordenadamente, asi también debe ser la muerte que cae
sobre la vida humana, el nivel méas elevado de vida. Y como una semilla
sembrada en el suelo se convierte en un arbol en el mundo del aire, asi también
el ser humano que yace en la tierra seguramente produciréa los brotes de una
vida eterna en el Reino Intermedio.

En cuanto a los aspectos de la muerte que son bendiciones,
sefialaremos cuatro de ellos.

El Primero: Es una gran bendicién porque es ser liberados de las tareas
y obligaciones de la vida, que se vuelven una carga y es una puerta a través de
la cual nos reunimos con noventa y nueve de cien de nuestros amigos que ya
estan en el Reino Intermedio.

El Segundo: Es una liberacién de la prision estrecha, fastidiosa,
turbulenta y agitado de este mundo y, manifestando una vida inmortal
expansiva, feliz y libre de angustia, es entrar a la esfera de la misericordia del
Eternamente Amado.




8 CARTAS

El Tercero: Hay numerosos factores como la ancianidad que hacen las
condiciones de vida ardua y muestran la muerte como una bendicién mucho
mas superior que la vida. Por ejemplo, si junto con todos los padres ancianos
que provocan mucha angustia estuvieran ahora frente a ustedes los abuelos de
vuestros abuelos en sus estados lamentables, comprenderian qué calamidad es
la vida y qué bendicién es la muerte. También, por ejemplo, se comprende qué
dificiles son las vidas en las condiciones del invierno de los bellos insectos
voladores, los amantes de las flores bellas, y qué misericordia es su muerte.

El Cuarto: Tal como el sueno es una comodidad, una misericordia, un
descanso, particularmente para quienes estan afligidos por el desastre, y los
heridos y los enfermos, asi también lo es la muerte, el hermano mayor del
suefio, una bendicién pura y una misericordia para quienes estan golpeados
por el desastres y sufren de amarguras que los conduce al suicidio. Sin
embargo, como se demuestra fehacientemente en muchas de las Palabras, para
los extraviados, la muerte es tormento dentro tormento y afliccién dentro
afliccién, pero esta fuera de discusién aqui.

TERCERA PREGUNTA

¢Dénde esta el Infierno? La Respuesta

o

4.1.5\ Y\ wa.s‘ ;-l:u /Y * ‘\-U‘ v\-& v-l:d‘ L«-" J-?Segun algunas

narraciones, el Infierno esta debajo de la tierra. Como hemos explicado en otras
partes, en su 6rbita anual, el globo terrdqueo traza un circulo alrededor de un
area que en el futuro seréa el lugar de la Gran Reunién y el Juicio Final. Significa
que el Infierno estd debajo del area de su 6rbita. Es invisible e imperceptible
porque consiste de fuego oculto vy sin luz. En la vasta distancia recorrida por la
tierra hay muchas criaturas que son invisibles porque no tienen luz. Como la
luna pierde su existencia cuando su luz se retira, asi también nosotros somos
incapaces de ver los numerosos globos sin luz y las criaturas que estadn delante
de nuestros ojos.

Hay dos Infiernos, el Menor y el Mayor. En el futuro, el Menor se
transformaré en el Mayor y es como su semilla; en el futuro se volvera uno de
sus asentamientos. El Infierno Menor estd debajo de la tierra, es decir, en el
centro de la tierra. Es el interior y el centro del globo terrdqueo. Se sabe en
geologia que cavando hacia abajo, el calor de la mayor parte aumenta un
grado cada treinta y tres metros. Eso significa que debido a que la mitad del
didametro de la tierra es alrededor de seis mil kilémetros, el fuego en el centro
estd a una temperatura cercana a doscientos mil grados, es decir, doscientas
veces mas caliente que el fuego mundanal; esto concuerda con lo relatado en
los Hadices. Este Infierno Menor realiza muchas de las funciones del Infierno
Mayor en este mundo y en el Reino Intermedio y esto estd indicado en los
Hadices. Tal como en el mundo del Méas Alla la tierra vertera a sus habitantes en
la arena de la resurreccién dentro de su érbita anual, asi también con la orden
Divina le entregara el Infierno Menor dentro de ella al Infierno Mayor.

Algunos de los imames mutazilies dijeron que “el Infierno serd creado
después”, pero esto es un error y una tonteria; y surge porque el Infierno no se



CARTA UNO 9

ha abierto por completo en el presente y se desarrollé en una forma
enteramente apropiada para sus habitantes. Para ver con los ojos mundanales
las moradas del mundo del Mas Alla dentro del velo de lo Oculto y para
demostrarlos, el universo tiene que encogerse al tamano de dos provincias, o
bien nuestros ojos tienen que agrandarse hasta alcanzar el tamano de las

W e 50 °
estrellas para que podamos ver y especificar sus lugares.j\-U‘ L ("1’/‘5‘ slas

moradas del Mas All4 no son visibles para nuestros ojos mundanales, pero
como lo indican ciertas narraciones, el Infierno del Méas All4 estd conectado con
nuestro mundo. En un Hadiz se habla del calor intenso del verano:

e
-
. B - o,

v—3-€->~' Cg-’ _r* Es decir, el Infierno Mayor no es visible para los ojos diminutos

y poco iluminados de las mentes de este mundo. Sin embargo, podemos ver
con la luz del Nombre Divino de Omnisciente, como sigue:

El Infierno Mayor debajo de la érbita anual de la tierra es como si
hiciera al Infierno Menor del centro de la tierra su diputado y lo hiciera realizar
algunas de sus funciones. Las posesiones del Todopoderoso y Glorioso son
verdaderamente extensivas; sea donde sea que la sabiduria Divina senale, el
Infierno Mayor se ubica alli. Si, un Todopoderoso de Gloria, un Omnisciente de

A2 A2 - A2
Perfeccién Que es el duefio de la orden de O jﬁgﬁ uf ha atado la luna a la

tierra ante nuestros ojos con perfecta sabiduria y orden, con un vasto poder y
perfecto orden até la tierra al sol y ha hecho que el sol viaje junto con sus
planetas con una velocidad cercana a la de la rotacién anual de la tierra, y con
la majestuosidad de Su soberania, segiin una posibilidad, la hizo viajar hacia el
sol de los soles, y como una flota engalanada con luces eléctricas ha hecho que
las estrellas luminosas den testimonio de la soberania de Su divinidad. Con eso,
El mostré la soberania de Su divinidad v la majestuosidad de Su poder. No esta
lejos de la perfecta sabiduria, el poder tremendo y la soberania de la divinidad
de uno asi Glorioso para hacer el Infierno Mayor como el hervidero de una
fabrica de luz eléctrica y con ello prende fuego a las estrellas de los cielos que
miran al Mas All4 vy les da calor v poder. Es decir, les da luz a las estrellas del
Paraiso, el mundo de luz, y les envia fuego vy calor desde el Infierno y, al mismo
tiempo, hace parte de ese Infierno un asentamiento y una prisién para quienes
seran torturados. Ademas, El es un Creador Omnisciente Que oculta un &rbol
tan grande como una montafia en una semilla del tamano de una una.
Seguramente no esta lejos entonces del poder y de la sabiduria de un Glorioso
semejante ocultar al Infierno Mayor en la semilla del Infierno Menor en el
corazoén del globo terraqueo.

En Breve: El Paraiso y el Infierno son los dos frutos de una rama del
arbol de la creacién que se estiran hacia la eternidad. El lugar del fruto esta en
la punta de la rama. Y son los dos resultados la cadena del universo; y los
lugares de los resultados son los dos lados de la cadena. Lo bajo y pesado esta
en su lado inferior, lo luminoso y elevado, en su lado superior. También son los
dos depésitos de este aluvion de eventos y el producto inmaterial de la tierra. Y



10 CARTAS

el lugar de un depésito es acorde a la variedad de la produccién, lo malo
debajo, lo bueno por encima. También son los dos pozos de este aluvién de
seres que fluyen en olas hacia la eternidad. En cuanto a la ubicacién del pozo,
estd donde el aluvién termina y se retine. Es decir, lo obsceno y sucio debajo, lo
bueno y puro por encima. También son los dos lugares de manifestacién, uno
de beneficencia y misericordia, el otro de ira y horror. Los lugares de
manifestacién pueden estar en cualquier parte; el Misericordioso de Belleza, el
Convincente de Gloria, establece Sus lugares de manifestacién donde El desea.

En cuanto a la existencia del Paraiso y el Infierno, se ha demostrado
fehacientemente en las Palabras Diez, Veintiocho y Veintinueve. Aqui, sélo
decimos esto: la existencia del fruto es tan definitiva y cierta como la de la rama;
del resultado, como de la cadena; del depédsito, como de la produccién; del
pozo, como del rio; vy del lugar de manifestacién, tan definitiva y cierta como la
existencia de la misericordia y de la ira.

CUARTA PREGUNTA

Asi como el amor metaférico por los amados puede transformarse en
verdadero amor, ¢puede también el amor metaférico que la mayoria de la
gente tiene por este mundo transformarse en verdadero amor?

La Respuesta: Si, si el amor metaférico por la faz transitoria del mundo
ve la fealdad del deterioro y la fugacidad sobre esa faz y se aleja de ella. Si
busca un amado inmortal y tiene éxito al ver las otras dos fases mas bellas del
mundo, la del espejo de los Nombres Divinos y la del alméacigo para el Méas Alla,
su ilicito amor metaférico entonces comienza a transformarse en verdadero
amor. Pero con la unica condicién de que no se confunda con el mundo
exterior, con su propio mundo efimero e inestable que esta atado a su vida. Si
como los extraviados y negligentes, él se olvida de si mismo, se hunde en el
mundo exterior y, creyendo que el mundo general es su mundo privado se
enamora de él, caera en el pantano de la naturaleza y se ahogara a no ser que,
extraordinariamente, una mano de favor lo salve. Considera la siguiente
comparacién que iluminara esta verdad.

Por ejemplo, si sobre las cuatro paredes de esta habitacién
delicadamente decorada hay cuatro espejos de cuerpo entero que pertenecieran
a cuatro de nosotros, entonces habria cinco habitaciones. Una seria la real y
general y cuatro serian similitudes y personales. Cada uno de nosotros seria
capaz de cambiar el disefio, la forma y el color de su habitacién personal por
medio de su espejo. Si lo pintdramos de rojo, pareceria rojo; si lo pintaramos de
verde, pareceria verde. Del mismo modo, podriamos darle numerosos estados
al ajustar el espejo; podriamos hacerlo feo o lindo, darle diferentes formas. Pero
no podriamos facilmente ajustar y cambiar la habitacién externa y general.
Mientras que en realidad la habitacién general y personal es la misma, en la
practica son diferentes. Podrias destruir tu propia habitacién con un dedo, pero
no podrias mover una piedra de la otra.

Asi, el mundo es una casa decorada. La vida de cada uno de nosotros
es un espejo de cuerpo entero. Cada uno de nosotros tiene un mundo de este
mundo, pero su soporte, centro y puerta es nuestra vida. Por cierto, ese mundo
personal nuestro es una pagina, y nuestra vida es una pluma; muchas cosas que




CARTA UNO 11

se escriben con ella pasan a la pagina de nuestras acciones. Si hemos amado
nuestro mundo, mas tarde hemos visto que debido a que esta construido sobre
nuestra vida, es efimero, transitorio e inestable como nuestra vida. Hemos
percibido v comprendido esto. Nuestro amor por él se vuelve hacia los bellos
bordados de los Nombres Divinos de los cuales nuestro mundo personal es el
espejo y al los que representa. De eso, después se vuelve hacia las
manifestaciones de los Nombres Divinos. Ademas, si somos concientes de que
ese mundo personal nuestro es un almécigo temporario del Més Alla y del
Paraiso, v si dirigimos nuestros sentimientos por él como el deseo intenso, el
amor y la codicia, hacia los beneficios del Mas Alla, que son sus resultados,
frutos y brotes, entonces ese amor metaférico se transforma en verdadero amor.
De lo contrario, manifestando el significado de la aleya:

A N N S T S N (e '

Oj.i;ww\ > ﬂéj)‘ M‘ s all) ) s si una persona se
olvida a si misma, no piensa en la naturaleza efimera de la vida, cree que su
mundo personal e inestable es constante como el mundo general y cree que no
muere, se fija en el mundo y lo abraza con emociones intensas, entonces poco a
poco se ahoga en él. Ese amor es tormento y tribulaciones eternas para él.
Porque, tal como la compasién por los huérfanos, una delicadeza sin esperanza
del corazén nace de ese amor. Se compadece por todos los seres vivos. Por
cierto, siente compasién y separacién por todos los bellos seres que sufren
deterioro y el dolor de la separacién, pero no serd capaz de hacer nada, sufre
en absoluta desesperacion.

Sin embargo, la primera persona, que estd a salvo de la negligencia,
encuentra un antidoto elevado para el dolor de esa compasién intensa. Porque
en la muerte v en el deterioro de todos los seres vivos por los que se
compadece, ve los espejos de sus espiritus, en los cuales se describen las
manifestaciones de los Nombres perdurables de Un Eterno como inmortales; su
compasién se transforma en felicidad. También ve detrds de todas las bellas
criaturas que estdn sujetas a la muerte y la fugacidad, una decoracién, un
embellecimiento, un arte, un otorgamiento y una iluminacién que son
permanentes y que hacen percibir una belleza gloriosa, una amabilidad
sagrada. Ve la muerte y la fugacidad como una renovacién con el propésito de
aumentar la belleza, refrescar el placer y exhibir el arte, y esto aumenta su
placer, su fervor y su asombro.

3 A sl
A oA
Said Nursi



Carta Vos

Lo cnwy\;wwd\jf\;\.;:;wb

[Parte de la carta escrlta en respuesta a un regalo de su estudiante
reconocido mencionado anteriormente.]

Tercero: iMe enviaste un regalo y quieres romper una de mis reglas
extremadamente importantes! No digo: “No acepto regalos de tu parte del
mismo modo que no los acepto de Abdilmecid ni de Abdurrahman, mi
hermano y sobrino”, porque ti estds mas avanzado que ellos y eres més
cercano en espiritu, incluso si rechazara los regalos de todos, sélo una vez, el
tuyo no sera rechazado. Pero en relacién a esto, te diré la razén de mi regla. Es
asi:

El Viejo Said nunca acepté favores. El preferia la muerte a verse
obligado a la gente. Nunca rompié esa regla a pesar de sufrir grandes
contratiempos vy dificultades. Esta caracteristica, que quedé como legado del
Viejo Said para este desdichado hermano tuyo, no es ascetismo ni
autosuficiencia artificial, sino que se basa en cuatro o cinco razones serias.

La Primera: Los extraviados acusan a los eruditos religiosos de hacer de
su aprendizaje un medio de vida. Los atacan injustamente diciendo: “Hacen del
conocimiento y de la religion un medio de vida para si mismos”. Es necesario
demostrar esto como falso por medio de la accién.

La Segunda: Somos responsables de seguir a los profetas al diseminar
la verdad. En el Sabio Coran qu1enes dlsemman la verdad d1c1endo

L;;ys L;ﬁ ol wsyys L;ﬁ ol

mostraron mdependenc1a de la gente La oracién en la Sura Ya Sin.:
- - A }/

. A .08 o 8.
es muy significativa en cuanto a este asunto nuestro.

La Tercera: Como se explicé en la Palabra Uno, se deberia dar en
nombre de Allah y tomar en nombre de Allah. Mientras que la mayoria, ya sea
el que da, es negligente y da en su propio nombre e implicitamente pone al otro
en una obligacién, o bien el que recibe es negligente ofrece agradecimiento y
alabanzas que le corresponden al Verdadero Proveedor a las causas aparentes y
cae un error.

La Cuarta: La confianza en Allah, la satisfaccién y la frugalidad son un
tesoro y una riqueza tan grande que no pueden intercambiarse por nada. No
quiero aceptar cosas de la gente y cerrar esa tesoreria y ese depdsito inagotable.
Ofrezco cientos de miles de agradecimientos al Glorioso Proveedor que desde
mi infancia El no me ha obligado a estar bajo obligaciones ni a ser humillado.



CARTA UNO 13

Confiando en Su munificencia, busco Su misericordia para también poder pasar
el resto de mi vida segln esta regla.

La Quinta: Como resultado de muchos signos y experiencias de uno o
dos afos atras he formado la firme conviccién de que no se me permite recibir
los bienes de la gente y, en particular, los regalos de los ricos y de los oficiales.
Algunos me enferman... mas bien, Allah hace que me enfermen y no me
permite comerlos. A veces se convierten en una forma danina. Esto significa
que es en efecto una orden no recibir los bienes de los otros y es una
prohibicién recibirlos. Ademas, tengo una necesidad de soledad que no puedo
recibir a todos todo el tiempo. Aceptar los regalos de la gente requiere
considerar sus sentimientos y aceptarlos en ocasiones en que no lo deseo. Y eso
no me gusta. Encuentro méas agradable comer un pequeiio pedazo de pan seco
y vestir ropa remendada en cien lugares y salvarme de la artificialidad y la
adulacién. No me agrada comer un postre de la mejor calidad ni vestir ropa
delicada en manos de los otros y verme obligado a considerar sus sentimientos.

La Sexta: La razén mas importante para la autosuficiencia es lo que
dice Ibn Hayar, el erudito méas confiable de nuestra escuela de jurisprudencia:
“Si no eres recto estd prohibido aceptar algo que estd intencionado para los
rectos”.

Asi, debido a la codicia y la ambicién, la gente de esta época vende los
regalos mas pequefos a un precio muy elevado. Creen que un desdichado
pecador como yo es recto o que es un eviiva y le dan un pan. Si, Allah no lo
permita, me considerara recto, es un signo de orgullo y sefiala ausencia de
rectitud. Si no me considero recto, no estd permitido aceptar esos bienes.
Ademas, recibir limosnas y regalos a cambio de acciones dirigidas hacia el Mas
All4 significa consumir los frutos eternos del Mas All4 en forma transitoria en
este mundo.

3 A sl
A A
Said Nursi



Oarfa dres

w & °
ooy s Vo h e Oy W aaliL
[Parte de una carta/enviada a uno de sus alumnos reconocidos.]

Quinto: Me escribiste en una de tus cartas que querfas compartir mis
sentimientos aqui, entonces escucha uno de mil de ellos.

Una noche, a una altura de un edificio de cien pisos en la casa de arbol
en la cima de un cedro, miré el bello rostro de los cielos engalanados con
estrellas y vi en el juramento del Sabio Coran de:

2 o

-

o0& . -
5/ S una elevada luz de milagro y un
brillante secreto de elocuencia. Esta aleya, que se refiere a los planetas que
estan ocultos y esparcidos por afuera, muestra a la mirada de los observadores
un bordado de arte muy elevado y un tapiz instructivo. Estos planetas surgen de
la esfera del sol, su comandante y, al entrar a la esfera de las estrellas fijas,
muestran bordados frescos e instancias de arte en los cielos. A veces vienen
hombro con hombro con otra estrella como ellas mismas y muestran una
situaciéon bella. Y a veces entran entre las estrellas pequenas y asumen la
posicién de un comandante. Especialmente en esta época después de la puesta
del sol, Venus en el horizonte y antes del amanecer temprano, una de sus
companeras muestra una gracia verdadera y una escena agradable. Mas tarde,
después de cumplir con sus tareas como inspectores y actuando como
lanzaderas en el tapiz artistico, regresan y entran en la esfera resplandeciente del
sol y se ocultan. Ahora demuestran tan brillantemente como el sol la
majestuosidad de la divinidad y la brillante soberanfa Divina de Quien gira
nuestra tierra y los planetas descriptos en la aleya mencionada anteriormente
con perfecto orden en el espacio, cada uno como un barco o aeroplano. Ve qué
soberania majestuosa que tiene bajo su dominio barcos y aeroplanos mil veces
mas grandes en tamano que la tierra y que viajan ocho horas de distancia en un
segundo.

Puedes comprender de esto, entonces, qué felicidad tan elevada, qué
gran honor, es conectarse con semejante Monarca a través de la adoracién y la
fe y se su huésped.

Luego observé la luna y vi una luz brillante de milagro en la aleya:

79 2 02~ P . N N X AR
f::,\.ﬁ.ﬂ gj:—fd\f sle s J)L.e ol 3 J"'E'”) Por cierto, la
determinacién, rotacién, regulacién e iluminacibn de la luna y su
posicionamiento con respecto a la tierra y el sol con un célculo extremadamente
preciso es tan maravilloso, tan increible, que para el Todopoderoso Quien lo
ordena y determina asi, nada en absoluto puede ser dificil. Instruye a todos los



CARTA TRES 15

seres concientes que lo contemplan, transmitiéndoles la idea de “Quien hace
esto asi seguramente puede hacer todo”. Y sigue al sol de tal manera que no se
desvia de su camino ni siquiera por un segundo ni se atrasa una iota en sus
deberes. Hace que aquellos que lo observan cuidadosamente

-

4 i}o o4 ,/@/"o/i/o}
exclamen:J j-i-x-“ i N I O~ En especial cuando a fines

de mayo a veces viene junto con las Pléyades en forma de una delicada luna
creciente, mostrando la forma de rama blanca y curva de una palmera datilera
y las Pléyades que parecen como un racimo de uvas, le hace creer a la
imaginacién en la existencia de un enorme arbol luminoso detras del velo de los
cielos verdes. Como si la asignada punta de una de las ramas del arbol hubiera
perforado el velo y metido su cabeza junto con su racimo de uvas y se hubiese
convertido en las Pléyades. Como si la luna creciente y las otras estrellas se
hubieran convertido en frutos de ese arbol oculto. Entonces ve la sutileza y la

:o . 2 o & o -
elocuencia de la metéafora de:(l;r\-ﬁ-s‘ O J&H{ .

Luego se me ocurrié esta aleya:

_ » . }'ojﬁ }f/.o/o}}//// ..71 s
G 3 15250 Y05 (201 SO fes gl a
que sugiere que la tierra es un barco o monte subyugado. De esto, me vi en lo

alto de un enorme barco que viajaba a alta velocidad a través del espacio.
Recité la aleya:
° PR | P P & .
e B WG e U AL s o
que es Sunna recitar cuando se utilizan medios de transporte como caballos o
barcos.

Vi que con este movimiento el globo terrdqueo habia asumido la
posicién de un proyector mostrando imagenes como en el cine; hizo mover a
todos los cielos v comenzé a movilizar a todas las estrellas como un ejército
magnificente. Muestra escenas tan delicadas y elevadas que intoxican y llenan
de asombro a quienes razonan. “iGlorificado sea Allah!”, exclamé; que obras
tan numerosas, vastas, extrafnas, maravillosas y elevadas se realizan a tan bajo
costo. Dos puntos sutiles en relacién a la fe se me ocurrieron de esto:

El Primero: Unos dias atras un huésped me hizo una pregunta; su base,
que mostraba duda, era esta: el Paraiso v el Infierno estan a una gran distancia
entre si. Por la gracia Divina, la gente del Paraiso pasard volando por la
resurreccién como un rayo o como Buraq y entrara al Paraiso. Pero la gente del
Infierno, écémo irdn, con sus cuerpos pesados y cargados con las cargas
pesadas y grandes de sus pecados? ¢Por qué medio viajaran?

Lo que se me ocurri6 fue esto: como si, por ejemplo, todas las naciones
estuvieran invitadas a un congreso general en Estados Unidos vy cada una se
embarcara en un enorme bote y fuera alli; de la misma manera, el globo
terrdqueo, que viaja una larga distancia de veinticinco mil anos en un ano en el



16 CARTAS

vasto océano del universo, cargard a su gente, viajarda al campo de la
resurrecciéon y los hard desembarcar. Ademas, el Infierno del centro de la tierra,
que esta indicado por el hecho de que la temperatura de la tierra aumenta un
grado cada treinta y tres metros, arrojard su fuego, cuya temperatura de
doscientos mil grados centigrados es similar a la de la descripta en el Hadiz v,
segln los Hadices, llevara a cabo algunas de las tareas del Infierno Mayor en
este mundo y en el Reino Intermedio, al Infierno Mayor, luego por orden
Divina, la tierra se transformara en algo mejor y eterno y se convertird en una
de las moradas del Méas Alla.

El Segundo Punto que viene a mi mente: es la costumbre del Hacedor
Todopoderoso, el Creador Omnisciente, el Unico de Unidad, para demostrar la
perfeccién de Su poder y la belleza de Su sabiduria y las pruebas de Su Unidad,
de realizar muchas obras con muy poco y tener grandes deberes llevadas a
cabo por cosas pequeiias. Como he dicho en algunas de las Palabras, si todas
las cosas se les atribuyen a un solo ser, las cosas se vuelven tan faciles como
necesarias. Mientras que si las cosas se atribuyen a numerosos creadores y
numerosas causas, surgen tantas dificultades como para hacerlo imposible.
Porque un solo individuo como un oficial o un maestro constructor facilmente
les da una sola situacién a numerosos soldados o a numerosas piedras con un
solo acto, un solo movimiento y obtiene un resultado. Pero si, para obtener esa
situacién y resultado, fueran referidas a los soldados del ejército o a las piedras
del domo, que no tienen soporte, sélo podrian alcanzarse con actos
verdaderamente numerosos, con muchisimas dificultades y con una gran
confusién.

Y entonces, si los actos como los giros y las rotaciones, la circulacién y
las revoluciones, v el paseo que esparce glorificacién y las excursiones de las
cuatro estaciones y el dia y la noche en el universo estéan asignadas a la unidad,
entonces al obligar a un solo globo con una sola orden, un Solo Ser puede
obtener aquellas situaciones elevadas y resultados exaltados, como mostrando
las maravillas de arte en la alternacién de las estaciones y las maravillas de la
sabidurfa en las revoluciones del dia y la noche, v las gafas elegantes en los
movimientos aparentes de las estrellas, del sol y de la luna. Porque el ejército de
todos los seres es Suyo. Si El lo desea, puede asignar a un soldado como la
tierra como comandante de todas las estrellas, hacer del sol poderoso una
lampara que provee calor y luz para su gente, y las cuatro estaciones, que son
tablas con los bordados de Su poder, como lanzaderas, y la noche y el dia, que
son paginas para los escritos de Su sabiduria, El puede convertirlos en agujas.
Al mostrarle a cada dia la luna de distintas formas, El la convierte en un
calendario para calcular el tiempo. Y tal como El hace de las estrellas linternas
adornadas, elegantes y brillantes en manos de los angeles, bailando en éxtasis,
asi también El demuestra muchas instancias de su sabiduria en relacién a la
tierra. Si estas situaciones no se buscan de Un Ser Cuyos comando, orden, ley y
regla se dirigen a todos los seres, entonces todos los soles y todas las estrellas
deberian cortar una distancia infinita cada dia con movimiento real y velocidad
infinita.




CARTA TRES 17

Es por esta infinita facilidad en la unidad y la infinita dificultad en la
multiplicidad que las personas de negocios y de la industria le dan una unidad a
la multiplicidad para que sea facilidad; es decir, forman companias.

En Breve: Hay infinitas dificultades en el camino del extravio e infinita
facilidad en el camino de la unidad y guia.

3 A sl
A oA
Said Nursi



@m@ a @ua ro

Bes 08

;,&;s’j;s/gp [ (.3,1; 4,\5;5 3 i, 3 N pu
o A1 LY

Mis Queridos Hermanos!

Ahora estoy en un pico alto sobre Sam Dagi (la Montana de Pino), en la
cima de un pino en una casa de arbol. En confinamiento solitario alejado de las
personas, me he acostumbrado a este aislamiento. Cuando deseo una
conversacién con personas, los imagino a ustedes aqui conmigo y les hablo y
encuentro consuelo. Si no hay nada que lo prohiba, me gustaria quedarme aqui
un mes o dos. Cuando regrese a Barla, buscaré el medio de conversacién
verbal con ustedes que tanto anhelo, si asi lo desean. Por ahora estoy
escribiendo dos o tres cosas que me vienen a la mente en este pino.

La Primera: Es algo confidencial, pero no te oculto ningln secreto a ti.
Es como sigue:

Algunas de las personas de realidad manifiestan el Nombre Divino de
Amado vy, a través de la manifestacién al grado méaximo miran hacia el
Necesariamente Existente por las ventanas de los seres. De la misma manera,
pero sélo cuando él se emplea al servicio del Coran y es el heraldo de sus
tesorerias infinitas, este hermano vuestro que es nada, pero nada, le dan un
estado por medio del cual manifiesta los Divinos Nombres de Compasivo y
Omnisciente. Todas Las Palabras (La Coleccion de Risale-i Nur) son
manifestaciones de ese privilegio. Si Allah lo permite las Palabras [Risale-i Nur]

A

Z o~ o Lo -
manifiestan el significado de la aleya: B u-’ )‘ Qb 4-«-<->=5\ R

Ty

La Segunda: Este dicho en relacién a la Orden Nagshbandi de pronto
se me ocurrié: “En el camino Nagshbandi, uno debe abandonar cuatro cosas: el
mundo, el Mas All4, la existencias y abandonarse a si mismo”. Esto hizo surgir
el siguiente pensamiento:

“En el camino de la impotencia se necesitan cuatro cosas: absoluta
pobreza, absoluta impotencia, absoluto agradecimiento y absoluto fervor,
amigo mio”.

Entonces el poema rico y colorido que habian escrito: “Miren la pagina
multicolor del libro del universo, etc,” me vino a la mente. Miré las estrellas
sobre la faz de los cielos a través de él. Me dije a mi mismo, si s6lo hubiese sido



CARTA CUATRO 19

un poeta y lo hubiese completado. Y a pesar de que no tengo la habilidad de
escribir poesia o versos, de todos modos comencé, pero no pude hacer versos o
poesia. Sin embargo como se me ocurrié, yo lo escribi asi. T4, mi heredero, si
quieres, puedes transformarlo en poesia y ponerlo en verso. Lo que de pronto
vino a mi mente fue esto:

Escucha a las estrellas, iescucha su discurso armonioso!

Ve qué sabiduria habia estampado sobre el decreto de su luz.

Al unisono habian comenzado a hablar, dicen con la lengua de la

verdad,

Dirigiéndose a la majestuosidad del Todopoderoso, la soberania del

Glorioso:

Cada una de nosotras somos luz esparciendo las pruebas de la

existencia de nuestro Creador,

Somos testimonio de Su unidad y también de Su poder,

Somos milagros sutiles

Que iluminan el rostro de los cielos para que los angeles puedan

contemplarlo.

Somos los miles de ojos atentos de los cielos

Que observan la Tierra, que estudian el Paraiso.1

Somos las miles de frutas exquisitas

Que la mano de la sabiduria del Glorioso v Bello le ha asegurado

A la porcion celestial del arbol de la creacion,

A todas las ramas de la Via Lactea.

Para los habitantes de los cielos,

Cada una de nosotras es una mezquita viajera, una casa que gira, un

hogar majestuoso,

Cada una es una lampara que ilumina, un barco poderoso, una

maravilla del arte creativo

Creado por el Poderoso de Perfeccion, el Omnisciente v Glorioso;

Una rareza de Su sabiduria, una maravilla de Su creacion, un mundo

de luz.

Les demostramos a los seres humanos cien mil pruebas,

Los hacemos oir con nuestras cien mil lenguas;

Pero sus ojos detestables, negadores, ciegos, no ven nuestros rostros,

No oven nuestras palabras.

Y somos signos que dicen la verdad:

Nuestra marca es una, nuestro sello es uno,

Somos dominadas por nuestro Sustentador;

Lo glorificamos a través de nuestro sometimiento;

Recitamos Sus Nombres;

1Es decir, ya que los innumerables milagros de poder se exhiben sobre la faz de la tierra, que es un alméacigo
para el Paraiso, los angeles del mundo de los cielos contemplan esos milagros, esas maravillas. Y al igual que
los angeles, las estrellas, como los ojos de los cuerpos celestes, contemplan a las criaturas delicadamente
disefiadas sobre la tierra y al hacerlo, miran al mundo del Paraiso. Al mismo tiempo miran tanto a la Tierra
como al Paraiso; observan aquellas maravillas efimeras de una forma perdurable en el Paraiso. Es decir, en los
cielos, hay perspectivas de ambos mundos.



20

CARTAS

Cada una de nosotras con éxtasis,
Un miembro del circulo poderoso de la Via Lactea.

S e g
Said Nursi



Garta Ginco

soiy ey W e Lok Ln Oy Bl 4l

En sus Cartas (Maktubat), el InAm Rabbani (que Allah esté complacido
con él), el héroe y el sol de la Orden Nagshbandi, dijo: “Prefiero que se
descubra un solo asunto de las verdades de la fe a miles de iluminaciones,
éxtasis y keramets”.

También dijo: “El punto final de todos los caminos sufies es la
clarificacién y el descubrimiento de las verdades de la fe”.

También dijo: “La cercania de Allah es de tres tipos: una es la ‘cercania
menor’, que es el nivel de los reconocidos eviivas. Las otras son la ‘cercania
media’ y la ‘gran cercania’. La ‘gran cercania’ se abre por medio del legado de
la profecia yv es un camino directo hacia la realidad sin entrar al reino
intermedio del sufismo”.

También dijo: “Los viajes espirituales del camino Nagshi tiene dos
alas”. Es decir, “Al tener una creencia fuerte en las verdades de la fe y al
cumplir con las obligaciones religiosas. Si hay algin defecto en estas dos alas, el
camino no se puede atravesar”. En cuyo caso, el camino Nagahi consiste de
tres ‘velos’:

El Primero v mas importante es el servicio directo de las verdades de la
fe; el Imdm Rabbani viajé por este camino en sus Gltimos anos.

El Segundo es el servicio de las obligaciones religiosas v de la Sunna
Gloriosa bajo el velo del camino sufi.

El Tercero es trabajar para eliminar las enfermedades del corazén por
medio del Sufismo vy viajar con los pies del corazén. De éstos, el primero es
equivalente a lo obligatorio, el segundo, a lo cercano a lo obligatorio y el
tercero, la Sunna.

Ya que la realidad del asunto es asi, mi conjetura es que si personas
como el Sheik 'Abd al-Qadir Gilani (que Allah esté complacido con él), Shah
Nagshband (que Allah esté complacido con él) y el Imdm Rabbani (que Allah
esté complacido con él) estuvieran vivas en esta época, dedicarian todos sus
esfuerzos a fortalecer las verdades de la fe y los principios del Islam porque son
los medios para la felicidad eterna. Si hay deficiencia en ellos, resulta en miseria
eterna. Una persona sin fe no puede entrar al Paraiso, pero muchos han ido al
Paraiso sin sufismo. El ser humano no puede vivir sin pan, pero puede vivir sin
fruta. El sufismo es la fruta, las verdades del Islam son sustento esencial. En la
antigliedad, a través de un viaje espiritual de cuarenta dias hasta cuarenta anos,
una persona podria elevarse hasta algunas verdades de la fe. Pero ahora, si a
través de la misericordia de Allah Todopoderoso hay un camino para elevarse
hasta esas verdades en cuarenta minutos, seguramente no es sensato
permanecer indiferentes a ello.



22 CARTAS

Asi, quienes han estudiado meticulosamente las treinta y tres Palabras
afirman que han abierto un camino Coranico semejante. Ya que la verdad es
asi, opino que las Palabras escritas sobre los misterios del Coran son una
medicina y un balsamo muy apropiados que salva de las heridas de esta época
y es una luz muy beneficiosa para la totalidad del Islam que ha sido sujeto de
los asaltos de la oscuridad y es una guia muy recta para quienes vagan
perplejos por los valles del extravio.

Saben que si el extravio surge de la ignorancia, es facil de disipar.
Mientras que si procede de la ciencia y del aprendizaje, es dificil de eliminar. En
la antigtiedad, éstos ultimos eran uno en mil y de éstos, sélo uno de mil podia
entrar al camino mediante la guia porque esa gente gusta de si misma y no
saben, pero creen que saben. Creo que Allah Todopoderoso ha concedido las
Palabras en esta época, que son destellos del milagroso Coran, como antidoto
para este extravio ateo.

S e s
Said Nursi



@m& a geﬁs

B s 08

RPN gssu L&;s?g 3;3 LSls j : m{;;} 2:’;;;3 ) pu
916" 4l JM‘) usjujs Y u\fads wuuj

iMis hermanos trabajadores, amigos fervientes y medios de consuelo en
esta tierra de exilio conocida como el mundo!

Ya que Allah Todopoderoso los ha hecho accionistas de los significados
que El ha impartido en mi mente, seguramente también es vuestro derecho
compartir mis sentimientos. Para no entristecerlos demasiado, omitiré la parte
excesivamente dolorosa de mi soledad en el exilio y les relataré una parte,
como sigue:

Estos ultimos dos o tres meses he estado muy solo. En ocasiones, una
vez cada dos o tres semanas tengo un invitado conmigo; el resto del tiempo
estoy solo. Y hace casi veinte dias, no ha habido ninguno de ellos trabajando en
las montanas cerca de mi; todos se han dispersado...

Una noche en estas montafias extranas, en silencio y solo entre los
suspiros acongojados de los arboles, me vi a mi mismo en cinco exilios de
diferentes matices.

El primero: debido a la ancianidad, estaba solo y era un extrano alejado
de la gran mayoria de mis amigos, relaciones y quienes son cercanos a mi; senti
un exilio triste por haberme abandonado y por haber partido hacia el Reino
Intermedio. Luego otra esfera de exilio se abrié dentro de este: senti un triste
sentido de separacién y exilio en la mayoria de los seres con los cuales estaba
apegado, como la dltima primavera, habiéndome abandonado y habiendo
partido. Y otra esfera de exilio se abrié dentro de éste, que era el que me habia
alejado de mi tierra natal y de mis relaciones y estaba solo. Senti un sentido de
separacién y exilio que surgié de esto también. Luego, a través de eso, la
soledad de la noche y de las montanas me hicieron sentir otro exilio lamentable.
Y luego vi mi espiritu en un exilio tanto abrumador, que se habian preparado
para viajar hacia la eternidad tanto de este exilio y de la casa de huéspedes
transitoria de este mundo. De repente me dije, Allah Mio, ¢cémo pueden
soportarse estos exilios y capas de oscuridad? Mi corazén exclamé:

iSenor mio! Soy un extrano, no tengo a nadie, soy debil, no tengo
poder, soy impotente, soy anciano;

No tengo voluntad; busco recurso, busco perdén, busco ayuda de Tu
Corte, iOh, Allah!



24 CARTAS

De repente la luz de la fe, la refulgencia del Coran y la gracia del Mas
Misericordioso vino en mi ayuda. Transformaron aquellos cinco exilios oscuros
en cinco esferas luminosas y familiares. Mi lengua dijo:

Jsjjs - 3 wsw’” :

Mientras mi corazén recitaba la aleya: ‘\-U‘ u‘“’“" J-U \ jj/j_: OU
A sz o 8 -
v-n)zx-s U”J’J‘ u)jﬁj g:,.lfj.? gl&j.w\/ ‘dw mi mente también se

dirigia a mi alma, exclamando con angustia y terror diciendo:

iNo te quejes por las dificultades, oh, desdichado, ven, confia en Allah!

Porque debes saber que quejarse agrava la dificultad v es un gran error.

Encuentra a Quien Envia la dificultad, v debes saber que es un regalo
dentro de un regalo, un placer.

iEntonces deja de quejarte v ofrece las gracias; como el ruisenor, sonrie
a través de tus lagrimas!

Si no Lo encuentras, debes saber que el mundo es todo dolor dentro de
dolor, fugacidad v pérdida.

Entonces dpor qué lamentarse por una pequena dificultad mientras
sobre ti hay todo un mundo de afliccion? iVen, confia en Allah!

iConfia en Allah! Riete en la cara de la dificultad; ella también se reira.

Mientras se rie, disminuira; cambiara y se transformara.

Y como Mevlana Yalal al-Din, uno de mis maestros, le dijo a su alma,
yo también dije:

- _ o' _ . - R R // o ) // o.}/ :f N R P R o.}/ A2

- I .

Entonces, despues mi alma declaré: “Sl, si, a travqs de la 1mpotencia v
de confiar en Allah, de la pobreza y de buscar refugio en El, la puerta de la luz
se abre y las capas de oscuridad se dispersan. iAlabado sea Allah por la luz de
la fe y el Islam!” Vi que elevada verdad expresan los siguientes versos del
famoso Hikam Ata'iyya:

Lo - P

objww\bbj owuﬁv\:-j \JLA

Es decir, quien Lo encuentra, encuentra todo, mientras que quien no Lo
encuentra, no puede encontrar nada. Si encuentra algo, sélo le traera
A

o -
problemas. Y comprendi el significado del Hadiz: ¢l J&l-i < jb . 'Y ofreci las

gracias.
Y entonces, hermanos mios, por cierto estos exilios oscuros se
iluminaron a través de la luz de la fe, pero atin asi me afectaron al punto tal que



CARTA SEIS 25

me provocé el siguiente pensamiento: “Ya que soy un extrafio y estoy en exilio
e iré al exilio, me pregunto si mis deberes en esta casa de huéspedes han
terminado. ¢Deberia delegarles a las Palabras y a ustedes y, por completo,
cortar todos mis lazos?” Por esta razén les pregunto si las Palabras que he
escrito son suficientes o les falta algo. Es decir, ¢ha terminado mi deber para
que con comodidad de corazén pueda arrojarme a un exilio lleno de luz,
verdadero y agradable, olvidarme del mundo y, como dijo Mevlana Yalal al-
Din:

o - °' - A o A o~ 8 - s
SR ) O 3 g Sy 4\2—&\.«.« L
°'/ .7 :/ “ofo/oﬁ /jo/g/
BRI L S 9 d.Uze s ‘)v\."
Preguntando: “¢puedo buscar un exilio elevado?”, los he molestado con
estas preguntas.

S e s
Said Nursi



Carfa Siefe

ol s V1ol U Ofy Al aalily
P P I | E P
Usls 14 €75 Ty el 2055 o SCle adl

iMis Queridos Hermanos!

Supongo que ustedes le dijeron a Samli Hafiz que me pregunte dos
cosas:

LA PRIMERA

“Como los embusteros de la antigliedad, los extraviados de la época
moderna hacen del casamiento del Mensajero de Allah (PyB) con Zaynab un
pretexto para la critica considerandolo como si hubiese sido para satisfacer las
lujurias del alma”.

La Respuesta: iNo, cien mil veces no, que Allah no lo permita! iDudas
tan viles no se pueden dirigir a alguien tan elevado! Si, era tan elevado que
desde los quince anos hasta los cuarenta, cuando la sangre es fogosa vy
exuberante y las pasiones del alma maligna estan en llamas, él estuvo satisfecho
y se contentdé con una sola mujer mayor, Jadiya la Grande (que Allah esté
complacida con ella) con absoluta castidad y pureza, tal como concuerdan
amigos y enemigos por igual. Que luego haya tenido varias esposas después de
los cuarenta anos, es decir, cuando el calor del cuerpo disminuye y las pasiones
se calman, es una evidencia que demuestra fehaciente y evidentemente a
quienes incluso son un poco justos que esos matrimonios no fueron para
satisfacer los apetitos carnales, sino que fueron por otras razones importantes e
instancias de sabiduria.

Una de esas instancias de sabiduria es esta: como sus palabras, las
acciones, los estados, la conducta y las obras del Mensajero de Allah (PyB) son
las fuentes de la religién y de la Sharia y el recurso de los mandamientos.
Mientras que los Comparieros transmitieron las cosas externas y publicas, los
transmisores y narradores de los asuntos privados de la religiéon y de los
mandamientos de la Sharfa que se manifestaron de su conducta privada en la
esfera personal fueron sus esposas puras; ellas cumplieron esta funcién de
hecho. Tal vez la mitad de los misterios y las leyes de la religiéon vinieron de
ellas. Es decir, muchas esposas puras de distintos temperamentos se requerian
para realizar este deber necesario.

Ahora, consideremos su casamiento con Zaynab. En relacién a la aleya:
P AV SR ST PRI ° PR NP RN
D) (S Gyl s OSS WSIG Lp JSIUT B OSTG
que es uno de los ejemplos dados en el Rayo Tres de la Primera Luz de la
Palabra Veinticinco, se escribe que con sus muchos aspectos, una sola aleya



CARTA SIETE 27

afirma los significados apropiados para que todas las clases de seres humanos
los comprendan.

La parte del entendimiento de una clase de la aleya mencionada es
esta: segin una narracién sélida basada en su propia admisién, Zayd, el siervo
del Noble Mensajero (PyB) a quien él se dirigia como “hijo mio”, se divorcié de
su esposa orgullosa porque él no se sentia igual a ella. Es decir, con su
percepcién, Zayd se dio cuenta de que Zaynab habia sido creada con un
caracter elevado diferente al suyo y que estaba en su naturaleza ser la esposa de
un profeta. Ya que él se consideraba desigual por naturaleza y esto provocaba
incompatibilidad espiritual, se divorci6 de ella. Por orden de Allah, Su
Mensajero (PyB) la despos6. Es decir, como lo indica la aleya:

& -

L@5L2>.- 9 ymostrando que fue un contrato celestial, este casamiento fue fuera

de lo comun, por encima de las relaciones externas y puramente bajo las
6rdenes del Decreto Divino. Asi, el Mas Noble Mensajero (PyB) se someti6 a la
orden del Decreto Divino y estuvo obligado a hacerlo; no fue a instancias de un
deseo carnal. La aleya:

° . o7 so0 7 R SR o2 S O G

("G'ELS;""‘ C\j)'\ & T db‘f}“‘“ &.9 ujﬁﬁ u&i comprende un
mandamiento importante de la Sharia, una instancia general de sabiduria, v un
beneficio abarcativo y general que pertenece a su orden del Decreto Divino;
indica que los adultos que llaman a los jévenes “hijo mio” no esta prohibido,
como si lo es con ‘zihar', es decir, un hombre que le diga a su esposa “ta eres
como mi madre”, para que cambiaran las ordenanzas con respecto a ello.
También, que los grandes miren a sus seguidores y que los Mensajeros Divinos
miren a sus comunidades y se dirijan a ellas de modo paternal es debido a las
funciones de liderazgo y profecia; no es en relacién a sus personalidades
humanas para que sea inapropiado que ellos tomen esposas de ellas.

La parte de entendimiento de otra clase de esta aleya es esta: un gran
gobernante mira a sus stbditos con compasién paternal. Si es un rey espiritual
que sostiene un gobierno tanto externo como interno, ya que su compasién es
cien veces mas grande que la de un padre, sus stbditos lo admiran como a su
padre, como si fueran sus verdaderos hijos. La mirada de un padre no se
transforma facilmente en la de un marido ni la mirada de una nifa en la de una
esposa. Entonces, ya que segln esto es inapropiado a la vista publica que un
profeta tome por esposa a las hijas de los creyentes, con el propésito de repeler
tal duda, el Coran dice: “En cuanto a la misericordia Divina, el Profeta tiene
compasion por ustedes, él los trata de modo paternal y en nombre de la misién
profética ustedes son como sus hijos. Pero con respecto a su personalidad
humana, él no es vuestro padre, entonces no sera inapropiado para él tomar
como esposa a alguien de entre ustedes. Y si él los llama “Hijo”, en relacién a
las 6rdenes de la Sharia, ino pueden ser sus hijos!”

3 A sl
A oA
Said Nursi



Gaxz a 'cln

O

Hay numerosas instancias de sabiduria env-o- Jj‘ Jj‘que estan

incluidos ena—>- Jj‘ B Jj‘ j\-U‘ V':Mfy al comienzo de todas las cosas

-

buenas. Posponiendo la explicacién de éstos para otro momento, ahora les
contaré un sentimiento mio:

Hermano mio, veo v-o- Jj‘ Jj‘como una luz tan vasta que

abarca a todo el universo y satisface todas las necesidades eternas de todos los
espiritus y es tan luminosa y poderosa que resguarda a una persona de todos
sus multiples enemigos. El medio mas importante que he encontrado para
alcanzar estos Nombres, estas dos luces vastas, son la pobreza y el
agradecimiento, la impotencia y la compasién. Es decir, adorar y reconocer
nuestras necesidades. Lo que viene a mi mente en relacién a esto y, lo que digo
contrariamente a los eruditos religiosos e incluso al Imdm Rabbani, uno de mis
maestros, es esto: la emocién intensa y brillante que el Profeta Jacobo (p.) sintié
por José (p.) no fue amor ni pasién sino compasién. Porque la compasién es
mucho mas filosa, mas brillante y elevada, méas pura y mas merecedora del
rango de profecia que el amor y la pasién. Si el amor y la pasién por los
metaféricos objetos y seres de amor son intensos, no son apropiados para el
rango elevado de profecia. Esto significa que los sentimientos de Jacobo, que el
Sabio Coran describe con una elocuencia brillante y que fueron el medio para
alcanzar el Nombre de Compasivo, fueron un alto nivel de compasién. En
cuanto al amor pasional, los medios de alcanzar el Nombre de Amado, se
relaciona con el asunto del amor de Zulaija por José (p.). Es decir, sin importar
qué tanto mas elevadas el Cordan de Milagrosa Exposicion muestre a las
emociones de Jacobo con respecto a las de Zulaija, en ese nivel la compasién
se ve mas elevada que el amor pasional. Mi maestro, el Imdm Rabbani, no
considerd el amor metaférico como apropiado para el rango de profecia y en
consecuencia dijo: “Las virtudes de José eran virtudes propias del Mas All4,
entonces el amor por él no fue de un tipo metaférico para que no fuera
defectuoso”. Pero yo digo: “iMaestro! Esa es una interpretacién artificial, la
verdad del asunto debe ser esta: eso no fue amor, sino un nivel de compasién
cien veces mas brillante, méas extensivo y mas elevado que el amor”. Si, en
todas sus variedades, la compasién es sutil y pura. Mientras que muchas
variedades de amor y pasién no pueden recibir condescendencia.



CARTA OCHO 29

Ademas, la compasiéon es extremadamente amplia. A través de la
compasién que él siente por su hijo, la compasién de una persona abarca a
todos los jévenes e incluso a todos los seres vivos y actla como una especie de
espejo de lo abarcativo del Nombre de Compasivo. Mientras que el amor
pasional restringe su mirada hacia su amado y sacrifica todo por ello. O bien
para elevar y alabar a su amado, denigra a los demés y en efecto los insulta y
abusa su honor. Por ejemplo, alguien dijo: “El sol vio la belleza de mi amada y
sintié vergiienza. Para que no lo vean se cubri6 con el velo de la nube”.
iEstimado senor enamorado! ¢Qué derecho tiene usted de imputarle verglienza
al sol, que es una pégina de la luz de ocho de los Nombres Mas Grandes?

Ademas, la compasién es sincera, no quiere nada a cambio; es pura y
no busca nada a cambio. La compasién abnegada y desinteresada de los
animales por sus cachorros, incluso en el nivel méas comin, es la evidencia de
esto. El amor pasional, sin embargo, desea remuneracién y busca algo a
cambio. Los llantos del amor pasional son un tipo de remuneracién
demandante y deseada.

Asi, la compasién de Jacobo (p.), la luz méas brillante de la Sura Yusuf -
la Sura mas brillante del Cordn - senala a los Nombres de Misericordioso v
Compasivo. Nos informa que el camino de la compasién es el camino de la
misericordia. Y como un balsamo para el dolor de la compasién, hace que la

2. 07 8. -

g g (A Y7
persona pronunciezgg-ge-\)\ V})‘ gLy Ung— e U

3 A sl
S el A
Said Nursi



Carfa Nuepe

w > ]
iy e Ve G Oy Wi 0l

[Nuevamente una parte de un; carta que él le envié al mismo alumno sincero.]

Segundo: Tu éxito, esfuerzo y entusiasmo por esparcir las luces del
Coréan son una concesién Divina, una maravilla del Coran, un favor de Allah.
Lo felicito. Ya que hemos llegado al tema de la maravilla, la concesién y el
favor, le diré una diferencia entre una maravilla y una concesién. Es asi:

Mientras que no haya necesidad, revelar un keramet es danino. En
tanto que dar a conocer una concesién es dar a conocer una bendicién Divina.
Si alguien que es honrado con un keramet, a sabiendas, manifiesta un asunto
extraordinario v su alma maligna es persistente, entonces por confiar en si
mismo o en su alma y en lo que ha descubierto v, al caer en orgullo, puede ser
que Allah Todopoderoso le otorgue éxito para persistir en su extravio. Si sin
saberlo muestra un acto maravilloso; por ejemplo, una persona tiene una
pregunta que no pronuncié e involuntariamente da una respuesta apropiada, y
después comprende, esto aumenta su confianza, no en si mismo, sino en su
Sustentador. Dice: “Tengo un Preservador que me esta alimentando mejor que
yo mismo”. Y esto aumenta su confianza en Allah. Esto es un tipo de keramet
inofensivo; no estd acusado de haberlo develado, pero no deberia
intencionalmente mostrarlo por orgullo. Porque ya que aparentemente el poder
del ser humano para actuar tiene alguna conexién con ello, puede relacionarlo
a si mismo. En cuanto a la concesién, es méas sano que el segundo tipo de
keramet, el tipo sano y en mi opinién, el mas elevado. Mostrarlo es dar a
conocer una bendicién. El poder de actuar no tiene conexién con ello y el alma
maligna no lo atribuye a si misma.

Y entonces, hermano mio, las bendiciones Divinas relacionadas a ti, a
mi y, en particular, en nuestro servicio del Coran, que por mucho tiempo he
visto y he escrito sobre ello, son una concesién y darlos a conocer es dar a
conocer una bendicién Divina. Por esta razén te menciono el éxito de ambos en
nuestro servicio para dar a conocer la bendicién Divina. Siempre supe que
motivaria tu propensién a ofrecer agradecimiento, no orgullo.

Tercero: Observo que la persona maés afortunada es esta vida mundanal
es quien ve el mundo como una casa de huéspedes militar, se somete y actia
en consecuencia. Al verlo en este camino, puede elevarse rapidamente al rango
de ganar la complacencia de Allah, el rango méas elevado. Esa persona no dara
el precio de un diamante perdurable por algo que vale un pedazo de vidrio que
se rompera. Pasara su vida con rectitud y placer. Si, los asuntos relacionados a
este mundo son como pequenos pedazos de vidrio condenados a romperse,
mientras que los asuntos perdurables del Mas Alla tienen el valor de diamantes
impecables. La curiosidad intensa, el amor ferviente, la codicia terrible, los



CARTA NUEVE 31

deseos necios y otras emociones intensas de la naturaleza humana fueron
dados para ganarse los asuntos del Mas Alla. Dirigir esas emociones
intensamente hacia los asuntos mundanales transitorios significa dar el precio
de los diamantes eternos por pedazos de vidrio que se haran anicos. Un punto
se me ha ocurrido en conexién a esto y te lo diré. Es asi:

El amor pasional es un tipo de amor ardiente. Cuando se dirige hacia
objetos transitorios, le provoca tormento y dolor al dueno, o bien, ya que el
amado metaférico no vale el precio de semejante amor ferviente, hace que el
amante busque un amado eterno. Entonces el amor metaférico se transforma
en verdadero amor.

Asi, hay en el ser humano miles de emociones, cada una de las cuales
tiene dos niveles como el amor, uno metaférico, el otro, verdadero. Por
ejemplo, la emocién de la ansiedad por el futuro estd presente en todos.
Cuando una persona es intensamente ansiosa sobre el futuro, ve que no tiene
nada que garantice que llegard al futuro por el que estd tan intensamente
ansiosa. También, con respecto al sustento, hay un compromiso por él y el
futuro es breve y no vale tan intensa preocupacién. Entonces se aleja del futuro
y se dirige hacia el verdadero futuro méas alléd de la tumba, que es duradero v
que para los negligentes no hay compromiso alguno.

El ser humano también muestra una ambicién intensa por las
posesiones y la posicién, entonces ve que la propiedad transitoria que se ha
puesto temporariamente bajo su supervisién, y la fama y la posicién calamitosa,
que son peligrosas y conducen a la hipocresia, no valen semejante ambicion. Se
aleja de ellas hacia rangos y niveles espirituales en la cercania de Allah, que
constituye un verdadero rango, vy hacia las provisiones del Méas Alla y las buenas
obras, que son la verdadera propiedad. La ambicién metaférica, que es de una
mala calidad, se transforma en verdadera ambicién, una cualidad elevada.

Y, por ejemplo, con una obstinacién intensa, el ser humano gasta sus
emociones en cosas triviales, efimeras y transitorias. Entonces ve que persigue
durante un afno algo que no vale ni siquiera un minuto de obstinacion.
También, en nombre de la obstinacién, persiste en algo danino. Entonces ve
que esta emocién poderosa no se le dio para esas cosas y que es contraria a la
sabiduria y la verdad gastarla en ellas. Entonces utiliza su obstinacién intensa,
no en esos asuntos transitorios innecesarios, sino en las verdades elevadas y
eternas de la fe, en los fundamentos del Islam, en el servicio y en los deberes
pertenecientes al Mas Alla. La obstinacién metaférica, una cualidad infame, se
transforma en verdadera obstinacién; es decir, firmeza ardiente y constancia en
lo que es correcto, una cualidad delicada y buena.

Asi, como lo muestran estos tres ejemplos, si el ser humano usa las
facultades dadas a él en nombre del alma maligna v de este mundo y, se
comporta descuidadamente como si fuera a permanecer en el mundo para
siempre, se vuelven el medio de la moralidad vil, el desperdicio y la inutilidad.
Pero si gasta las menores de ellas en los asuntos de este mundo y las maés
intensas en deberes espirituales y tareas pertenecientes al Mas Alla, se vuelven
la fuente de morales loables y el medio de la felicidad en este mundo y en el
préximo conforme a la sabiduria y la realidad.




32 CARTAS

Supongo que una razén por la que los consejos y reprimendas que se
dan en esta época no hayan sido efectivos es que quienes no tienen moralidad
los dan, dicen: “iNo sean ambiciosos! iNo muestren codicia! iNo odien! iNo
sean obstinados! iNo amen al mundo!” Es decir, proponen algo que es
aparentemente imposible para quienes estd dirigido como lo es cambiar sus
naturalezas innatas. Si sélo dijeran: “Giran estas emociones hacia cosas
beneficiosas, cambien su direccién, su canal”, sus consejos serfan efectivos y a
la vez estarian proponiendo algo dentro de los limites de sus voluntades.

Cuarto: Las diferencias entre el ‘Islam’ y la ‘fe’ con frecuencia han sido
temas de discusién entre los eruditos islamicos. Un grupo ha dicho que son lo
mismo, mientras que otro ha dicho que no son lo mismo, pero que no pueden
estar uno sin el otro. Han expresado varias ideas similares a esta. Yo mismo he
comprendido la siguiente diferencia:

El Islam es una preferencia, mientras que la fe es una conviccién. Para
ponerlo de otra manera, el Islam es tomar la parte de la verdad, es sumisién y
obediencia hacia ella y la fe es la aceptacién y la aprobacién de la verdad. Hace
mucho tiempo vi a cierta gente irreligiosa que apoyaba fervientemente los
mandamientos del Coran. Es decir, esas personas, al tomar parte de la verdad,
en un sentido eran musulmanas y se llamaban ‘musulmanes irreligiosos’.
Entonces vi a ciertos creyentes que no mostraron ninglin apoyo por los
mandamientos del Coran, no tomaron parte de ellos y reflejaron el término de
‘creyentes no musulmanes’.

¢Puede la fe sin el Islam ser el medio para la salvacién?

La Respuesta: Tal como el Islam sin la fe no pueden ser el medio para
la salvacién, tampoco la fe sin el Islam puede ser el medio para la salvacién.
Todas las alabanzas y bendiciones son de Allah, a través de la gracia del
milagroso Corén, las comparaciones de Risale-i Nur han demostrado los frutos
y resultados de la religién del Islam y las verdades Corénicas de tal modo que
incluso si alguien sin religién los comprende, no es posible que sea un apoyo
para ellos. Y han mostrado las evidencias y pruebas de la fe y el Islam de una
manera tan poderosa que si incluso una persona no musulmana las comprende,
estd segura de asentirlas. A pesar de no ser musulman, creeria. Si, las Palabras
muestran los frutos de la fe y del Islam tan dulces y deliciosos como los frutos
del arbol de Tuba del Paraiso y muestran sus resultados tan agradables y
placenteros como los placeres de la felicidad en este mundo y en el préximo. En
consecuencia inducen en quienes los ven y los conocen un sentimiento de
infinita parcialidad, apoyo y entrega. Y han demostrado pruebas de la fe y del
Islam tan poderosas como las cadenas de seres y tan numerosas como las
particulas de modo que brindan una infinita conviccién y fuerza de la fe.
Inclusive en ciertas ocasiones, atestiguando la fe en lasinvocaciones de Shah
Nagshaband y diciendo:

B -

4/, ./o:ﬁ o, . 2 2z 0, ~ Q¢ s . P
e Cms ade’y ool ade’y oo CUS Lo

- Pl

senti un infinito sentimiento de parcialidad. Si me dieran todo el mundo, no
podria sacrificar una sola verdad de la fe. Me causa extrema angustia imaginar



CARTA NUEVE 33

lo opuesto a una verdad de la fe ni siquiera por un minuto. Incluso si me dieran
todo el mundo, mi alma se someteria sin dudarlo ante la existencia de una sola
verdad de la fe. Cuando digo:

L6 . - - ° PRI Fr~ - 2 . o . % e . T~ -
B ) O L S GET 5 05 e i T
siento una fuerza de fe infinita. Creo que lo opuesto de cada una de las
verdades de la fe es racionalmente imposible y considero que los extraviados
son infinitamente tontos y locos.

Les envio muchos saludos a tus padres y les ofrezco mis respetos.
Entonces que recen por mi. Son como mi madre y mi padre, ya que td eres mi
hermano. Y le envio saludos a la gente de tu pueblo, en especial a todos
aquellos que saben sobre las Palabras por medio de ti.

3 A sl
A oA
Said Nursi



Carta Yiez

o - FRCR IS o - o ° . °
okor ey V) g b opp Ol asnly
[Esta consiste de las respue/stas a dos preguntas.]

La Primera se relaciona al pie de pagina de la larga oracién que
describe las transformaciones de las particulas en el Segundo Objetivo de la
Palabra Treinta.

‘El Libro Claro’ y el ‘Registro Claro’ se mencionan en muchas partes del
Sabio Coran. Algunos comentadores Coranicos dijeron que son lo mismo,
mientras que otros dijeron que son diferentes. Sus explicaciones en cuanto a lo
que son en realidad difieren, pero en resumen dijeron que son titulos del
conocimiento Divino. Sin embargo, a través de la refulgencia del Coran, he
formado esta opinién: El Registro Claro es un titulo para una variedad de
conocimiento y orden Divino que mira hacia el Mundo de lo Oculto méas que
hacia el Mundo Manifiesto. Es decir, mira hacia el pasado y el futuro méas que el
presente. Es decir, mira hacia el origen, la progenie, las raices y semillas de las
cosas mas que su existencia externa. Es un cuaderno del Decreto Divino. La
existencia de este cuaderno se ha demostrado tanto en la Palabra Veintiséis
como en un pie de pagina de la Palabra Diez.

Si, el Registro Claro es un titulo para un aspecto del conocimiento
Divino vy la orden Divina. Porque debido a que los origenes, las raices y las
fuentes de las cosas resultan en sus existencias con perfecto orden y extremo
arte, muestran que estan ordenados segin un cuaderno de los principios del
conocimiento Divino. Y ya que los resultados, la progenie y las semillas de las
cosas comprenden los programas y los indices de los seres que vendran en el
futuro, seguramente infieren que son colecciones en miniatura de las érdenes
Divinas. Por ejemplo, se puede decir que una semilla se parece a los programas
e indices que estableceran en orden todas las partes del arbol y es como una
personificacién en miniatura de aquellas 6rdenes creativas que especifican el
indice y el programa.

En Breve: El Registro Claro es como un programa o indice del arbol de
la creacién, cuyas ramas se han esparcido a lo largo del pasado, el futuro y el
Mundo de lo Oculto. El Registro Claro con este significado es un cuaderno del
Decreto Divino y una coleccién de sus principios. Las particulas son enviadas a
sus tareas y movimientos en los cuerpos de las cosas a través del dictado y el
decreto de aquellos principios.

En cuanto al Libro Claro, mira hacia el Mundo Manifiesto méas que
hacia el Mundo de lo Oculto. Es decir, mira hacia el presente mas que hacia el
pasado y el futuro. Es un titulo, un cuaderno, un libro, de la voluntad y del
poder Divino més que del conocimiento y de la orden. Si el Registro Claro es



CARTA DIEZ 35

un cuaderno del Decreto Divino, el Libro Claro es el cuaderno del poder
Divino.

Es decir, el arte perfecto v el orden de los seres, las esencias, los
atributos y las cualidades de todas las cosas muestran que estan vestidos con la
existencia a través de los principios de un poder perfecto y de las leyes de una
voluntad penetrante. Sus formas son determinadas y especificas, a cada una se
le dan proporciones definidas y una forma particular. Esto significa que el poder
y la voluntad tienen una coleccién universal y general, un gran libro mayor,
segln el cual las existencias particulares y las formas de las cosas son cortadas,
cosidas y vestidas. La existencia de este libro mayor, como el Registro Claro, se
ha demostrado en los asuntos relacionados al Decreto Divino y a la voluntad
del ser humano. Ve la tonterfa de los extraviados, negligentes y filésofos,
porque han percibido la Tabla Preservada del Poder Creativo y la
manifestacién, reflexiéon y similitud de las cosas de ese libro perspicaz de
Sabiduria y Voluntad Divina, pero, que Allah no lo permita, llaméndolo
“Naturaleza”, lo enceguecieron. Asi, a través del dictado del Registro Claro, es
decir, a través de la orden del Decreto Divino y segiin sus principios, el poder
Divino escribe y crea las cadenas de seres, cada uno de los cuales es una obra,
en la pagina del tiempo conocida como ‘la Tabla de Apariciones y Disolucién’ y
provoca el movimiento de las particulas...

Esto significa que el movimiento de las particulas es una vibracién, un
movimiento, que surge de esa escritura y copia, en el pasaje de los seres del
Mundo de lo Oculto al Mundo Manifiesto, del Conocimiento al Poder. En
cuanto a la Tabla de Aparicién y Disolucién, es un cuaderno en constante
cambio, una pizarra para escribir y borrar, en la esfera de la contingencia de la
Suprema Tabla Preservada — que es fija y constante — es decir, en los seres que
constantemente manifiestan la vida y la muerte, la existencia y la aniquilacién;
es la realidad del tiempo. Si, tal como todo tiene una realidad, asi también la
tiene el tiempo; la realidad de lo que llamamos ‘tiempo’, un rio poderoso que
fluye a través del universo, es como la pagma yla tmta de la escrltura de Poder

en la Tabla de Aparicién y Disolucion. ‘\-U\ Y\ ;M:J\ V'l” Y
La Segunda Pregunta cDonde sera la Gran Reunién?

A
La Respuesta: ‘\-U‘ v\-& v-l:d‘ 9 Las instancias elevadas de sabiduria que el

Creador Omnisciente muestra en todas las cosas, e incluso que El le adjunte
vastas instancias de sabiduria a una sola cosa insignificante sugiere
fehacientemente que el globo terrdqueo no gira en circulo grande sin un
objetivo o sentido, sino que gira alrededor de algo importante; describe y dibuja
la circunferencia de la arena vasta. Viaja alrededor de un lugar enorme de
exhibicién y le delega su produccién inmaterial a él; porque en el futuro la
produccién se mostrara alli, delante de las miradas de los seres humanos. Es
decir, llenard el circulo, cuya circunferencia es de una distancia de
aproximadamente veinticinco mil anos; Siria serd como una semilla, segiin una
narracién; la arena de la Gran Reunién se expandira desde esa regién. Toda la



36 CARTAS

produccién inmaterial de la tierra por ahora se envia a los cuadernos y tablas de
la arena que esta debajo del velo de lo Oculto y en el futuro cuando la arena se
abra, la tierra también arrojara a los habitantes alli. Su produccién inmaterial
también se transportara al Reino Manifiesto del Reino de lo Oculto. S, como un
campo fértil, una primavera, o una medida, la tierra ha producido cosechas
suficientes para llenar esa vasta arena, y los seres que la ocuparan han fluido de
la tierra y las obras de arte que la llenaran han partido de ella. Es decir, el globo
terraqueo es una semilla v la arena de la Gran Reunién, junto con todo lo que
tiene adentro es un arbol, un brote y un depdsito. Por cierto, tal como un punto
de luz se vuelve una linea o un circulo luminoso al moverse rapidamente, la
tierra también, mediante su movimiento rapido y con un propédsito es el medio
para describir un circulo de existencia y, junto con ese circulo de existencia y su
produccién, para la formacién de la arena de la Gran Reunién.

i 2 i G

S e s
Said Nursi



Carfa Unce

o - }‘“/}w o -~ 0o °'/ }.//o} o
oo et W e Ol Al 2y
[Esta carta conforma un remedio significativo y sefala cuatro pequenas
gemas de la tesorerfa de cuatro aleyas.]
iMi Querido Hermano!

El Sabio Coran le ensené a mi alma estos cuatros asuntos diferentes varias
veces. Los estoy escribiendo ahora para mis hermanos que desean también
recibir instruccién o una parte de ellos. Con respecto al tema, cada uno se ha
mostrado como una muestra, una pequefia joya de las tesorerias de las
verdades de cuatro aleyas diferentes. Cada uno de los cuatro temas tiene una
forma y un beneficio diferente.

PRIMER TEMA: L > O™ Olanidl AS™ 0

iOh, alma mia que se desespera con dudas y escripulos! La asociacién
de ideas y las imaginaciones y suposiciones que ocurren son un tipo de
expresiéon o descripcién involuntaria. Si surge del bien y de la luminosidad, las
cualidades de esa descripcién y realidad pasan en cierta medida a su forma e
imagen. Como la luz del sol y el calor pasan a su imagen en un espejo. Si la
descripciéon es de algo malo y denso, las cualidades y el decreto del original no
pueden pasar a su forma ni esparcirse a su imagen. Por ejemplo, la forma
reflejada en un espejo de algo sucio y corrupto no es sucia ni corrupta.
Tampoco puede morder la imagen de una serpiente.

Como consecuencia, imaginar la incredulidad no es incredulidad e
imaginar el abuso no es abuso. Particularmente si es involuntario v es una
suposiciéon hipotética que se le ocurre a uno no es para nada danino. Ademas,
segln la escuela sunita (Ah/ al-Sunna wal-Jamaa) que es camino correcto, el
mal o la suciedad de algo segiin la Sharia es porque esta prohibido por Allah.
Ya que estas cosas son asociaciones involuntarias de ideas, a las imaginaciones
que se le ocurren a uno sin su consentimiento, no las afectan las prohibiciones.
Sin importar qué tan horrible y sucia sea la forma que tomen, no son horribles
ni sucias.

SEGUNDO TEMA:Este fue un fruto del pino, del cedro y del dlamo
negro de Tepelice en las montanas de Barla, que, debido a que se ha incluido
en las Palabras, no se ha repetido aqui.

TERCER TEMA: Los dos temas que siguen son parte de los ejemplos
dados en la Palabra Veinticinco que muestra la impotencia de la civilizacién
actual antes del milagroso Coran. Son dos ejemplos de miles que demuestran
qué injusta es la ley de la civilizacién actual que se opone al Coran:

s 20w 2o @ -
oo - [
Tal como el decreto Coréanico de: WDY‘ ;1>- J-lj ; ULs es pura

justicia, asi también es pura compasién. Si, es justicia porque la abrumadora



38 CARTAS

mayoria de los hombres toman una esposa y asume la responsabilidad de
proveer para ella. En cuanto a las mujeres, toman un esposo y cargan su medio
de vida sobre él y esto compensa por la deficiencia de lo que han heredado. Es
también misericordia, porque una joven débil necesita mucho de la bondad y
compasién de su padre y de sus hermanos. El Cordn decreta que ella reciba
bondad de su padre sin preocuparse. Su padre no la considera con ansias
pensando que ella es “una hija dafiina a quien la mitad de su riqueza pasara en
manos de un extrano”. La ansiedad v la ira no se mezclan con su bondad. Ella
también recibe la bondad y la proteccién de su hermano libre de rivalidad y
celos. El no la considera “como un rival que destruira a la mitad de la familia ni
le dard una parte importante de nuestra propiedad a alguien méas”. No habra
resentimientos ni hostilidad mezclados con su sentimiento de compasién y
proteccién hacia ella. Asi, la joven, que es delicada y débil por naturaleza, es
aparentemente privada de una pequena parte, pero en lugar de ella gana una
riqueza inagotable en forma de compasién y bondad de quienes son cercanos a
ella. También, darle méas de lo que le corresponde con la idea de ser méas
misericordioso con ella que la Misericordia Divina, no es bondad sino un gran
error. Por cierto, la codicia salvaje de esta época, que recuerda la terrible tiranfa
de enterrar a las bebas recién nacidas en la Epoca de la Ignorancia debido a los
celos salvajes, posiblemente puede abrir el camino hacia la maldad despiadada.
Como ésta, todas las reglas Coréanicas confirman el decreto de:

wi -

: :
CUARTO TEMA: _ el a0l

Esta civilizacién baja ha provocado una injusticia al darles a sus hijas
mas de lo que les corresponde y perpetida una injusticia aiin mayor al no darle a
la madre lo que es su derecho. Si, la compasién de las madres es una
manifestacién muy dulce, sutil y amorosa de la misericordia divina, y entre las
verdades del universo, es una que merece respeto y reverencia. Una madre es
una amiga tan generosa, compasiva y abnegada que conducida por su
compasion sacrificard todo su mundo, su vida y su confort por su hijo. Una
gallina timida, incluso, el nivel méas simple y béasico de la maternidad, se arrojara
ante un perro y atacard a un leén para proteger a sus polluelos por medio de
una manifestacién diminuta de esa compasién.

Y asi, privar a una madre, que es la portadora de una verdad tan
honorable y elevada, de la propiedad de su hijo es una injusticia terrible, una
falta de respeto salvaje, un insulto absolutamente erréneo, una ingratitud por las
bendiciones, que hace que el Trono Divino de la Misericordia tiemble y agregue
veneno a una cura muy brillante y beneficiosa para la vida social del ser
humano. Si esos monstruos humanos que afirman amar a la humanidad no
pueden entender esto, por cierto los verdaderos humanos pueden. Ellos saben

wi -

2 2 d g
que la orden del Sabio Coran de: u«vv‘-m-s‘ f\ﬁ\-l-ﬁ es pura verdad y pura

-

justicia.



Garfa Doce

o - }‘“/}‘l o -, © °'/ E P - ] o
o tauy cgm-gw/;ddw Q\J o L

. e

o} :j} . o}o// 275 7
V_Q/Lu) P (.,<,1; L)

Mis Queridos Hermanos!

Me hicieron una pregunta esa noche y no respondi, porque no esta
permitido discutir sobre los asuntos de la fe. Vuestra discusion de ellos fue en
forma de disputa. Por ahora estoy escribiendo respuestas muy breves para
vuestras tres preguntas que fueron la base de vuestra disputa. Encontraran los
detalles en las Palabras, cuyos nombres ha escrito el farmacéutico. Solamente
no se me ocurrié mencionar la Palabra Veintiséis, sobre el Decreto Divino y la
facultad de voluntad del ser humano; miren eso también, pero no lo lean como
un periddico. La razén por la que refiero al farmacéutico a estudiar esas
Palabras es esta: las dudas sobre los asuntos de ese tipo surgen de la debilidad
de la fe en los pilares de la fe. Esas Palabras demuestran todos los pilares de la
fe completamente.

PRIMERA PREGUNTA

¢Qué sabiduria surge de que Adan (p.) haya sido expulsado del Paraiso
y de que algunos de la humanidad, los hijos de Adéan, sean enviados al
Infierno?

La Respuesta: La sabiduria de ello se relaciona con las tareas a cargo;
Adéan fue enviado a cargo de una tarea tan importante que descubrir el
progreso espiritual de toda la humanidad y desarrollar las habilidades de toda la
humanidad y la naturaleza esencial del ser humano como un espejo abarcativo
de todos los Nombres Divinos, son el resultado de esa tarea. Si Adan hubiera
permanecido en el Paraiso, su rango hubiera sido fijo como el de los angeles;
las habilidades del ser humano no se hubieran desarrollado. De todos modos,
los &ngeles, cuyos rangos no cambian, son numerosos y el ser humano no
necesita realizar ese tipo de adoracion. Por cierto, ya que la sabiduria Divina
requirié un reino de aceptacién de la religién por voluntad propia segin las
habilidades del ser humano, que atravesaria infinitos niveles, Adan fue
expulsado del Paraiso por su reconocido pecado, siendo el pecado el requisito
de la naturaleza del ser humano contrariamente al de los éngeles. Es decir, tal
como que Adan fuera expulsado del Paraiso fue pura sabiduria y pura
misericordia, asi también es justo y correcto que los incrédulos sean enviados al
Infierno.

Como se menciona en la Tercera Indicacién de la Palabra Diez, el
incrédulo sélo cometié un pecado en una vida corta, pero dentro del pecado
hubo infinitos errores. Porque la incredulidad es un insulto a todo el universo;
niega el valor de todos los seres, niega el testimonio de la Unidad Divina de



40 CARTAS

todas las criaturas v desprecia los Nombres Divinos, cuyas manifestaciones se
ven en los espejos de los seres. En consecuencia, para vengar los derechos de
los seres sobre los incrédulos, el monarca de los seres, el Convincente de Gloria,
arroja a los incrédulos al Infierno eterno y esto es puro derecho y justicia porque
un crimen infinito exige un castigo infinito.

SEGUNDA PREGUNTA

¢Por qué se crearon los demonios? Allah Todopoderoso creé a Satanés
v a los demonios; écudl es la sabiduria en ello? ¢No son malas la creacién de los
demonios y la creacién del mal?

La Respuesta: Allah no lo permita, la creacién de los demonios no es
mala, hacer el mal més bien es malo. Porque la creacién y la existencia miran
hacia todas las consecuencias, mientras que hacer el mal mira hacia un
resultado en particular, ya que es una relacién en particular. Por ejemplo, hay
miles de consecuencias de la caida de lluvia y todas son buenas. Si a través de
la mala eleccién, algunas personas reciben dano de la lluvia, no pueden decir
que la creacién de la lluvia no es una misericordia, no pueden afirmar que la
creacion de la lluvia es mala. Porque es debido a su mala eleccién o a su acto
equivocado que es mala para ellos. También hay numerosos beneficios en la
creacién del fuego v todos son buenos. Pero si algunos reciben daiio del fuego
por su mal uso y su mala eleccién, no puede decir que la creacién del fuego es
mala; porque no fue solamente creado para quemarlos a ellos. Mas bien, ponen
sus manos en el fuego por su mala eleccién, que cocina su comida y hacen que
ese siervo sea enemigo para si mismos.

En Breve: El mal menor es aceptable para un bien mayor. Si un mal
que conducira a un bien mayor se abandona para que el mal menor no suceda,
un mal mayor entonces se habra perpetrado. Por ejemplo, hay por cierto
algunos dafos y males menores materiales y fisicos al enviar soldados a pelear
la vihad, pero en la yihad hay un bien mayor por medio de la cual el Islam se
salva de ser conquistado por infieles. Si la yvihad se abandona debido a esos
males menores, entonces el mal mayor vendra después de que el bien mayor se
haya ido. Y eso estd absolutamente mal. También, por ejemplo, amputar un
dedo que estd infectado con gangrena y debe ser amputado es bueno y
correcto, a pesar de que aparentemente es un mal porque si no se amputara, la
mano seréd amputada y eso serfa un mal mayor.

Asi, la creacién y la existencia de males, danos, tribulaciones, demonios
y cosas daninas no estd mal y feo, ya que son creados por muchos resultados
importantes. Por ejemplo, porque los demonios no molestan a los angeles, los
angeles no pueden progresar; sus niveles son fijos y no cambian. También, los
niveles de los animales son fijos y deficientes. Sin embargo, en el mundo de la
humanidad los niveles de progreso y declive son infinitos. Hay una distancia
extremadamente larga por la que progresar, desde la de Nimrod y del Faraén
hasta los evliyas veraces y profetas.

Asi, a través de la creacién de los demonios y el misterio de la
aceptacién de la religiéon por voluntad propia y el envio de los profetas y la
arena de pruebas y examen, de esfuerzo y competicién, se ha abierto para que
los espiritus bajos como el carbén puedan diferenciarse y separarse de los




CARTA DOCE 41

espiritus elevados como diamantes. Si no hubiera habido esfuerzo vy
competicién, las habilidades en la mina de la humanidad que son como
diamantes y carbén hubieran quedado iguales. El espiritu de Abu Bakr el Veraz
en lo més alto de lo alto hubiera quedado al mismo nivel de Abu Yahl en lo
mas bajo de lo bajo. Esto significa que debido a que la creacién de los
demonios y los males mira hacia los resultados grandes y universales, la
creacién de ellos no es una maldad ni estd mal. Los demonios y las instancias
de mal que surgen de los abusos y de las causas particulares conocidas como
inclinacién o eleccién pertenecen a la ‘adquisicién’ y eleccién del ser humano,
no a la creacién Divina.

Si preguntan: La mayoria de la humanidad se convierte en incrédulos
debido a la existencia de Satands y abrazan la incredulidad y sufren dano, a
pesar del envio de profetas. Si, segln la regla: “la mayoria tiene la palabra”, la
mayoria sufre males como resultado, entonces la creacién del mal es mala e
incluso se puede decir que el envio de profetas no es una misericordia. ¢No es
asi?

La Respuesta: La cantidad no tiene importancia en relacién a la calidad.
La verdadera mayoria mira hacia la calidad. Por ejemplo, si hay cien semillas
de una palmera datilera y no se ponen debajo de la tierra y se riegan para que
sufran una reaccién quimica y manifiesten una lucha por la vida, son sélo cien
semillas que no valen nada. Pero si se las riega y estan sujetas a la lucha por la
vida y luego ochenta de las cien se pudren debido a una falla al hacerlo, pero
veinte se convierten en arboles cargados de frutos, épuedes decir que “regarlas
estuvo mal porque la mayoria se pudrié”? Por supuesto, no puedes decir eso,
porque esas veinte se han convertido en veinte mil. Quien pierde ochenta v
gana veinte mil no sufre dano y no puede ser malo.

Y, por ejemplo, un pavo real pone cien huevos y valen creo que valen
mucho mas. Si la gallina se sienta sobre los cien huevos y ochenta se arruinan y
veinte se incuban como pavos reales, ¢se puede decir que hay una gran pérdida
y el asunto estuvo mal; que estuvo mal poner a la gallina clueca sobre los
huevos y ocurrié un mal? No, no es asi, es mas bien un bien. Porque la especie
del pavo real y la familia de huevos perdié ochenta huevos que valen, pero
ganoé veinte pavos reales que valen veinte.

Asi, a través del envio de profetas y el misterio de la aceptaciéon de la
religién por voluntad propia y al esforzarse y pelear con los demonios, a cambio
de los cientos de miles de profetas y millones de eviiyas y miles de millones de
eruditos purificados que han ganado, que son como los soles, las lunas y las
estrellas del mundo de la humanidad, los seres humanos han perdido a los
incrédulos y embusteros, que son numerosos con respecto a la cantidad,
insignificantes con respecto a la calidad v son como bestias daninas.

TERCERA PREGUNTA

Allah Todopoderoso envia calamidades e ocasiona tribulaciones; éno es
esto tiranico para los inocentes en particular e incluso para los animales?

La Respuesta: Allah no lo permita, la soberania es Suya. El sostiene el
dominio sobre Sus posesiones como El desea. Ademas, un artesano habilidoso
te hace un modelo a cambio de un salario y te viste en una vestimenta



42 CARTAS

enjoyada que él ha disefiado muy artisticamente. Entonces para mostrar su arte
v habilidad, lo acorta y lo alarga, lo mide vy lo recorta, y te hace sentar y parar.
¢Puedes decirle?: “Has arruinado la vestimenta que me hizo bello. Me has
causado problemas haciéndome sentar y parar”? Por supuesto, no puedes decir
eso. Si lo dijeras, estarias loco.

De la misma manera, el Creador Glorioso te ha vestido con un ser
trabajado artisticamente enjoyado con facultades como los ojos, los oidos y la
lengua. Para mostrar los bordados de varios de Sus Nombres, El hace que te
enfermes, El te ocasiona tribulaciones, El hace que sientas hambre, El te sacia,
El hace que sientas sed; El hace que gires en estados como estos. Para
fortalecer la esencia de la vida y mostrar las manifestaciones de Sus Nombres,
El hace que viajes en numerosas condiciones asi. Si dices: “¢Por qué me
ocasionas estas calamidades a mi?”, como se indica en la comparacién, cien
instancias de sabiduria te silenciard. En todo caso, la calma, el reposo, la
inactividad, la monotonia y la detencién de la accién son formas de inexistencia
y dano. La accién y el cambio son existencia y bien. La vida encuentra su
perfeccién a través de la accién, progresa por medio de las tribulaciones. La
vida manifiesta varias acciones a través de la manifestacion de los Nombres
Divinos, se purifica, encuentra fuerza, se descubre y se expande, se vuelve una
pluma mévil que escribe su propio destino; realiza su deber y adquiere el
derecho de recibir recompensa en el Méas Alla.

Asi, las respuestas a las tres preguntas en vuestra disputa son
brevemente estas. Las explicaciones se encuentran en las treinta y tres Palabra.

iMi Querido Hermano! Léeles esta carta al farmacéutico y a quienes
oyeron la discusién que consideres apropiado. Y enviale mis saludos a mi
nuevo alumno, el farmacéutico, y dile lo siguiente:

“No estda permitido discutir los asuntos sutiles de la fe como los
mencionados anteriormente en una reunién social de forma de disputa
desequilibrada. Como un concurso descontrolado, mientras que es una
panacea, se convierte en veneno. Es dafiino tanto para quienes hablan como
para quienes escuchan. Estd permitido discutir esos asuntos moderada vy
justamente como un intercambio de ideas”. Y dile: “Si te surgen dudas sobre
asuntos de este tipo a tu corazén y no puedes encontrar la respuesta en las
Palabras, entonces escribeme en privado...”. Y dile al farmacéutico: “El
siguiente significado se me ocurrié en relacién al suefio que tuvo sobre su
difunto padre: ya que su difunto padre fue un doctor tal vez fue beneficial para
algunos de los cercanos a Allah o algunos puros y sagrados y en el momento de
su muerte, los espiritus de aquellas personas benditas que se beneficiaron con él
fueron vistos por el méas cercano a él, su hijo, en forma de péjaros; se me
ocurrié que vinieron a encontrarse con él con un tipo de bienvenida que seria la
intercesién de su espiritu”. Les envio saludos a todos los amigos que estuvieron
juntos aqui esa noche y rezo por ellos.

S e s
Said Nursi



Carfa Jrece

oo et W e 5 L Oy Al
L;}./@J\ é}\ 9; &}— (3’\;.5\/) g é:;“\ 9; &}— ()’LMJ\

iMis Queridos Hermanos!

Frecuentemente preguntan sobre mi situacién, cémo estoy, por
qué no he aplicado para mis papeles de liberacién y en relacién a mi
indiferencia hacia la politica y el estado del mundo. Ya que han repetido
estas preguntas en numerosas ocasiones y también me preguntan
espiritualmente, me veo obligado a responderles no como el Nuevo Said
sino en el idioma del Viejo Said.

Vuestra Primera Pregunta: ¢Estd cémodo? ¢Cémo esté usted?

La Respuesta: Ofrezco cien mil agradecimientos al Mas Misericordioso
de los Misericordiosos porque El ha transformado los multiples males que ‘los
mundanales’ perpetran en mi contra en varias formas de misericordia. Es asi:

Habiendo renunciado a la politica v habiéndome retirado del mundo,
estaba viviendo en una cueva de montana y pensando en el Mas Alld cuando
‘los mundanales’ injustamente me arrancaron de alli y me enviaron al exilio. El
Compasivo y Sabio Creador convirti6 el exilio en misericordia; El transformé la
soledad de la montafia, que era insegura y me exponia a factores que danarian
mi sinceridad, en una retirada a las montanas seguras y sinceras de Barla.
Mientras fui un prisionero de guerra en Rusia, tuve la intencién de retirarme a
una cueva hacia el final de mi vida y ofreci stplicas para ese propédsito. El Méas
Misericordioso de los Misericordiosos hizo de Barla la cueva y me otorgd los
beneficios de la cueva, pero El no me hizo cargar las dificultades de una cueva
sobre mi ser débil. En Barla solamente hubo dos o tres personas que
sospechaban y debido a sus temores infundados me hicieron sufrir tormentos.
Fue como si aquellos amigos estuvieran pensando en mi comodidad, pero
debido a sus sospechas, les causaron dano tanto a mi corazén como al servicio
del Coran.

Ademas, a pesar de que ‘los mundanales’ le dieron el documento en
cuestién a todos los exiliados, y liberaron a los criminales de la prision y les
ofrecieron una amnistia, injustamente no me la dieron a mi. Para emplearme en
el servicio del Coran y hacerme escribir en gran escala las luces del Coran
llamadas las Palabras, mi Sustentador Compasivo me dejé6 de manera
imperturbable en este exilio y lo transformé en una gran instancia de
compasion.

Ademas, a pesar de que ‘los mundanales’ dejaron a todos los lideres
influyentes v poderosos, a los sheiks que podian interferir en su mundo en los
pueblos, en las ciudades y les permitieron encontrarse con sus parientes y con
todos, injustamente me aislaron y me enviaron a un pueblo. Con una o dos



44 CARTAS

excepciones, no me dieron permiso para que alguno de mis parientes y
compatriotas me visitara. Mi Creador Compasivo transformé el aislamiento en
una misericordia vasta para mi. Aclar6 mi mente y fue el medio por el cual
recibi la refulgencia del Sabio Cordan como es, libre de toda malicia y
animadversion.

También, ‘los mundanales’ consideraron excesivas las dos -cartas
triviales que escribi en dos anos al comienzo de mi exilio. Y ahora incluso no
ven favorable que uno o dos visitantes vengan a mi sélo por el Méas Alla una vez
cada diez o veinte anos o una vez por mes; y me han acosado por esto. Mi
Sustentador Compasivo y Creador Omnisciente transformé esa tirania en
misericordia, porque El la transformé en una soledad deseable y en una retirada
aceptable para mi durante estos Tres Meses, que ganaré una vida espiritual de
noventa anos. Todo el agradecimiento sea para Allah por todas las condiciones,
mi condicién v comodidad es asi...

Vuestra Segunda Pregunta: ¢Por qué no aplica por sus papeles de
liberacién?

La Respuesta: He sido sentenciado por el Decreto Divino en este
asunto, no por ‘los mundanales’. Mi aplicacién es al Decreto Divino. Cuando
me de permiso, cuando detenga mi sustento aqui, entonces me iré. La realidad
de esto es como sigue: hay dos causas de todo lo que me aqueja, una es
aparente y la otra, real. ‘Los mundanales’ son la causa aparente; ellos me
trajeron aqui. En cuanto al Decreto Divino, esa fue la verdadera causa; me
sentencié a este aislamiento. La causa aparente actué mal, mientras que la
verdadera causa actué con justicia. La aparente pensé asi: “Este hombre sirve
al aprendizaje y a la religién excesivamente, puede interferir en nuestro
mundo”. Por esta posibilidad, me exiliaron y perpetraron una tirania
multiplicada por tres aspectos. El Decreto Divino vio que no podia
verdaderamente servir a la religion ni al aprendizaje con sinceridad, entonces
me sentenci6 a este exilio. Transformé su tirania compuesta en una misericordia
multiple. Ya que en mi exilio el Decreto Divino es dominante y es justo, recurro
a él. Por cierto, la causa aparente, tienen cosas como pretextos; eso significa
que no tiene sentido aplicar ante ellos. Si tuvieran algin derecho o alguna
causa poderosa, entonces la aplicacién se podria haber hecho ante ellos
también.

A pesar de que he renunciado por completo a su mundo — que sea el
fin para ellos — y a su politica — que rebote sobre ellos — ya que los pretextos y
las sospechas que inventan por supuesto no tienen fundamentos, no quiero
empapar sus sospechas con realidad al aplicar ante ellos. Si tuviera un apetito
para meterme en el mundo de la politica, cuyas riendas estdn en manos de los
occidentales, no hubiera permanecido asi en secreto por ocho anos, tal vez en
ocho horas hubiera salido a luz y mostrado. Mientras que por ocho afos no he
sentido ningln deseo de leer un solo periédico y no he leido ninguno. Durante
cuatro anos he estado aqui bajo vigilancia y no ha habido el méas minimo signo
de que me haya entrometido en la politica. Es decir, el servicio del Sabio Coran
es superior a toda la politica entonces no permite rebajarse a la politica mundial
que consiste mayormente de falsedad.




CARTA TRECE 45

La segunda razén por la que no aplico es esta: reclamar un derecho
ante quienes creen que la injusticia es justicia, es un tipo de injusticia para la
verdad. No quiero perpetrar esa injusticia.

Vuestra Tercera Pregunta:éPor qué es tan indiferente hacia la politica
mundial? Usted no cambia su actitud en nada, ni siquiera frente a tantos
eventos que ocurren en el mundo; ¢ésignifica esto que usted los considera un
bien o esta asustado y por eso permanece en silencio?

La Respuesta: El servicio del Sabio Coran me prohibié severamente el
mundo de la politica. Incluso me hizo olvidar de pensar de él. Porque toda la
historia de mi vida da testimonio que el temor nunca me ha tomado de la mano
ni me ha prohibido tomar el camino que considero correcto ni puede hacerlo.
¢Y por qué deberia tener miedo? No tengo ninguna conexién con el mundo
aparte de la hora senalada. No tengo familia e hijos en quienes pensar. No
tengo posesiones en qué pensar. Tampoco tengo el honor de la nobleza en qué
pensar. Es no querer preservar la gloria mundanal y el renombre que consiste
de fama hipdcrita, que Allah bendiga a quienes ayudan a destruirlo. Sélo queda
la hora senalada v ella estd en manos del Creador Glorioso. ¢Quién tiene el
poder de interferir con ella antes del momento de su llegada? De todos modos
estamos entre quienes prefieren una muerte honorable a una vida en
degradacién. Alguien parecido al Viejo Said dijo las siguientes frases:

) P . o - P P P P 2
A ) W 005 G0l W G LUV Y T

Por cierto, el servicio del Cordn me prohibe pensar en la vida
sociopolitica. Es asi: la vida humana es un viaje. Vi en este momento a través
de la luz del Coran que el camino ha entrado en un pantano. La caravana de la
humanidad esta tropezandose hacia delante en lodo apestoso y sucio. Parte de
ella esta viajando por un camino seguro. Parte de ella ha encontrado algunos
medios para salvarse tanto como es posible del pantano de lodo. La gran
mayoria estd viajando en la oscuridad en el pantano hediondo, sucio y
enlodado. El veinte por ciento cree que el lodo sucio es almizcle y ambar gris
porque estan ebrios y se estan embadurnando con él en sus rostros y 0jos... se
tropiezan hasta que se ahogan en él. Sin embargo, el ochenta por ciento
comprende que es un pantano y se dan cuenta de que es apestoso y sucio, pero
estan perplejos y no pueden ver el camino seguro... Asi, hay dos soluciones
para ellos:

La Primera: hacer entrar en razones al veinte por ciento que esta ebrio
con un garrote.

La Segunda: senalar el camino seguro a los perplejos mostrandoles una

luz.

Miro y veo que ochenta personas estan blandiendo garrotes sobre los
veinte, mientras la luz no se muestra verdaderamente sobre los ochenta
incapaces y perplejos. E incluso si se muestra, ya que quienes la muestran
tienen tanto el garrote como la luz en una mano, no inspiran confianza. La
persona perpleja se pregunta: “¢Me quiere atraer con la luz y luego golpearme



46 CARTAS

con el garrote?” Y a veces, cuando por algin defecto, el garrote se rompe, la luz
se va también o se extingue.

Y entonces, el pantano es la vida social disoluta de la humanidad, que
engendra negligencia y extravio. Los ebrios son las personas obtusas que
disfrutan del extravio y los perplejos son los que detestan el extravio, pero no
pueden salir, no pueden encontrar el camino: estan confundidos. En cuanto a
los garrotes, son las corrientes politicas. Y la luz, las verdades del Coran. La luz
no se puede disputar, ni se puede tener enemistad hacia ella. Nadie puede
detestarla aparte de Satanéas el Maldito. Y entonces, para sostener en mi mano

. M - . 7 o, - w ‘f 27
la luz del Coran, dije: E\MLgMJU QU@:«J\ P j\-UL’ Jj-"‘, y arrojando el

garrote de la politica, abracé la luz con ambas manos. Vi que en las corrientes
politicas, hay amantes de aquellas luces tanto en la oposicién como en los
seguidores. Es necesario que ningin bando ni grupo tenga aspersién o se
retraiga de las luces del Coran que se muestran o de las ensenanzas del Coréan,
que son muy superiores a todas las corrientes politicas y partidarias y, estan
exentas y libres de todas sus consideraciones tendenciosas. A no ser que sean
demonios en forma humana o animales vestidos como humanos que crean que
la irreligién y el ateismo son politicas y las apoyen...

Todas las alabanzas sean para Allah, porque me retiré de la politica, no
reduje las verdades como diamantes del Coran al valor de pedazos de vidrio
entre las acusaciones de la propaganda politica. Por cierto, los diamantes
gradualmente aumentan su valor desde el punto de vista de cada grupo de
manera brillante.

W GG O VY aBd UG ) s i,
G ) st 00
S

Said Nursi

k %k sk

Carta Caforce

[No se escribié.]
k %k ok



Oarta Quince

o - FRCR IS o - o ° . 3. o8 °
5 oS NI T s e Oy e el
P G T o S

iMi Querido Hermano!

Su Primera Pregunta: ¢Por qué los Companeros no descubrieron a los
embusteros con los ojos de la cercania de Allah para que resultaran martirizados
tres de los cuatro Califas Bien Guiados? ¢Por qué se dice que los Comparieros
menores son mas grandes que los evlivas méas grandes?

La Respuesta: Hay dos Estaciones en este asunto.

PRIMERA ESTACION:

Esta pregunta se resuelve al explicar como sigue un misterio sutil de la
cercania a Allah:

La cercanfa a Allah de los Companeros, conocida como la ‘cercania
mas grande’, es una cercania que surgié del legado de la profecia y al pasar
directamente de lo aparente a la realidad sin viajar por el sendero intermedio,
mira hacia el descubrimiento de la cercania Divina. A pesar de que este camino
de la cercania de Allah es muy corto, es extremadamente elevado. Sus
maravillas son pocas, pero sus virtudes son muchas. Los descubrimientos y
keramets se encuentran infrecuentemente en ello. Ademas, los keramets de los
evlivas son mayormente involuntarios; una maravilla surge de ellos
inesperadamente como una concesién Divina. Y la mayoria de estos
descubrimientos vy keramets ocurren durante su viaje espiritual, cuando
atraviesan el reino intermedio del camino sufi; manifiestan estos estados
extraordinarios porque se han retirado a un nivel alejado del comuin de la
humanidad. En cuanto a los Companeros, debido a la reflexién, la atraccién y
el elixir de la compania de la profecia, no estuvieron obligados a atravesar la
vasta esfera del viaje espiritual presente en el camino sufi. Pudieron pasar de lo
aparente a la realidad en un paso, a través de una conversacién con el Profeta
(PyB). Por ejemplo, hay dos formas de alcanzar la Noche del Decreto, si fue
anoche:

Una es viajar y deambular durante un afo y asi llegar a esa noche. Uno
tiene que atravesar la distancia de un ano para obtener esta proximidad. Esta es
la forma de quienes toman el camino del viaje espiritual, el que toma la
mayoria de quienes siguen el camino sufi.

La segunda es liberarse y desvestirse de la funda de la corporeidad, que
esté restringida por el tiempo, elevarse en el espiritu y ver la Noche del Decreto,
que fue anoche, junto con la noche del ‘Id, que es pasado manana, como si
estuvieran presentes como hoy. Porque el espiritu no esta restringido por el
tiempo. Cuando las emociones humanas se elevan al nivel del espiritu, el
tiempo presente se expande. El tiempo que es el pasado y el futuro para otros
es como si fuera el presente para esa persona.



48 CARTAS

Y entonces, segin esta comparacién, para alcanzar la Noche del
Decreto, uno tiene que elevarse al nivel del espiritu v ver el pasado como si
fuera el presente. La base de este misterio oscuro es el descubrimiento de la
cercania Divina. Por ejemplo, el sol esta cerca de nosotros, porque su luz, calor
e imagen estan presentes en nuestro espejo y en nuestra mano. Pero estamos
lejos de él. Si percibimos su inmediatez desde el punto de vista de luminosidad
y comprendemos nuestra relacién con su imagen en nuestro espejo, que es una
similitud; si llegamos a conocerla por ese medio y conocemos lo que es su luz,
calor y totalidad, su inmediatez se descubre ante nosotros y la reconocemos
como cercana a nosotros y nos conectamos a ella. Si queremos acercarnos a
ella y llegar a conocerla desde el punto de vista de nuestra distancia de ella,
estamos obligados a embarcarnos en un viaje extensivo de la mente, para que
por medio del pensamiento con las leyes de la ciencia, podamos elevarnos a los
cielos en la mente y concebir al sol alli y a través de una larga investigacién
cientifica comprendemos su luz y calor y los siete colores en su luz. Sélo
después de esto podemos alcanzar la proximidad inmaterial que la primera
persona alcanzé con poco pensamiento a través de su espejo.

Asi, como esta comparacion, la cercania de la profecia y del legado de
la profecia mira hacia el misterio del descubrimiento de la inmediatez Divina. La
otra cercania procede mayormente en base a la proximidad y esta obligada a
hacer el viaje espiritual en numerosos niveles.

SEGUNDA ESTACION:

Quienes fueron la causa de esos eventos e instigaron el problema no
consistié de unos pocos judios de modo que de haberlos descubierto el
problema se hubiera podido evitar. Porque con numerosos pueblos que
entraban al Islam, muchas corrientes e ideas que se oponian o eran contrarias
entre si habfan confundido la situacién. En particular ya que el orgullo
nacionalista de algunos de ellos habian recibido heridas increibles por los golpes
de Omar (que Allah esté complacido con él); estaban esperando para vengarse
por sus caracteres. Porque tanto su vieja religién se habia declarado nula y
vacia como su viejo gobierno y soberania, la fuente de su orgullo, se habia
barrido. Concientemente o no, emocionalmente estaban a favor de vengarse
del gobierno islamico. En consecuencia se dijo que algunos embusteros listos
como los judios tomaron ventaja de ese estado de la sociedad. Es decir, hubiera
sido posible evitar aquellos eventos a través de reformar la vida social y varias
ideas de esa época. No se hubiera podido haber evitado al descubrir a uno o
dos embusteros.

Si se dice: ¢Por qué Omar (que Allah esté complacido con él) no vio a
su asesino, Firuz, que estaba a su lado con su ojo penetrante de la cercania de
Allah, a pesar de que mientras estaba en el pulpito le dijo a uno de sus
comandantes llamado Sariya que estaba a un mes de distancia:

- o- - or A2
J.?.J\ J.?.J\ & )Lw\-g haciendo que Sariva lo oyera y de manera

maravillosa provocara una victoria estratégica mostrando qué penetrante era su
mirada?




CARTA QUINCE 49

La Respuesta: Respondemos con la respuesta que dio el Profeta Jacob
(p.).2Es decir, le preguntaron a Jacob: “¢Cémo percibiste el aroma de la camisa
de José desde Egipto cuando no lo viste cerca en el pozo de Canaan?” El
respondié: “Nuestro estado es como un rayo; a veces aparece y a veces
desaparece. A veces es como si estuviéramos sentados sobre el punto mas alto
y pudiéramos ver hacia todas partes. Y a veces ni siquiera podemos ver el arco
de nuestro pie”.

En Breve: Sin importar cuanto actde el ser humano con eleccién, ain
asi, seglin la aleya:

o - @

‘\-U‘ 9L~«-> Ol Y\ d )Lmu vy 9 la voluntad Divina es fundamental, el Decreto

Divino es dominante. La voluntad Divina le regresa la voluntad humana.

Confirma la afirmacién de: f,aJ\ ).,u.ﬂ ;L>- \J‘ “Si el Decreto Divino

habla, el poder humano no puede hablar, la voluntad del ser humano se queda
en silencio”.

El Significado De Su Segunda Pregunta: ¢Cuél fue la naturaleza de las
guerras que comenzaron en la época de Ali (que Allah esté complacido con él)?
¢De qué manera deberiamos describir a quienes tomaron parte en ellas y
quienes murieron y quienes fueron asesinados?

La Respuesta: La guerra llamada el Evento del Camello entre Ali, Talha,
Zubayr y Aisha la Veraz (que Allah esté complacido con todos ellos) fue la lucha
entre la justicia pura y la justicia relativa. Fue como sigue:

Ali tomé la justicia pura como fundamental y segin su juicio de la
Sharia, hizo iytijad sobre esa base, como fue el caso de la época de los Califas
Abu Bakr y Omar. Quienes se opusieron a él dijeron que en esa época la pureza
del Islam permiti6 la justicia pura, pero ya que con el paso del tiempo varios
pueblos cuyo Islam era débil habian entrado a la vida social islamica, aplicar
justicia pura era extremadamente dificil. Por esta razén, ellos hicieron ivtiiad
sobre la base de la justicia relativa, conocida como el menor de dos males. La
disputa de la ivtijad entr6 a la politica y condujo a la guerra. Ya que la ivtijad
habia sido puramente por Allah y para el beneficio del Islam y la guerra nacié
de la iytijad, podemos decir con seguridad que tanto quienes murieron, como
los que fueron asesinados obtuvieron el Paraiso y ambos tienen la recompensa.
Sin importar qué tan precisa fue la ivtiiad de Ali ni cuanto error hubo en
quienes se opusieron a él, alin asi no merecieron castigo. Porque si alguien que
hace ivtijad encuentra la verdad, gana dos recompensas, pero si no la
encuentra, atin asi gana una recompensa, la recompensa de la iytijad, que es
una forma de adoracién; se le perdona su error. Una persona educada que es
muy reconocida entre nosotros y que dice la verdad escribié en kurdo:

o o - e e £ PP .o - Lo - S0 oo
Zwl.g.a-d/ bd%/&.&g.g.buuwfobJJ&?gw&bwgﬁuzj@j

s 0 A o, £ o~ o o0 -

M’Jf&bvm/u-gfwd&/ﬁj%/u{fw@{”%fj,:L»‘;/g!f';



50 CARTAS

- B - L s 0 L - o w
w O - f s G - 0 - - R “u .
Ji o2y BB izl 3 L5y JB oSG 0L B
“No cuenten chismes sobre la guerra entre los Compafieros, porque tanto el
asesino como el asesinado estaban destinados al Paraiso”.

La justicia pura y la justicia relativa pueden explicarse asi: segin el
significado alusivo de la aleya:

EEEUIN O CONES IO IRV PV I C %

z -

L&A?.-

.

los derechos de un inocente no se puede cancelar en nombre de toda la gente.
Un solo individuo no puede sacrificarse por el bien de todos. Desde el punto de
vista de la compasién de Allah Todopoderoso, lo correcto es correcto, no hay
diferencia entre grande o pequeno. Lo pequeiio no puede anular lo grande. Sin
su consentimiento, la vida y los derechos de un individuo no se pueden
sacrificar por el bien de la comunidad. Si él consiente en sacrificarlos en nombre
del patriotismo, eso es un asunto diferente.

En cuanto a la justicia relativa, un particular se sacrifica por el bien del
universal; los derechos de un individuo no se consideran frente a la comunidad.
Se intenta aplicar una especie de justicia relativa como el menor de dos males.
Pero si es posible aplicar la justicia pura, la justicia relativa no se puede aplicar.
Si se aplica, es tiranfa.

Asi, al decir que fue posible aplicar la justicia pura en la época de los
Califas Abu Bakr y Omar, el Imam Ali (que Allah esté complacido con él)
construyé el Califato islamico sobre la misma base. Quienes se opusieron a él y
lo objetaron dijeron que no fue posible aplicarla por las grandes dificultades y
juzgaron segln la Sharia que deberian proceder con justicia relativa. Las otras
razones relacionadas por la historia no son verdaderas razones, son pretextos.

Si preguntas: ¢Cuél fue la razén por la que el Imdm Ali no tuvo éxito
relativo a sus predecesores en relacién al Califato islamico a pesar de sus
capacidades extraordinarias, inteligencia inusual y gran merecimiento?

La Respuesta: Esa persona bendecida fue més merecedora de deberes
importantes méas que la politica y el gobierno. Si hubiese sido absolutamente
exitoso en la politica y en el gobierno, no podria haber obtenido
verdaderamente el titulo significativo de ‘Rey de los Eviiyas’. Mientras que
obtuvo una soberania espiritual muy superior al califato externo y politico y se
convirtié en una especie de Maestro Universal; de hecho, su soberania espiritual
continuara hasta el fin del mundo.

En relacién a la guerra del Imém Ali con los seguidores de Mu’awiya en
Siffin, fue una guerra sobre el califato y el gobierno. Es decir, siguiendo los
mandamientos de la religién, las verdades del Islam y el Mas Alla como base, el
Imém Ali sacrific6 algunas de las leyes del gobierno y las demandas
despiadadas de la politica por ellos. Mientras que Mu’awiya y sus seguidores
dejaron de lado la perfeccién y eligieron la permisién favorecida para fortalecer
la vida social islamica con sus politicas de gobierno; se creyeron obligados a



CARTA QUINCE 51

hacerlo debido a las demandas de la politica y al elegir la permisién, cayeron en
el error.

En cuanto a la lucha de Hasan y Husayn contra los omeyas, que fue
una guerra entre la religiéon y el nacionalismo. Es decir, los omeyas plantaron el
estado isldmico sobre el nacionalismo &rabe y pusieron los lazos de
nacionalismo ante los del Islam, en consecuencia provocando dafio en dos
sentidos:

El Primer Sentido: Ofendieron a las otras naciones y los asustaron.

El Otro: Ya que los principios del racismo y el nacionalismo no siguen la
justicia y lo correcto, son tirania. No proceden de la justicia. Porque un
gobernante de tendencias racistas prefiere a los de su misma raza y no pueden
actuar con justicia. Segin el decreto claro de:

o - o - o A - o
v .oV Lo °or - 0r -0, e - e - & L@ °
E -
P = P - o e > . p,
- z -

o T 7 v o 2

IR
el Islam ha abrogado el tribalismo de la Ignorancia; los lazos de nacionalismo
no pueden establecerse en lugar de los lazos de la religién; si se establecen, no
habré justicia; el derecho desaparecera.

Asi, Husayn tomé los lazos de la religién como base y luché contra ellos
como alguien que ejecuta justicia hasta que obtuvo el rango de mértir.

Si se dice: Si fue tan correcto y justo, ¢por qué no tuvo éxito? También,
épor qué el Decreto Divino y la Misericordia Divina permitieron que encuentren
un final tan trdgico como el que tuvieron?

La Respuesta: No fueron los seguidores cercanos a Husayn sino los de
otras naciones que se habian unido a su comunidad y debido a su orgullo
nacionalista herido, sus pensamientos de venganza hacia la nacién arabe; les
provocaron dano a los caminos puros y brillantes de Husayn y sus seguidores y
fueron la causa de su derrota.

La sabiduria en su final trdgico desde el punto de vista del Decreto
Divino es esta: Hasan y Husayn, su familia y descendientes estaban destinados
a una soberania espiritual. Es extremadamente dificil unir la soberania
mundanal y la espiritual. En consecuencia, el Decreto Divino los hizo sentir
disgusto por el mundo; les mostré el feo rostro del mundo para que cesaran de
sentir algin apego al mundo con el corazén. Perdieron una soberania
temporaria y superficial, pero fueron asignados a una soberania espiritual
espléndida y permanente. Se convirtieron en las autoridades de los polos
espirituales entre los eviivas en lugar de gobernadores comunes y corrientes.

SuTercera Pregunta: ¢Cuaél fue la sabidurfa del trato tragico y cruel
que recibieron esas personas bendecidas?

La Respuesta: Como se explicé anteriormente, hubo tres razones
basicas para la crueldad despiadada de los oponentes de Husayn durante el
gobierno omeya:



52 CARTAS

Una fue el principio despiadado de la politica de: “Los individuos se
pueden sacrificar por el bienestar del gobierno y la preservaciéon del orden
publico”.

La Segunda fue la regla cruel del nacionalismo de: “Todo se puede
sacrificar por el bienestar de la nacién”, ya que su gobierno se basaba en el
racismo y el nacionalismo.

La Tercera: La vena tradicional de la rivalidad entre los omeyas y los
hashimitas se encontré en algunas personas como Yazid quien mostré una
habilidad despiadada de ser cruel.

La Cuarta Razén: Los omeyas, tomando el nacionalismo arabe como la
base de su gobierno, consideraban a los miembros de otras naciones — quienes
se encontraban entre los seguidores de Husayn - como esclavos y habian
herido su orgullo nacional. Entonces, ya que las otras naciones se habian unido
a la comunidad de Husayn con intenciones mezcladas y para vengarse, ellos se
enfrentaron excesivamente al fanatismo nacionalista de los omeyas y fueron la
causa de la tragedia extremadamente cruel y despiadada tan conocida.

Las cuatro razones mencionadas anteriormente son aparentes. Cuando
se considera desde el punto de vista del Decreto Divino, los resultados
pertinentes al Méas Alla y a la soberania espiritual y el progreso espiritual que la
tragedia obtuvo para Husayn y sus familiares fueron de un valor tan elevado
que la angustia que sufrieron debido a ello, se volvié extremadamente facil y
barata. Como si un soldado muere después de una hora de tortura y se
convierte en martir, alcanza un rango tan elevado que otra persona podria
alcanzarlo solamente si luchara por diez anos. Si al soldado le preguntaran
después de haber sido martirizado, responderia que ha ganado mucho por muy
poco.

El Significado DeSuCuarta Pregunta: Después de que Jesus (p.) mate
al Dayyal al final de los tiempos, la mayoria de la gente entrard a la verdadera
religién. Pero dice en algunos Hadices: “El fin del mundo no ocurrird mientras
aun existan sobre la tierra los que digan: iAllah! iAllah!”. Entonces, écémo
después de que la mayoria de la gente haya creido, la mayoria se convertirad en
incrédula?

La Respuesta: Quienes cuya fe es débil consideran improbable que lo
que se narra sea un Hadiz auténtico: “Jests (p.) vendra, él actuard segin la
Sharfa del Islam y mataréa al Dayyal”, vaya a suceder. Pero si la realidad de esto
se explica, no hay razén para considerarlo improbable. Es como sigue:

El significado expresado por este Hadiz y los que son sobre Sufyan v el
Mahdi es esta: al final de los tiempos dos corrientes de irreligion tomaran fuerza.

Una de ellas: Bajo el velo de la duplicidad, un temible individuo
llamado Sufyan negaréa la misién profética de Muhammad (PyB) y liderando a
los embusteros intentard destruir la Sharfa islamica. Para oponerse a él, un
individuo luminoso llamado Muhammad Mahdi de la Familia del Profeta
vendra a liderar a la gente cercana a Allah y de perfeccién, quienes estan
unidos a la cadena luminosa de la Familia del Profeta y él matara a la corriente
de embusteros, que sera la personalidad colectiva de Sufyan y la hara pedazos.



CARTA QUINCE 53

La Segunda Corriente: Una corriente tirdnica nacida de la filosofia
naturalista y materialista gradualmente se volvera fuerte y se esparcird hacia el
final de los tiempos por medio de la filosofia materialista, alcanzando un nivel
tal que niega a Allah. Un salvaje que no reconoce al rey ni acepta que los
oficiales y soldados del ejército son sus soldados les adjudica una especie de
reinado y soberania a todos y a todos los soldados. De la misma manera, los
miembros de esa corriente, quienes niegan a Allah, cada uno le adjudica
soberania a sus almas como un pequeno Nimrod. Y el mayor de ellos, el
Dayyal, que viene a liderarlos, manifiesta increibles maravillas, un tipo de
espiritismo y magnetismo; incluso llega mas lejos vy, creyendo que su gobierno
superficial y tirdnico es un tipo de soberania, proclama su divinidad. Es claro
qué payasada tan estiipida es que un hombre insignificante, que puede ser
derrotado por una mosca y no puede crear ni siquiera el ala de una mosca,
afirme la divinidad.

En ese punto, cuando la corriente parezca ser muy fuerte, la religién de
la verdadera Cristiandad que comprende la personalidad colectiva de Jesus (p.),
surgird. Es decir, descenderd de los cielos de la Misericordia Divina. La
Cristiandad actual se purificard frente a esa realidad; arrojara las supersticiones
y distorsiones, se unird a las verdades del Islam. La Cristiandad en efecto se
transformard en una especie de Islam. Siguiendo el Coran, la personalidad
colectiva de la Cristiandad estard en el nivel de seguidor y el Islam en el de
lider. La verdadera religién se convertira en una fuerza poderosa como
resultado de unirse a él. A pesar de haber sido vencidos ante la corriente atea
mientras estaban separados, la Cristiandad vy el Islam tendréan la capacidad de
derrotarla v erradicarla como resultado de su unién. Entonces, Jesis en persona
(p.), que esta presente con su cuerpo humano en el mundo de los cielos, vendra
a liderar la corriente de la verdadera religion que el Portador de Noticias
Seguras dio la noticia confiando en la promesa del Poderoso Sobre Todas las
Cosas. Ya que él ha hablado de ello, es verdad y ya que el Poderosos Sobre
Todas las Cosas lo ha prometido, definitivamente El hara que asf sea.

Por cierto, no esta alejado de la sabiduria del Omnisciente de Gloria
Quien todo el tiempo envia a los éngeles a la tierra desde los cielos, a veces en
forma humana (como Gabriel que aparece en forma de Dihya) y envia a los
seres espirituales desde el Mundo Espiritual haciéndolos aparecer en forma
humana e incluso envia a los espiritus de la mayoria de los eviivas al mundo
con similitudes de sus cuerpos, no estaria alejado de Su Sabiduria — incluso si
no estuviera vivo y presente con su cuerpo en los cielos del mundo y hubiera
muerto verdaderamente y partido al rincén mas alejado del Mas Alla — vestir a
Jesus (p.) en su cuerpo y enviarlo al mundo, entonces traer la religién de Jesis
a una buena conclusién; para un resultado tan trascendente. Por cierto, El lo
prometié porque Su sabiduria asi lo requiere v va que El lo prometid,
seguramente El lo enviara.

Cuando Jesus (p.) venga, no es necesario que todos sepan que es el
verdadero Jesus. Sus elegidos vy allegados lo reconoceran a través de la luz de la
fe. No serd obvio como para que todos lo reconozcan.




54 CARTAS

Pregunta: Hay narraciones que dicen: “El Dayyal tiene un paraiso falso
en el que pone a quienes lo siguen y también tiene un falso infierno en el que
arroja a quienes no lo siguen. Incluso ha convertido una oreja de su montura en
un paraiso y la otra, en un infierno... su cuerpo es de tales vastas dimensiones”;
lo describen ast:

La Respuesta: La apariencia del Dayyal es la de un ser humano, pero es
arrogante y como un Faraén y se ha olvidado de Allah, entonces es un
demonio tonto y un hombre intrigante que llama divinidad a su gobierno
superficial y tirAnico. Pero su enorme corriente de ateismo, su personalidad
colectiva es verdaderamente vasta. Las descripciones increibles del Dayyal en
los Hadices aluden a eso. En un momento, el comandante en jefe del ejército
japonés se describié con un pie en el Océano Pacifico y el otro a una distancia
de diez dias del Puerto Arthur. La personalidad colectiva del ejército del
comandante en jefe pequeno se mostré al describirlo de esa manera.

El paraiso falso del Dayyal se refiere a los entrenamientos ilicitos y las
fantasfas atrayentes de la civilizacién. Su montura es un medio de transporte
como el tren; en un extremo del tren hay una caja de fuego que a veces esparce
fuego sobre quienes no lo siguen. Una de las orejas de la montura, es decir, el
otro extremo, se ha amueblado como el Paraiso vy alli sienta a sus seguidores.
De todos modos, el tren, una montura importante de la civilizacién disoluta y
cruel, trae un paraiso falso para los disolutos y mundanales, mientras que para
la gente religiosa y del Islam como los angeles del Infierno trae peligros en
manos de la civilizacién y los arroja hacia la cautividad y la indigencia.

Por cierto, con el surgimiento de la verdadera religién cristiana y que se
transforme en Islam, esparcira su luz a la gran mayoria de la gente del mundo,
pero cuando el fin del mundo esté cerca, una corriente atea nuevamente
aparecera y se volverd dominante. Segun la regla de: “La palabra esta con la
mayoria”, no quedara nadie sobre la tierra que diga: “iAllah! iAllah!”; es decir,
no se pronunciara “iAllah! iAllah!” por un grupo significativo que tiene una
posicién importante sobre la tierra. La gente veraz conformara una minorfa o
serd4 derrotada, pero permanecera permanentemente hasta el fin del mundo.
Solamente, el momento en que ocurra el Dia Final, como un signo de
misericordia Divina, los espiritus de los creyentes serdn tomados primero para
que no vean los horrores del Dia Final; el Dia Final estallard sobre los
incrédulos.

El Significado DeSuQuinta Pregunta: ¢Los espiritus inmortales
sufriran en los eventos del Ultimo Dia?

La Respuesta: Sufriran segln sus niveles. Sufrirdn del mismo modo que
los &ngeles sufrieron con las manifestaciones abrumadoras v enfurecidas de sus
maneras. Con respecto a su mente y conciencia, una persona es afectada por
quienes tiemblan en la nieve y en el frio exterior mientras ella esta abrigada
adentro. Similarmente, ya que estdn conectados al universo, segin su nivel, los
espiritus inmortales se afectan por los eventos grandes del universo. Las
indicaciones del Coran aluden a esto y al ser atormentado que se aflige
dolorosamente y a quienes estdn destinados a la felicidad que los golpea el
asombro y la sorpresa e incluso, en un aspecto les da una buena noticia.




CARTA QUINCE 55

Porque el Sabio Coradn siempre menciona los eventos extraordinarios del
Ultimo Dia en forma de amenazas; dice: “iLo veran!” Mientras que quienes lo
atestigiien fisicamente son quienes vivan en el Ultimo Dia. Es decir, los espiritus
cuyos cuerpos se han podrido en sus tumbas también tienen una parte de
aquellas amenazas Coranicas.

El Significado DeSuSexta Pregunta:¢La aleya: .

s.0 . 2 n . o .. *Z
gy Ve e b S
incluye al Mas All4, el Paraiso y el Infierno, y sus habitantes, o no los incluye?

La Respuesta: Este asunto se ha tratado mucho por los eruditos, los
evlivas y quienes descubren las realidades de la creacion. La palabra es suya en
este asunto. Ademas, la aleya es muy amplia y contiene muchos niveles. La
mayoria de los eruditos que conocen las verdades con sus pruebas dijo que no
incluye al reino eterno, mientras que otros dijeron que esos reinos también
pereceran por tan sélo un instante, un breve intervalo de tiempo, pero tan breve
que no percibiran que han sido aniquilados y devueltos a la vida. Pero la
aniquilacién absoluta afirmada por algunos de quienes descubren las realidades
cuyas ideas son extremas, no es correcta. Porque ya que la Esencia Divina Méas
Pura es eterna y perdurable, Sus atributos y Nombres también son ciertamente
eternos y perdurables. Y ya que Sus atributos y Nombres son perdurables y
eternos, los seres perdurables e inmortales del reino de la eternidad que son los
espejos, las manifestaciones, los bordados y los lugares de reflexién de Sus
atributos y Nombres necesariamente no iran a la inexistencia absoluta.

Escribiré ahora dos puntos que se me ocurren de la refulgencia del
Corén:

El Primero: Allah Todopoderoso es el poseedor de un Poder Tan
Absoluto que puede despachar a la inexistencia y devolver a la existencia muy
facilmente, como si fueran dos casas en relacién a Su poder y voluntad. Si El lo
desea, puede devolver de la inexistencia en un dia o en un instante. De todos
modos no hay absoluta inexistencia, porque Su conocimiento es abarcativo. Y
no hay nada fuera de la esfera del conocimiento Divino para que algo se arroje
alli. La inexistencia dentro de la esfera de Su conocimiento es inexistencia
externa y un concepto que es un velo de la existencia en el conocimiento
Divino. Algunos eruditos que conocen las verdades con sus pruebas han
llamado a estos seres existentes en el conocimiento Divino “realidades latentes”.
En cuyo caso, ir a la extincién es estar temporalmente despojado de la
vestimenta externa y entrar a la existencia en el conocimiento Divino, existencia
en significado. Es decir, los seres transitorios y efimeros dejan la existencia
externa y sus esencias se visten en lo que tiene el significado de existencia; salen
de la esfera del poder Divino entran a la del conocimiento Divino.

El Segundo: Como hemos explicado en muchas Palabras, en relacién a
sus rostros que miran hacia si mismos, todas las cosas son nada. No poseen
existencias que sean independientes o constantes. Y no poseen realidades que
subsistan por si mismas. Pero con respecto a sus aspectos que miran hacia Allah
Todopoderoso, es decir, que significan otra cosa mas que ellos mismos, no son




56 CARTAS

nada. Porque en ese aspecto se ven las manifestaciones de los Nombres
eternos. Ese aspecto no estd condenado a la inexistencia, porque carga la
sombra de un eterno existente. Tiene una realidad, es constante y es elevado.
Porque es un tipo de sombra constante del No}mbre eterno que manifiesta.

L0 -

Ademas, 44>+ 9 Y\ JJU& 96"’ Jf es una espada que corta el

apego del ser humano con otras cosas que no sean Allah. Mira hacia las cosas
transitorias de este mundo para cortar el apego de las cosas efimeras en este
mundo fugaz, que no es por Allah Todopoderoso. Es decir, si su apego es por
Allah, en relacién a la faz que Lo mira, por El, no es algo dentro de las cosas
afuera de Allah, para que su cabeza sea cortada con la espada de

@

DN RO it

En Breve: Si es por Allah, si una persona encuentra a Allah, no puede
permanecer otro que no sea El para que su cabeza sea cortada. Si no encuentra
a Allah y no mira hacia su sentido, todo es otra cosa que no es El. Una persona

E

L0 -

tiene que usar la espada de 4¢=r 9 Y\ J—S\ﬁ 96"" Jf tiene que quitar el
velo para poder encontrarlo a El...

S5 s

Said Nursi



Ra Carfa Diociséis

e o

~

235 (a3 (S s 16 W O W) gl JB

o s 16

-

;w/ﬁ o7 3 pos ij
Esta carta manifesté el significado de la aleya: LAQJY $° Y 42 ynose

escribié con vehemencia.

[Es la respuesta a una pregunta que me hicieron tanto explicita como
implicitamente por muchas personas. Responder no me agrada y no quiero
hacerlo, porque he atado todo a la confianza en Allah. Pero ya que no me han
dejado en paz en mi propio mundo y ya que han dirigido mi atencién hacia el
mundo, estoy obligado a postular cinco ‘Puntos’ en el idioma del Viejo Said
para explicar la realidad de la situacién tanto a mis amigos como a ‘los
mundanales’, y a las autoridades, no para salvarme a mi mismo, sino a mis
amigos y a mis Palabras, de las sospechas y el maltrato de ‘los mundanales’.]

PRIMER PUNTO

Preguntan: “¢Por qué te has retirado de la politica v ahora no tienes
nada que ver con ella?”

La Respuesta: El Viejo Said de hace nueve o diez anos (ahora mas que
treinta anos) se involucré en politica en cierto grado; por cierto, pensando que
servirfa a la religién y a aprender los medios de la politica, no se cansaba por
nada. Vio que es un camino peligroso que es dudoso y esté lleno de dificultades
y para mi es superfluo, asi como también forma un obstéculo para los deberes
mas necesarios.

Son mayormente mentiras y existe la posibilidad de ser una
herramienta en manos de Europa sin saberlo. Ademas, quien entra en la
politica es soportador o bien se opone. En cuanto a ser soportador, ya que no
soy un oficial ni un diputado, trabajar en politica no es necesario y es un
sinsentido para mi. La politica no necesita de mi para que yo interfiera en nada.
Si me uniera a la oposicién, lo haria con ideas o bien a la fuerza. Si fuera con
ideas no me necesitan, porque las preguntas son todas claras, y todos las
conocen tanto como yo. Menear la barbilla inGtilmente no tiene sentido. Si me
uniera a la oposicién utilizando la fuerza a la vista y para provocar un incidente,
existirfa la posibilidad de cometer miles de pecados para alcanzar un objetivo
dudoso. A mucha gente le afectarian los desastres por uno solo. Entonces
diciendo que en la conciencia él no podria aceptar cometer pecados y provocar
que los inocentes cometan pecados debido a una o dos de diez posibilidades, el
Viejo Said renuncié a los cigarrillos junto con los periédicos, la politica y las



58 CARTAS

conversaciones mundanales sobre politica. La evidencia decisiva de esto es el
hecho de que durante los tltimos ocho afios no he leido ni un solo periédico ni
escuchado que leyeran alguno. Permitan que alguien se presente y diga que he
leido o escuchado alguno. Mientras que hace ocho anos el Viejo Said solia leer
tal vez ocho periddicos al dia. Ademéas, durante los Gltimos cinco anos he estado
bajo investigacién y vigilancia minuciosas. Cualquiera que haya observado el
mas minimo indicio de actividad politica deberia decirlo. Pero para alguien

o 2. o L
- o - . - @
como yo que esta nervioso,‘_}-gaﬂ /is s & ‘\-l-gn“ L«-"/ no le teme ni esta

apegado a nada, que considera que la mejor estratagema no tiene estratagema,
sus ideas no permanecen en secreto por ocho dfas, mucho menos por ocho
anos. Si hubiera tenido el apetito y el deseo de politica, no hubiera habido
ninguna necesidad de investigaciéon ni examen, le hubiera dado una voz como
el disparo de un canén.

SEGUNDO PUNTO

¢Por qué el Nuevo Said evita la politica con tanta vehemencia?

La Respuesta: La evita con tanta vehemencia para servir a la fe y al
Corén, que es de mucha importancia, muy necesario y es lo mas puro y lo méas
correcto, para no sacrificar innecesaria ni oficiosamente por uno o dos anos
dudosos de vida mundanal el trabajo y las ganancias de méas de millones de
anos de vida eterna. Porque él dice: Estoy envejeciendo y no se cuantos anos
mas viviré, entonces la cuestién mas importante para mi debe ser trabajar para
la vida eterna. El medio principal para ganar la vida eterna vy la llave hacia la
felicidad eterna es la fe, entonces uno tiene que trabajar para eso. Pero ya que
estoy obligado por la Sharfa a servir a la gente con respecto al aprendizaje para
que ellos también se beneficien, quiero realizar esa tarea. Sin embargo, ese
servicio tendra que ver con la vida social y mundanal, que no puedo hacer, ni
tampoco en las épocas tormentosas sera posible realizar ese servicio sanamente.
Entonces, dejé de lado ese aspecto y elegdi el aspecto de servicio de la fe, que es
lo més importante, lo méas necesario y lo mas sano. Dejo esa puerta abierta para
que las verdades de la fe que he obtenido para mi mismo y los remedios
espirituales que yo mismo he experimentado se puedan adquirir por los demas.
Tal vez Allah Todopoderoso acepte este servicio y lo haga la expiacién de mis
pecados pasados. Aparte de Satanas el Maldito, nadie, ya sea creyente o
incrédulo, uno de los veraces o un ateo, tiene derecho a oponerse a este
trabajo. Porque la incredulidad no se parece a nada mas. Al tiranizar, en los
vicios y en los pecados dolorosos puede haber un placer saténico desfavorable,
pero en la incredulidad no hay ningin tipo de placer. Es dolor sobre dolor,
oscuridad sobre oscuridad, tormento sobre tormento.

iQué tan contrario a la razén seria que alguien como yo que esta
desapegado, solo y obligado a expiar sus pecados pasados dejara de lado el
trabajo por una vida eterna vy el servicio de una luz sagrada como la fe, y
arrojarse en la ancianidad a los juegos innecesarios y peligrosos de la politica;
qué tan contrario a la sabidurfa; qué locura tan grande seria, incluso los
lunaticos pueden entenderlo!



CARTA DIECISEIS 59

Pero si preguntan por qué el servicio del Coran y de la fe me prohibe,
dirfa: Ya que las verdades de la fe y del Coran son cada una como diamantes, si
estuviera contaminado por la politica, la gente comin que es enganada
facilmente, se preguntaria sobre esos diamantes que yo estuviera sosteniendo:
“¢No son para que la propaganda politica atraiga méas seguidores?” Podrian
considerar los diamantes como si redujeran su valor. iOh, ustedes cuyos puntos
de vista se restringen a este mundo! ¢Por qué luchan en mi contra? ¢Por qué no
me dejan con lo mio?

Si dicen: Los Sheiks a veces interfieren en nuestros negocios, y a veces
te llaman un Sheik.

Respondo: iSefiores! Yo no soy un Sheik, soy un maestro de religiéon.
La evidencia es esta: He estado aqui por cuatro afios y si le hubiera ensenado a
una persona el camino sufi, hubieran tenido derecho a sospechar, pero les he
dicho a todos los que se acercaron a mi: La fe es necesaria, el Islam es
necesario; esta no es la época del sufismo.

Si dicen: Te llaman Said-i Kurdi; tal vez tengas algunas ideas
nacionalistas, y eso no se ajusta a nuestros intereses.

Responderia: iSefiores! Las cosas que el Viejo Said y el Nuevo Said han
escrito son claras. Cito como testimonio la afirmacién cierta de:

PR or o~ o
W w ] w s w - s
ww%w%w‘w‘ Por afnos he considerado al nacionalismo

negativo y al racismo como un veneno mortal, ya que son una variedad de
enfermedad europea. Y Europa ha infectado al Islam con ellos pensando que
provocaria divisién, y que el Islam se derrumbaria y facilmente serfa derrotado.
Mis alumnos y quienes han tenido algo que ver conmigo saben que por afnos he
intentado tratar esa enfermedad. Ya que esto es asi, sefiores, me pregunto por
qué han utilizado cualquier incidente como pretexto para acosarme. ¢Segin
qué principio me causan angustia con cada incidente mundanal, como castigar
o infligirle problemas a un soldado del Oeste por un error que hizo un soldado
del Este debido a la conexién del ejército, o condenar a un almacenero en
Bagdad por un crimen que cometié un comerciante en Estambul debido a que
tienen la misma linea de negocio? ¢Cémo es que la conciencia puede
demandar esto? ¢Qué beneficio puede requerirlo?

TERCER PUNTO

Mis amigos que se preguntan cémo soy y se sorprenden porque me
enfrento a cada calamidad en silencio y con paciencia hacen la siguiente
pregunta: “¢Cémo puedes soportar las dificultades y problemas con los que te
enfrentas, mientras que antes estabas muy orgulloso, honorable y no podias
soportar ni el mas minimo insulto?”

La Respuesta: Escuchen dos incidentes e historias cortas y recibiran
vuestra respuesta:

La Primera Historia: Hace dos afios un oficial hablé insultante y
despectivamente sobre mi detrds de mi espalda. Mas tarde me lo contaron.
Durante una hora me afecté debido a la vena temperamental del Viejo Said.




60 CARTAS

Luego por la misericordia de Allah Todopoderoso me sucedié lo siguiente;
disip6 la angustia y me hizo perdonar al hombre. El hecho es este:

Me dirigi a mi alma diciendo: si sus insultos y las faltas que él describié
se refieren a mi persona y a mi alma, que Allah esté complacido con él, porque
él contd las faltas de mi alma. Si dijo la verdad, me condujo a entrenar mi alma
vy me ayudd a salvarme de la arrogancia. Si hablé falsamente, me ha ayudado a
salvarme de la hipocresia y de la fama que no merezco, que es la fuente de la
hipocresia. No, no me he reconciliado con mi alma, porque no la he entrenado.
Si alguien me dice que hay un escorpiéon en mi cuello o en mi pecho o bien me
lo senala, deberia estarle agradecido, no ofendido. Pero si los insultos del
hombre se diriglan a mi fe v mi actitud de ser un siervo del Corédn, no me
preocupa. Lo refiero al Duefio del Coréan, Quien me emplea. El es Poderoso, El
es Sabio. Y si fuera a meramente maldecirme, insultarme y destruir mi caracter,
eso no me concierne tampoco porque soy un exiliado, un prisionero, un
extrano, y mis manos estan atadas, y no se me ocurre intentar restaurar mi
honor por mi{ mismo. Mas bien les concierne a las autoridades de este pueblo
donde soy un huésped y estoy bajo vigilancia, luego al distrito, luego a la
provincia. Insultar al prisionero de una persona, le concierne a la persona; ella
defiende al prisionero. Ya que la realidad del asunto es este, mi corazén se

@ W

tranquilizé. Dije: 9\-:’}5\-’ j.“.-;@?/ Al O‘/ f\'U‘ g;“/ LSJ:“ :J'bj';‘/)

Pensé en el incidente como si no hubiera pasado, lo olvidé, pero
desafortunadamente més tarde se comprendié que el Cordn no lo habia
perdonado, encontrd su castigo...

La Segunda Historia: Este afio oi que un incidente habia ocurrido. A
pesar de que yo sélo of un breve resumen de ello después de que habia
pasado, me trataron como si yo hubiese estado conectado intimamente con
ello. De todos modos, no concuerdo con nadie, y si lo hago, sélo escribo muy
rara vez en relacién a algunas cuestiones de la fe a un amigo. De hecho sélo le
he escrito una carta a mi hermano en cuatro anos. A la vez que yo me impido
mezclar con otros, ‘los mundanales’ también me lo impiden. Sélo he podido
encontrarme con uno o dos amigos cercanos una o dos veces por semana. En
cuanto a quienes visitaban el pueblo, una o dos veces por mes tal vez uno o dos
solfan encontrarse conmigo por uno o dos minutos en relacién a algin asunto
relacionado al Més Alla. En el exilio, un extrano, solo, sin nadie, me privaron de
todo y de todos en un pueblo que era apropiado para que alguien como yo
trabaje para ganarme la vida. Incluso, hace cuatro anos arreglé una mezquita
que se venia abajo. A pesar del certificado que tenfa de mi propia regién para
actuar de imém y predicador como lo fui en la mezquita por cuatro anos (que
Allah lo acepte), el pasado Ramadan no pude ir a la mezquita. A veces realicé
las cinco oraciones diarias solo. Me privaron del mérito multiplicado por
veinticinco por realizar las oraciones en congregacién.

Demostré la misma paciencia y tolerancia frente a estos dos incidentes
que me acontecieron como lo hice con el trato de ese oficial hace dos anos. Si
Allah lo permite, continuaré haciéndolo. Pienso asi y digo: si este maltrato, esta



CARTA DIECISEIS 61

angustia y opresién infligidos sobre mi por ‘los mundanales’ es por mi alma
equivocada, lo perdono. Tal vez mi alma se reforme por ello, y tal vez sea una
expiacién por sus pecados. He experimentado muchas de las cosas buenas en
esta casa de huéspedes del mundo; si experimento un poco de sus calamidades,
aun asi ofreceré las gracias. Si ‘los mundanales’ me oprimen por mi servicio de
la fe y del Coran, no estd en mis manos defenderlo. Lo refiero al Poderoso y
Convincente. Si la intencién es destruir la consideracién que me tienen en
general, suprimir la fama que no merezco, que es infundada y provoca la
hipocresia y destruye la sinceridad, entonces ique Allah los bendiga! Porque
considero que me la consideracion de las personas en general y ganar
renombre entre ellas es danino para gente como yo. Quienes tienen que ver
conmigo saben que no quiero que me demuestren respeto, por cierto, no lo
puedo soportar. Incluso he reganado a uno de mis valiosos amigos tal vez
cincuenta veces por demostrarme respeto excesivo. Si su intencién al
calumniarme, menospreciarme ante los ojos de la gente y difamarme esta
dirigido a las verdades de la fe y del Coran de las cuales yo soy el intérprete, no
tiene sentido. Porque no se puede poner un velo sobre las estrellas del Coran.
“Quien cierra sus o0jos sélo él mismo es incapaz de ver; no hace anochecer para
todos los demaés”.

CUARTO PUNTO

La respuesta a muchas preguntas sospechosas:

La Primera: ‘Los mundanales’ me dicen: “¢Cémo vives? ¢Qué haces ya
que no trabajas? No queremos gente en nuestro pais que se siente sin hacer
nada y viva de la labor de los otros”.

La Respuesta: Vivo por la frugalidad y la abundancia que resulta de
ella. No estoy obligado a que nadie méas que Quien me provee y he tomado la
decisién de no verme obligado a nadie mas. Si, quien vive con cien paras, o
incluso con cuarenta paras, no esta obligado a nadie. No quiero explicar este
asunto. Hacerlo es muy desagradable para mi, porque me puede hacer sentir
algun tipo de orgullo o egoismo. Pero ya que ‘los mundanales’ preguntan sobre
ello con sospechas, respondo lo siguiente: desde mi nifez, y a lo largo de mi
vida, ha sido un principio en mi vida no aceptar nada de la gente, ni siquiera el
zakat, ni aceptar un salario — sélo me vi obligado a aceptar uno por uno o dos
afos en el Dartil-Hikmetil-Islamiye ante la insistencia de mis amigos — y no
estar obligado a la gente para ganarme la vida mundanalmente. La gente de mi
regién natal y quienes me han conocido en otros lugares saben esto. Durante
estos cinco afos de exilio, muchos amigos han intentado de todo corazén
hacerme aceptar sus regalos, pero no he aceptado ninguno de ellos. Si, en
consecuencia, me preguntan, “¢Entonces cémo te las arreglas para vivir?”,
respondo: vivo por la abundancia y el otorgamiento Divino. Por cierto, mi alma
merece todos los insultos y el desprecio, pero como un milagro que resulta del
servicio del Coran, recibo abundancia y bendiciones que son un otorgamiento
Divino en el asunto del sustento. Segin la aleya:




62 CARTAS

S .~ é)u; E\-;-’w,\ﬁ‘/j Recordaré las bendiciones que Allah Todopoderoso

e

me ha otorgado, y mencionaré algunos ejemplos a modo de agradecimiento
espiritual. Pero a la vez que estoy agradecido, temo inducir a la hipocresia vy al
orgullo entonces esa abundancia bendita se cortara, porque dar a conocer una
generosidad de abundancia Divina secreta hace que se termine. Pero qué
puedo hacer, estoy obligado a decirlo.

La Primera: Estos seis meses un kile de trigo, que consistia de treinta y
seis flautas de pan me fue suficiente. Todavia queda algo, no se termind.
Cuénto més va a durar3, no lo se.

La Segunda: Este bendito mes de Ramadan recibi comida sélo de dos
casas, Yy ambas me hicieron mal. Comprendi que me prohibieron comer la
comida de otros. El resto del tiempo, durante todo Ramadan, tres flautas de pan
y un kilo de arroz me fueron suficientes, como lo atestigué y narré Abducia
Cavus, el dueno de una casa bendita y un amigo fiel que vio cémo economicé.
El arroz incluso se terminé dos semanas después de terminado Ramadan.

La Tercera: Durante tres meses en la montana un kilo de manteca fue
suficiente para mi y mis huéspedes, que la comimos todos los dias con pan. En
un momento incluso tuve un visitante bendito llamado Siileyman. Tanto su pan
como mi pan estaban por terminarse. Era un miércoles. Le dije que vaya a
conseguir algo de pan. A una distancia de dos horas a la redonda no habia
nadie de quien él pudiera conseguir pan. El dijo que querfa quedarse conmigo
en la montana el jueves a la noche para poder rezar juntos. Diciendo, Nuestra
confianza esta en Allah, le dije que se quede. Mas tarde, a pesar de que no tenia
relacién con esto y no habia razén para ello, ambos comenzamos a caminar
hasta que llegamos a la cima de la montafia. Habia un poco de agua en un
recipiente, y tenfamos un poquito de azicar y algo de té. Le dije: “iHermano!
iHaz el té!” Se dispuso a ello y se sent6 bajo un cedro que daba a un barranco
profundo. Pensé con remordimiento: tenemos un pedazo de pan que sélo sera
suficiente para nosotros para esta noche. ¢Qué haremos por dos dias y qué le
diré a este hombre ingenuo? Mientras pensaba esto, de pronto giré mi cabeza
involuntariamente y vi una enorme flauta de pan sobre el cedro entre las ramas;
estaba en frente de nosotros. Exclamé: “iStileyman! iBuenas noticias! Allah
Todopoderoso nos ha enviado comida”. Tomamos el pan, y mirandolo vimos
que ningln pajaro ni animal salvaje lo habia tocado. Y por veinte o treinta dias
absolutamente nadie habia escalado hasta la cima de la montana. El pan fue
suficiente para nosotros para los dos dias. Mientras estAbamos comiéndolo y se
estaba por terminar, Sileyman el recto, que habia sido el mas leal de mis
amigos leales durante cuatro anos, de pronto aparecié por debajo con mas pan.

La Cuarta: Compré este saco que tengo puesto hace siete anos de
segunda mano. En cinco anos sélo he gastado cuatro liras y media en ropa,
ropa interior, zapatos y medias. La Frugalidad y la misericordia Divina y la
abundancia que resulta me han sido suficientes.

3Dur6 un afio.



CARTA DIECISEIS 63

Asi, hay muchas cosas como estos ejemplos y muchos tipos de
abundancia Divinas. La gente de este pueblo sabe la mayoria de ellas. Pero no
crean que las estoy mencionando por orgullo, mas bien he sido obligado a
hacerlo. Y no crean que fueron debido a mi bondad. Estas instancias de
abundancia fueron un otorgamiento a los amigos sinceros que me han visitado,
o un otorgamiento por el servicio del Coran, o una abundancia y beneficio que
resulta de la frugalidad, o han sido el sustento para nuestros cuatro gatos que
tengo que recitan los Nombres Divinos “iOh, Compasivo! iOh, Compasivo!”,
que llega en forma de abundancia y del que yo me beneficio también.

Si, si escuchas con cuidado a sus maullidos acongojados,
comprenderan que ellos estan diciendo: “iYa Rahim! iYa Rahim! iOh,
Compasivo! iOh, Compasivo!” Hemos llegado al tema de los gatos y he
recordado a la gallina. Tengo una gallina. Este invierno, todos los dias casi sin
excepcién me trajo un huevo de la tesorerfa de la Misericordia. Luego un dia
me trajo dos huevos y estuve muy sorprendido. Les pregunté a mis amigos:
“¢Cémo puede ser esto?” Respondieron: “Tal vez es un regalo Divino”. La
gallina también tiene un pollito que incubd en el verano. Empezé a poner
huevos al principio de Ramadéan y continué durante cuarenta dias. Ni yo ni
quienes me ayudan tenemos alguna duda de ello, siendo muy joven, y en
invierno, y en Ramadan, esta situacién bendita fue un regalo Divino y un
otorgamiento. Y cuando fuera que la madre dejara de poner, inmediatamente
comenzaba, sin dejarme sin huevos.

Segunda Pregunta Sospechosa: ‘Los mundanales’ preguntan: ¢Cémo
podemos confiar de que no interferirds en nuestro mundo? Si te dejamos en
libertad, tal vez interfieras en él. También, écémo sabemos que no estas siendo
astuto? ¢Cémo sabemos que no es una estrategia, mostrandote como si
hubieras abandonado el mundo y no estuvieras aceptando cosas de la gente
abiertamente sino en secreto?

La Respuesta: Mi actitud y situacién en la Corte Marcial y en el periodo
anterior a la proclama de la Constitucién, que muchos conocen, y mi defensa
en la Corte Marcial de ese momento llamado El Testimonio de Dos Escuelas de
Adversidades, muestran decisivamente que la vida que vivi fue tal que no
recurriria a las mas minimas artimanas, mucho menos a astucias o subterfugios.
Si hubiera recurrido a trucos en estos ultimos cinco afnos, se hubiera aplicado a
ustedes de una manera aduladora. Un hombre de artimanas trata de intrigarse
a si mismo. No se refrena; siempre intenta enganar. Mientras que yo no he sido
condescendiente en rebajarme a mi mismo respondlendo a los ataques mas

severos y a las criticas apuntadas hacia mi. Diciendo: ‘\-U\ Lgl.r— v.lf j-? le di

la espalda a ‘los mundanales’. Ademés, quien descubre la realidad de este
mundo y conoce el Méas All4, no se lamenta si es sensato; no le da la espalda al
mundo y lucha con él nuevamente. Alguien después de los cincuenta afios que
no tiene conexién con nada y estd solo, no sacrificara la vida eterna por uno o
dos anos del parloteo y la decepcién de este mundo. Si lo hace, no es astuto
sino tonto y loco. ¢Qué puede hacer un loco lunético para que alguien deba



64 CARTAS

molestarlo? En cuanto a la sospecha de abandonar aparentemente el mundo
mientras que por dentro lo buscan, segin esta aleya:
d 28l . %8 ° s vt L

;jMJLgZUUY u‘“w ol u.m-fv (S ) L9 no exonero a mi alma, porque
quiere todo lo malo. Pero en este mundo efimero, esta casa de huéspedes
pasajera, durante la ancianidad, en una vida breve, no es razonable destruir la
vida eterna y duradera v la felicidad eterna por sélo un poco de placer. Ya que
no es beneficioso para los razonables y los que estan atentos, mi alma ha tenido
que seguir a mi razén quiera o no quiera.

La Tercera Pregunta Sospechosa: ‘Los mundanales’ dicen: ¢lLe
gustamos? ¢Nos aprueba? Si le gustamos, ¢por qué es distante y no tiene nada
que ver con nosotros? Si no le gustamos, eso significa que se opone a nosotros,
y nosotros aplastamos a quienes se nos oponen.

La Respuesta: No, si hubiera amado vuestro mundo, no me hubiera
retirado de él. No me gustan ni ustedes ni vuestro mundo. Pero no interfirieron
con ellos. Porque tengo objetivos diferentes, diversos puntos han llenado mi
corazén; no han dejado lugar en mi corazén para pensar en otras cosas. Vuestra
tarea es mirar la mano, no el corazén. Porque ustedes buscan vuestro gobierno
y vuestro orden publico. Mientras que la mano no interfiera, ¢qué derecho
tienen de interferir en el corazén y decir: “el corazén también deberia amarnos”,
a pesar de que no son de ninguna manera merecedores de ello? Si, tal como
deseo y anhelo la primavera durante este invierno, pero no puedo provocarlo ni
intentar traerlo, asi también anhelo que el mundo sea correcto y rezo por ello y
quiero que los mundanales se reformen, pero no puedo provocar estas cosas,
porque no tengo el poder. No puedo intentar esto de hecho porque no es mi
tarea ni tengo la capacidad de hacerlo.

Cuarta Pregunta Sospechosa: ‘Los mundanales’ dicen: hemos
experimentado tantas calamidades que no confiamos en nadie. ¢Cémo
podemos estar seguros que si se le da la oportunidad no interferirda como le
plazca?

La Respuesta: Los puntos anteriores deberfan darles confianza.
Ademas, ya que yo no interferi en vuestro mundo, sélo en mi regién natal entre
mis alumnos y parientes, en el medio de quienes me prestaban atencién y de
sucesos fascinantes, para alguien que esté solo y exiliado, con nadie, que es un
extrano, estd débil y es impotente, que se avocd con todas sus fuerzas al Més
Alla, corté con todas las relaciones y correspondencias sociales, que sdlo
encontré algunos amigos de lugares distantes que también estan avocados al
Mas Alla, v que es un extrano para todos los demas y a quien todos consideran
un extrano; que esa persona interfiriera en vuestro infructuoso y peligroso
mundo serfa seguramente una locura absoluta.

QUINTO PUNTO

Este es con respecto a cinco asuntos pequenos.

El Primero: ‘Los mundanales’ me preguntan: ¢Por qué no practica usted
mismo los principios de nuestra civilizacién, nuestro estilo de vida, y nuestra
manera de vestir? ¢Esto significa que se opone a nosotros?




CARTA DIECISEIS 65

Mi Respuesta: iSenores! ¢Qué derecho tienen de proponerme los
principios de vuestra civilizacién? Porque como si me arrojaran fuera de las
leyes de civilizacién, equivocadamente me han forzado a residir en un pueblo
durante cinco anos privado de toda relacién o correspondencia social. Mientras
que dejaron a todos los exiliados en la ciudad con sus amigos vy relaciones,
luego les dieron los papeles otorgdndoles una amnistia, sin razén me aislaron y
no me permitieron encontrarme con nadie de mi regién natal, salvo por una o
dos excepciones. Eso significa que no me cuentan como un miembro de esta
nacién ni como un ciudadano. ¢Cémo pueden proponerme que aplique el
cédigo civil para mi mismo? Ustedes han convertido al mundo en una prisién
para mi. Esas cosas no se le pueden proponer a alguien en prisién. Ustedes
cerraron la puerta del mundo para mi, entonces llamé a la puerta del Méas Alla,
y la misericordia Divina la abri6 para mi. ¢Cémo pueden las tradiciones
confusas y los principios del mundo proponerse a alguien en la puerta del Méas
Alla? Cuando sea que me liberen y me regresen a mi regién natal y me
restauren mis derechos, entonces pueden pedirme que me ajuste a vuestros
principios.

Segundo Asunto: ‘Los mundanales’ dicen: “Tenemos un departamento
oficial para instruir en los preceptos de la religién y las verdades del Islam. éCon
qué autoridad publica usted trabajos religiosos? Siendo un exiliado convicto, no
tiene derecho a mezclarse en estos asuntos”.

La Respuesta: La verdad y la realidad no se puede restringir. ¢Cémo se
pueden restringir puede la fe y el Coran? Ustedes pueden restringir los
principios y las leyes de wvuestro mundo, pero las verdades de la fe y los
principios Coranicos no se pueden forzar en forma de transacciones
mundanales, ni darles un disfraz oficial ni ofrecerse a cambio de un salario. Esos
misterios que son dones Divinos, esas bendiciones, mas bien vienen por una
intencién sincera y al renunciar al mundo y a los placeres carnales. Ademas, ese
departamento oficial vuestro me acepté y me asigné como un predicador
mientras estuve en mi regién natal. Acepté el puesto, pero rechacé el salario.
Tengo el documento en mi poder. Con el documento puedo actuar como un
imam vy predicador en todas partes porque mi exilio fue injusto. También, ya
que se regresaron a los exiliados, mis viejos documentos todavia son validos.

Segundo: Dirigi las verdades de la fe que he escrito directamente a mi
propia alma. No invito a todos. Méas bien, aquellos cuyos espiritus estan
necesitados y cuyos corazones estan heridos buscan y encuentran esos
remedios Coranicos. Sélo para asegurar mi sustento he impreso uno de mis
tratados sobre la resurreccién de los muertos antes de que se implementara el
nuevo alfabeto. Y el ex-gobernador, que fue injusto conmigo, estudié el tratado
pero no hizo nada en su contra ya que no puso encontrar nada en él para
criticar.

Tercer Asunto: Algunos de mis amigos permanecen aparentemente
alejados de mi porque ‘los mundanales’ me consideran sospechoso y para
parecer favorable ante ‘los mundanales’, por cierto, me critican. Pero ‘los
mundanales’ astutos le atribuyen su alejamiento y que me evitan no a su lealtad




66 CARTAS

hacia ‘los mundanales’ sino a un tipo de hipocresia y falta de conciencia, y
menosprecian a esos amigos mios con frialdad.

Entonces digo esto: iOh, mis amigos del Mas Alla! No se alejen por ser
un siervo del Coran ni huyan, porque, si Allah lo permite, no sufriran ningin
dano de mi parte. Supongamos que alguna calamidad les sucediera o que yo
estuviera oprimido, no se pueden salvar evitindome. Al hacer eso se volveran
mas merecedores de una calamidad y de un golpe. ¢Qué hay que deban tener
estos temores infundados?

Cuarto Asunto: Veo en este tiempo de mi exilio que algunas personas
jactanciosas que han caido en las garras de la politica me consideran como si
fuera un miembro de la resistencia, con rivalidad, como si yo estuviera
conectado con las corrientes mundanales como ellos.

iSefores! Estoy en la corriente de la fe. Ante mi esta la corriente de la
incredulidad. No tengo conexién con otras corrientes. Tal vez algunos de los
que trabajan por un salario se consideran como excusados de cierta forma.
Pero asumir una posicién opuesta a mi con rivalidad por ninglin salario en
nombre del patriotismo, y acosarme y oprimirme, es un error verdaderamente
doloroso. Porque como se demostré anteriormente, no tengo conexién en
absoluto con la politica del mundo. He dedicado y jurado todo mi tiempo y mi
vida a las verdades de la fe y del Coran. Ya que esto es asi, permitan que quien
me atormenta y me acosa con rivalidad piensen que ese trato suyo es similar a
hacerle dafio a la fe en nombre del ateismo y de la incredulidad.

Quinto Asunto: Ya que este mundo es transitorio, v ya que la vida es
corta, y ya que las tareas verdaderamente esenciales son muchas, v ya que la
vida eterna se ganara aqui, y ya que el mundo no esta sin un dueno, y ya que
esta casa de huéspedes del mundo tiene un director muy Sabio y Generoso, y
ya que ni el bien ni el mal se quedaran sm recompensa vy ya que segun el

misterio de esta aleya: L@-’wf 9 Y\ L.«.a.: ‘\-U\ u& Y Allah no le impone

a nadie nada sino en la medida de su capacidad, y ya que un camino seguro es
preferible a un camino danino, y ya que los amigos y rangos mundanales duran
sblo hasta la puerta de la tumba, entonces seguramente el méas afortunado es
quien no se olvida del Méas Alla por este mundo, y no sacrifica al Mas Alla por
este mundo, y no destruye la vida eterna del Mas Alla por la vida mundanal, y
no gasta su vida en cosas triviales, sino que se considera un huésped y actia
segln las 6rdenes del Dueno de la casa de huéspedes, entonces abre la puerta

de la tumba con confianza y entra a la felicidad eterna®.
* %k %

4 r 4 “* ” Ve . . ,

Larazén de estos “ya que” es esta: no presto atencién a los males ni a la tirania perpetrada en
contra de mi persona ni les doy ninguna importancia. Digo: “No vale la pena que me preocupe por
ello”, y no interfiero en el mundo



€l «.%pemlu:e Je la Carta (Dteasets

Sin razoén, ‘los mundanales comenzaron a sospechar de un extrano sin
poder como yo, y creyendo que yo tengo el poder de miles de personas, me
ponen bajo numerosas restricciones. No me dieron permiso para quedarme una
o dos noches en Bedre, un distrito de Barla, o en una de las montanas de Barla.
Of que dijeron: “Said tiene un poder igual al que cincuenta mil soldados,
entonces no podemos liberarlo”.

Entonces digo: iUstedes, personas infelices cuyos puntos de vista se
limitan a este mundo! ¢Cémo es que no conocen los asuntos del mundo, a
pesar de trabajar en el mundo con toda vuestra fuerza, y gobernarlo como
lunaticos? Si es mi persona a lo que temen, no es cincuenta mil soldados,
incluso un soldado podria hacer cosas cincuenta veces mas que yo. Es decir,
podria estar asignado a la puerta de mi habitacién y decirme: “iNo puedes
salir!”

Pero si es mi profesién y el que yo sea un heraldo del Coran y la fuerza
espiritual de la fe a lo que temen, entonces estan equivocados, no es cincuenta
mil soldados, deberian tener conciencia de que con respecto a mi profesién, iyo
tengo la fuerza de cincuenta millones! Porque por la fuerza del Sabio Coréan, yo
desafio a toda Europa incluyendo a vuestros incrédulos. Por las luces de la fe
que he publicado, he arrasado los bastiones inquebrantables que llaman
ciencias fisicas y Naturaleza. He arrojado méas abajo que los animales a sus més
grandes filésofos irreligiosos. Si toda Europa se uniera, de la cual vuestros
incrédulos son parte, por la ayuda de Allah, no podrian hacer que me retracte
de un solo asunto de mi camino. Si Allah lo permite, no podrian derrotarme...

Ya que el asunto es asi, no interfiero en vuestro mundo, entonces ino
interfieran en mi Mas All&! Si lo hacen, sera en vano.

Lo que esta determinado por Allah no se puede cambiar a la fuerza;

Una llama que es encendida por Allah, no puede extinguirse de un
soplido.

‘Los mundanales’ sospechan de mi, excepcional y excesivamente;
sencillamente me tienen miedo. Creyendo cosas que no existen en mi, que
incluso si existieran no constituirian un crimen politico y no podria ser la causa
de acusaciones, como ser un sheik, o de un rango significativo o una familia, o
de ser un lider tribal, una influencia, v de tener numerosos seguidores, o se
encontrarme con personas de mi regiéon natal, o se estar conectado con los
asuntos del mundo, o incluso de entrar a la politica, o incluso de ser la
oposicién; creyendo estas cosas de mi, se han dejado llevar por temores
infundados. En una época incluso que estan debatiendo indultar a quienes
estan en prisién y fuera de ella, es decir, quienes seglin ellos no pueden ser
indultados, sencillamente me han prohibido a mi de todo. Una persona mala y
efimera escribi6 las siguientes palabras buenas y duraderas:



68 CARTAS

Si la tirania tiene canones, balas v fuertes
La justicia tiene un arma infalible, una faz constante.
Y yo digo:
Si los mundanales tienen reglas, poder vy fuerza,
Por la refulgencia del Coran, su siervo
Tiene un conocimiento firme, una voz que no calla;
Tiene un corazon certero, una luz inagotable.

Muchos amigos, asi como también un comandante militar bajo cuya
vigilancia estuve, repetidamente me preguntaba: “Por qué no solicitas los
papeles de liberacién o presentas una peticién?”

La Respuesta: No los solicito ni puedo solicitarlos por cinco o seis
razones:

La Primera: No interferi en el mundo de ‘los mundanales’ como para
que me condenen y tener que solicitarlos. Me condenaron por el Decreto
Divino; mis faltas estan ante él, y se lo solicito a él.

La Segunda: Creo y tengo conocimiento certero de que este mundo es
una casa de huéspedes que cambia rapidamente. En consecuencia, no es mi
verdadera patria y cualquier lugar es lo mismo. Ya que no voy a permanecer
por siempre en mi patria, no tiene sentido luchar por ella; no vale la pena ir alli.
Ya que en todas partes es una casa de huéspedes, si la misericordia del Duefio
de la casa de huéspedes se hace amigo de uno, todos son amigos y todos los
lugares son familiares. Mientras que si no se hace amigo de ninguno, todos los
lugares son una carga en el corazén y todos son hostiles.

La Tercera: La solicitud se hace dentro del marco de la ley. Pero el
modo en que fui tratado durante seis anos ha sido arbitrario y fuera de la ley.
La Ley de los Exiliados no se aplicé a mi. Me consideraron como si me
hubieran quitado todos los derechos de la civilizacién e incluso de todos los
derechos mundanales. Solicitarlos en nombre de la ley a quienes cuyos manejos
conmigo han sido asi fuera de la ley no tiene sentido.

La Cuarta: Este ano, el oficial local solicité en mi nombre para
quedarme algunos dias en el pueblo de Bedre, que es una especie de distrito de
Barla, para cambiar el aire. ¢Cémo puedo solicitarles a quienes rechazan una
necesidad mia tan sin importancia? Si les solicitara, serfa una humillacién en
vano y degradante.

La Quinta: Reclamar un derecho ante quienes reclaman la injusticia
como justicia aln, y solicitarles a ellos, es una injusticia. Es una falta de respeto
hacia lo correcto. No quiero perpetrar semejante injusticia ni mostrar falta de
respeto por lo correcto. Y eso es.

La Sexta: La angustia y la dificultad que ‘los mundanales’ me han
provocado no ha sido debido a la politica, porque ellos saben que no me
mezclo en politica y que huyo de ella. Mas bien, sabiéndolo o no, me
atormentan en nombre del ateismo agresivo porque estoy ligado a la religion.
En cuyo caso, solicitarles a ellos significa arrepentirse de la religién y halagar la
causa del ateismo agresivo.

Ademas, el Decreto Divino, que es justo, me castigaria a través de su
mano tiranica al solicitarles a ellos y a tener que recurrir a ellos, porque ellos me




CARTA DIECISEIS 69

oprimen por estar atado a la religién. En cuanto al Decreto Divino, de vez en
cuando me reprime debido a mi hipocresia ante ‘los mundanales’, por mi
deficiencia en la religién y en la sinceridad. Ya que esto es asi, por ahora no me
puedo salvar de esta angustia. Si les solicito a los mundanales, el Decreto
Divino dirfa: “iHipécrita! iPaga el castigo por solicitarles!” Y si no les solicito,
‘los mundanales’ dirian: “iNo nos reconoces, continta sufriendo dificultades!”
La Séptima Razén: Se sabe bien que la tarea de un oficial es no darles a
los individuos daninos la oportunidad de causar dafno y ayudar a quienes son
beneficiosos. Mientras que el oficial que me tomé bajo custodia se acercé a mi,
un huésped anciano en la puerta de la tumba, cuando estaba exponiendo un
&

aspecto sutil de la fe contenido en ‘\-U‘ Y\ ‘\-5‘ Y como si yo estuviera

perpetrando algin delito, a pesar de que no habia sido para mi por mucho
tiempo con anterioridad. El hizo que el desafortunado sincero que estaba
escuchando se privara y que yo me enojara. Habia algunas personas aqui, y él
no les dio ninguna importancia. Entonces cuando actuaron descortésmente de
una manera que envenenaria la vida del pueblo, comenzé a ser cortés y
apreciativo con nosotros.

Ademas, se sabe que alguien que estd en prisién por haber cometido
cien crimenes se puede encontrar con la persona que lo supervisa ya sea que el
oficial tenga un rango alto o bajo. Pero durante este tltimo ano, a pesar de que
dos personas importantes del gobierno nacional encargado de vigilarme ha
pasado por mi casa muchas veces, ni se han encontrado conmigo ni han
preguntado por mi condicién. Al principio crei que no se me acercaban debido
a la enemistad, luego me quedé claro que era debido a sus sospechas temibles;
estaban huyendo de mi como si yo fuera a engullirlos. Asi, reconocer al
gobierno cuyos miembros y oficiales son como aquellos hombres, recurrir a ello
y solicitarlo, no es sensato sino que es una humillacién inutil. Si hubiera sido el
Viejo Said, hubiera dicho, como Antara-

o 7 2 G - & - ‘J. ,,//o }/
e f-’b SRR RV T I
El Viejo Said ya no existe, v el Nuevo Said considera que no tiene sentido
hablar con ‘los mundanales’. iQue su mundo sea el fin de ellos! Pueden hacer
lo que quieran. El esté en silencio, diciendo, seremos juzgados junto a ellos en
el Juicio Final.

La Octava Razén para no solicitar: Segin la regla de: “El resultado del
amor ilicito es el tormento despiadado”, el Decreto Divino, que es justo, me
atormenta por la mano tirdnica de ‘los mundanales’ porque me inclino hacia
ellos, ya que no son merecedores de ello. Diciendo, merezco este tormento,
permanezco en silencio. Porque en la Primera Guerra Mundial yo peleé y luché
como un Comandante de un regimiento de voluntarios. Aplaudido por el
Comandante en Jefe del ejército y por Enver Pasha, sacrifiqué a mis valiosos
alumnos y amigos. Resulté herido y me llevaron como prisionero. Regresando
del cautiverio, me arrojé al peligro por trabajos como Los Siete Pasos,
apuntandolos a las cabezas de los britAnicos, que habian ocupado Estambul.



70 CARTAS

Ayudé a quienes me retienen sin razén en este tormento y cautiverio. En cuanto
a ellos, me castigan de esta manera por esa ayuda. Esos amigos aqui me
provocan en tres meses las dificultades y la angustia que sufri en tres anos como
prisionero de guerra en Rusia. Y los rusos no me prohibieron dar instruccién
religiosa, a pesar de que me consideraban como un Comandante de la Milicia
Kurda, un hombre cruel que habia asesinado a cosacos y prisioneros. Solia
instruir a la gran mayoria de mis noventa colegas oficiales prisioneros. Una vez,
el comandante ruso vino y escuché. Porque no sabia turco, pensdé que era
instruccién politica, v le puso fin. Luego me dio permiso. También, en el mismo
cuartel, convirti6 una habitacién en una mezquita, vy yo solia liderar las
oraciones. No interfirieron en absoluto. No me prohibieron mezclarme ni
comunicarme con los demas. Mientras que mis amigos aqui, mis compatriotas y
correligionarios y quienes, para cuyos beneficios en forma de fe religiosa he
luchado, me han sometido a cautividad tortuosa no por tres afos sino por seis,
por absolutamente ninguna razén y a pesar de que ellos saben que he cortado
todas mis relaciones con el mundo, me han prohibido mezclarme con otros. Me
han prohibido dar instruccién religiosa, a pesar de que tengo un certificado, e
incluso dar instruccién privada en mi habitacién. Me han prohibido
comunicarme con otros. Incluso me han prohibido la entrada a la mezquita que
yo reparé y donde lideré las oraciones por cuatro anos, a pesar de que yo tenia
el certificado requerido. Y ahora, para privarme del mérito de realizar las
oraciones en congregacién, no me aceptan para liderar la oracién ni siquiera
para tres individuos privados, mi congregacién permanente y mis hermanos del
Mas Alla.

Ademas, si, a pesar de que no quiero, alguien habla bien de mi, el
oficial que me tiene bajo vigilancia estd celoso y enojado. Pensando que él
destruird mi influencia, absolutamente inescrupulosamente toma precauciones,
y me molesta para ganarse el favor de sus superiores.

¢A quién pudo alguien en esa posiciéon haber recurrido méas que a Allah
Todopoderoso? Si el juez es también el solicitante, por supuesto que no puede
quejarse con él. iVamos, ta dilo! ¢Qué podemos decir ante esto? Digas lo que
quieras, yo digo esto: hay muchos simuladores entre estos amigos mios. Un
simulador es peor que un incrédulo. Por esa razén me hacen sufrir lo que los
rusos infieles no me hicieron suftir.

Ustedes, desafortunados, ¢qué les he hecho y qué estoy haciendo?
iEstoy tratando de salvar vuestra fe y estoy sirviendo a vuestra felicidad eterna!
Significa que mi servicio no es sincero y puramente por Allah para que tenga el
efecto contrario. A cambio, me atormentan en cada oportunidad. Por cierto,
nos encontraremos el Dia del Juicio Final. Yo digo:

sl 155 SR 3 s s s

Said Nursi



+ + +
Carfa Diecisie
[El Apéndice del Destello Veinticinco]

UNA CARTA DE CONDOLENCIAS
POR LA MUERTE DE UN HIJO
Jamos %:.:Y\;wwd\j WL}
Mi Querido Hermano del Mas Alla, Hafiz Halid Efendl'

@

o Ko -

uj»s) NHAATH I (] oy U,J,L@ssf@,

Hermano mio, la muerte de tu hijo me entristeci6. Pero, j\-l-i V'<'>d‘ la

conformidad con el decreto Divino y la sumisién del Decreto Divino es una
marca del Islam. Que Allah Todopoderoso les otorgue paciencia a todos
ustedes. Y que El pueda hacer del difunto un mérito y un intercesor para
ustedes en el Mas Alla. Explicaré Cinco Puntos que son noticias
verdaderamente buenas y ofrecen consuelo para ti y para los piadosos
creyentes como tu:

PRIMER PUNTO
oot s Tt
El significado de la frase: O )v\-l}'r-‘ ol 9 en el Sabio Coran es este:

con esta frase, la aleya indica y da las buenas noticias de que los hijos de los
creyentes que mueren antes de alcanzar la madurez permaneceran
perpetuamente como hijos eternos y amorosos en una forma merecedora del
Paraiso; que seran un medio eterno de felicidad en el abrazo de sus padres y
madres que van al Paraiso; que seran el medio de asegurarles a sus padres los
placeres méas dulces como hijos amorosos y carinosos; que todas las cosas
placenteras se encontraran en el Paraiso; que las afirmaciones de quienes dicen
que debido a que el Paraiso no es el lugar de reproduccién, no habra hijos
amorosos v carinosos no son correctas; y que ganar millones de afios de amor y
carino puro y sin dolores de hijos eternos en lugar de un corto tiempo como
diez anos de hijos amorosos mezclados con las penas de este mundo es una
A R

gran fuente de felicidad para los creyentes. d )v\.l}u OU-S )
SEGUNDO PUNTO



72 CARTAS

Una vez, un hombre estaba en prisién. Enviaron a uno de sus hijos
amorosos con él. El prisionero infeliz sufrié sus propios pesares y, ya que no
pudo hacer que su hijo estuviera cémodo, también sufrié6 por su dificultad.
Entonces el juez compasivo le envié un hombre a él con un mensaje que decfa:
“Por cierto este nifo es tuyo, pero él es mi stibdito y de mi pueblo. Lo tomaré y
lo cuidaré en un palacio delicado”. El hombre lloré angustiado. Dijo: “iNo te
daré a mi hijo que es mi fuente de consuelo!” Sus amigos le dijeron: “Tu dolor
no tiene sentido. Si te lamentas por tu hijo, él ird a un palacio espacioso v feliz
en lugar de este calabozo sucio, apestoso y angustiante. Si sufres por ti mismo y
estds buscando tu propio beneficio, si tu hijo se queda aqui, sufrirhs mucha
angustia vy dolor por las dificultades de tu hijo ademéas de tu beneficio dudoso y
temporario. Si va alli, serd mil ventajas para ti, sera la causa de atraccién de la
misericordia del rey y serd un intercesor para ti. El rey querrd que te encuentres
con él. Seguramente no lo enviard a la céarcel para que ti lo puedas ver; te
liberara a ti de la prisién, te convocara al palacio y te permitird encontrarte con
tu hijo alli. Con la condicibn que de tengas confianza en el rey y lo
obedezcas...”

Mi querido hermano, como esta comparacién, cuando los hijos de los
creyentes mueren como el tuyo se debe pensar como sigue: el nino era inocente
y su Creador es Compasivo y Generoso. Lo ha llevado ante Su mas perfecta
gracia y misericordia en lugar de mi crianza y compasién deficientes. Lo ha
liberado de la prisién dolorosa, calamitosa y dificil de este mundo y lo envié a
los jardines del Paraiso. iQué felicidad para el nifio! Si se hubiera quedado en
este mundo, quién sabe qué forma hubiese tomado. En consecuencia, no siento
pena por él, creo que es afortunado. Quedan los beneficios para mi mismo y no
me lamento por mi, ni me angustio ni siento pesar. Porque si se hubiera
quedado en el mundo, él hubiera asegurado diez anos del amor temporario de
un hijo mezclado con dolores. Si hubiera sido recto y si hubiera sido capaz en
cuanto a los asuntos del mundo, tal vez me hubiera ayudado. Pero con su
muerte, se ha vuelto como un intercesor que es el medio de diez millones de
afos del amor de un nifio en el Paraiso eterno y de la felicidad perdurable. Por
cierto, quien pierde un beneficio dudoso e inmediato y gana mil beneficios
ciertos y pospuestos no muestra dolor ni pesar, no grita desesperado.

TERCER PUNTO

El nino que murié era la criatura, la posesién, el siervo y, junto con
todos sus miembros, la obra de arte de un Creador Muy Compasivo y,
perteneciéndole a El, fue un amigo de sus padres, puesto temporariamente bajo
su supervision. El Creador hizo que el padre y la madre fueran siervos del hijo.
A cambio por sus servicios, El les dio una compasién agradable como salario
inmediato. Ahora, si como lo requieren la misericordia v la sabiduria, ese
Creador Compasivo, Quien tiene novecientas noventa y nueve partes de mil de
las que tiene el nino, te quita al nino y le pone fin a tu servicio, gritar con dolor
y desesperacién debido a esa Unica parte aparente frente al verdadero duefio
de las mil partes de una manera que parece una queja, no es apropiado de un
creyente; mas bien es apropiado de la gente negligente y extraviada.




CARTA DIECISIETE 73

CUARTO PUNTO

Si el mundo hubiera sido eterno, el ser humano tuviera que permanecer
en él eternamente y la separacién hubiera sido eterna; el pesar doloroso y la
congoja desesperante hubieran tenido algin significado. Pero ya que este
mundo es una casa de huéspedes, fuera donde fuera que el nino muerto se
haya ido, t4, y nosotros también, iremos. Ademas, esta muerte no es particular
a él, es una carretera general. Y, ya que la separacién no es para siempre, en el
futuro, tanto en el Reino Intermedio y en el Mas Alla, se encontrara con él.

W 3% .5 O . .
Debe decir, ‘\-U v—<—>=“. El se lo dio y El se lo quité.

2o ~

J > Jf Lgl-f' ‘\-U v‘-<->=5‘ y se debe ofrecer las gracias con paciencia.

QUINTO PUNTO

La compasién, una de las manifestaciones mas sutiles, bellas,
agradables y dulces de la misericordia Divina es un elixir luminoso. Es mucho
més directo que el amor pasional; rapidamente se convierte en un medio de
unién con Allah Todopoderoso. El amor metaférico v el amor mundanal se
transforman en verdadero amor con muchas dificultades y encuentran a Allah
Todopoderoso, pero la compasién ata a Su corazén de manera mas corta, pura
y sin dificultad. Tanto el padre como la madre aman a su hijo como al mundo
completo. Cuando se les quita a su hijo, si son afortunados y si son verdaderos
creyentes, giran sus rostros de este mundo y encuentran al Verdadero
Otorgador de Bendiciones. Dicen: “Ya que este mundo es transitorio, no vale el
apego del corazén”. Donde sea que el hijo haya ido, se apegan a ese lugar y
alcanzan un estado altamente espiritual. La gente negligente y extraviada esta
privada de la felicidad vy de las buenas noticias de estos Cinco Puntos. Puedes
ver de lo siguiente qué dolorosa es su situacion: una mujer vieja ve a su Gnico
hijo amoroso que lo ama en la agonia de la muerte y porque imagina que el
mundo es eterno y como resultado de su negligencia y extravio, cree que la
muerte es inexistencia y separacién eterna. Piensa en él en la tierra de su tumba
en lugar de su cama suave, y debido a su negligencia o extravio, no piensa en
el Paraiso de misericordia y en el cielo de bendicién del Mas Compasivo de los
Compasivos; puedes ver por comparacién qué pesar y dolor desesperante sufre
ella. Mientras la fe y el Islam que son el medio de la felicidad tanto en este
mundo como en el Otro le dice al creyente: su Creador Compasivo tomara a tu
hijo que esta en la agonia de la muerte desde este mundo fugaz y lo llevara al
Paraiso. Lo hara tanto un intercesor para ti y un nifio eterno. La separacién es
temporaria, no te preocupes, di:

Dty ) B A )%l SO
y sopdrtalo con pacien/cia.
]
Said Nursi



Garfa Dieciocho

o - }‘“/}‘l o -, © °'/ E PN ] o
o tow cgm-gw/;ddw Oy aslew L

. e

[Esta carta consiste de los ‘Tres Asuntos Importantes’.]

EL PRIMER ASUNTO IMPORTANTE

Los eviiyas famosos como Muhyi'l-Din al-'Arabi (que su misterio sea
santificado), el autor de al-Futuhat al-Makkiva, y Sayyid 'Abd al-Karim (que su
misterio sea santificado), el autor del libro de un reconocido libro intitulado
Insan-i Kamil, hablan de los siete niveles del globo terrdqueo y la tierra blanca
detrés de la montafia ‘Kaf y cosas extranas que en Futuhat se llaman
‘mashmashiya’. Ellos dijeron que las vieron. ¢Esto es verdad? Pero estos lugares
no existen en la tierra. Ademas, estas cosas que dicen no se aceptan en la
geografia y la ciencia. Y si no son verdad, écémo pueden ser eviivas? ¢Cémo
puede la gente que dice cosas contrarias a la realidad v a lo que ocurrié en este
camino ser ‘gente de realidad’?

La Respuesta: Son gente de la verdad y la realidad. También son
evliyas y quienes atestiguan las realidades. Vieron correctamente lo que vieron,
pero ya que no fueron correctos en las declaraciones que hicieron mientras
estaban en el estado de iluminacién y testimonio, que no se comprende, y en
sus interpretaciones de sus visiones, que fueron como suefios, fueron
parcialmente incorrectos. La gente de descubrimiento, iluminacién y testimonio
de ese tipo no puede interpretar sus propias visiones mientras estdn en ese
estado, tal como una persona no puede interpretar su propio sueno mientras lo
suefa. Quienes pueden interpretarlos son los eruditos exigentes del legado de la
profecia, llamados ‘los purificados’. Por cierto, cuando se elevan al rango de ‘los
purificados’, la gente de descubrimiento, illuminacién y testimonio de ese grupo
comprende sus errores a través de la guia del Coran y de la Sunna, y los
corrigen; y también ellos los corrigieron.

Escucha esta historia que esta4 en forma de comparacién e ilustraré esta
verdad. Es asi:

Una vez, habia dos pastores que estaban entre quienes se acercan a la
realidad con sus corazones. Ordefaron a sus ovejas en una cubeta de madera y
pusieron la cubeta a un lado. Pusieron su pipa de pastoreo sobre la cubeta,
luego uno de ellos se estiré y se quedé dormido. Durmié un rato. El otro pastor
lo estaba observando atentamente cuando vio que algo como una mosca salié
de la nariz del hombre que dormia, miré la cubeta de leche, entré a la pipa por
uno de los extremos y salié del otro, luego desaparecié en un agujero debajo de
un arbusto. Poco tiempo después, la cosa salié otra vez, pasé por la pipa del
pastor, entré en la nariz del hombre dormido y éste se desperté. Exclamo:
“ITuve un sueno extraordinario!” Su amigo respondié: “Que Allah haga que de
esto surja algo bueno. ¢Qué fue?”. El otro hombre dijo: “Vi un mar de leche



CARTA DIECIOCHO 75

que se extendia sobre lo que era un extrano puente. La parte superior del
puente estaba cerrada y tenia ventanas. Pasé a través del puente. Vi una tumba
de robles cuyas cimas estaban senaladas. Debajo de ellos habia una cueva;
entré y vi un tesoro lleno de oro. ¢Cémo puede interpretarse esto?”

Su amigo alerta le dijo: “El mar de leche que viste era esta cubeta de
madera y el puente, nuestra pipa de pastor. Los robles sefialados eran este
arbusto, mientras la cueva era este agujero pequeno. Toma el pico y te
mostraré el tesoro”. Trajo el pico y cavaron debajo del arbusto y alli
encontraron suficiente oro como para hacerlos présperos en este mundo.

Asi, lo que el hombre que dormia soii6 era cierto, y lo que vio, correcto,
pero por no comprender mientras dormia y por no tener derecho a interpretar
el sueno, no pudo distinguir entre el mundo fisico v el mundo inmaterial y sus
afirmaciones eran parcialmente equivocadas; dijo: “Vi un mar realmente fisico”.
Pero ya que el hombre que estaba despierto pudo distinguir entre el mundo
fisico v el Mundo de las Similitudes, tenia derecho a interpretar el sueno; dijo:
“Lo que vistes en el sueno era correcto, pero no era un mar real; nuestra cubeta
de leche apareci6 en tu imaginacién como un mar y nuestra pipa era un puente
y asi”. Eso significa que el mundo fisico y espiritual tiene que distinguirse uno
de otro. Si se combinan, las afirmaciones parecen equivocadas.

Por ejemplo, tienes una habitacién pequena de cuatro paredes que
estan cubiertas por cuatro espejos grandes. Cuando entras, ves la pequena
habitacién tan amplia como una gran arena. Si dices: “Veo mi habitacién tan
grande como una amplia arena”, lo que dices es correcto. Pero si afirmas: “Mi
habitacién es tan grande como una amplia arena”, estarias equivocado, porque
estas confundiendo el Mundo de las Similitudes con el mundo real.

Asi, no habiéndolos pesado en las balanzas del Libro v de la Sunna,
algunas personas de las descripciones de iluminacién de los siete niveles del
globo terrdqueo no comprenden sélo su estado fisico desde el punto de vista
geogréfico. Por ejemplo, dijeron que uno de los niveles de la tierra es la de los
genios y demonios y que tiene una amplitud de miles de afnos. Mientras que
aquellos niveles extranos no estan situados en nuestro globo terrdqueo, que se
puede viajar en uno o dos anos. Pero si creemos que el globo terrdqueo es
como una semilla de pino en el Mundo de Significado, el Mundo de Similitudes,
el Reino Intermedio vy el Mundo de los Espiritus, la similitud del arbol que se
formaria de ella seria como un enorme pino en relacién a la semilla. Asi, en sus
viajes espirituales, algunos testigos han visto algunos de los niveles de la tierra
en el Mundo de Similitudes como extremadamente extensivos; los han visto
estirarse sobre una distancia de miles de anos. Lo que vieron fue correcto, pero
porque, en apariencia, el Mundo de Similitudes se asemeja al mundo fisico,
vieron que los dos mundos se mezclaban y los interpretaron asi. Cuando
regresaron al mundo de la sobriedad, ya que carecian de equilibrio v ya que
escribieron exactamente lo que atestiguaron, se ha considerado contrario a la
realidad.

Tal como las similitudes de un gran palacio y un gran jardin se sitian en
un espejo pequeno, asi también las similitudes y las realidades inmateriales de
la extensién de miles de anos se sitGan a un afio de distancia del mundo fisico.




76 CARTAS

Conclusion: Se entiende de este asunto que el nivel de ‘testimonio’ es
mucho més inferior al de la fe en lo Oculto. Es decir, las iluminaciones
incomprensibles de algunos de los evliyas que confian sélo en el ‘testimonio’ no
alcanzan a las afirmaciones sobre las verdades de la fe de los eruditos
purificados y exigentes, que son las personas del legado de la profecia y quienes
confian en el Coran y la Revelacién, no en el ‘testimonio’, que son sobre lo
Oculto, pero licidos, abarcativos y correctos. Es decir, el equilibrio de toda la
iluminacién, todos los estados mentales, todas las visiones y todos los
testimonios son el Libro y la Sunna. Y sus criterios son los principios sagrados
del Libro y de la Sunna y las reglas de los eruditos purificados y exigentes.

SEGUNDO ASUNTO IMPORTANTE

Pregunta: Mucha gente considera que la Unidad de la Existencia es la
estacién mas elevada. Pero el camino de la Unidad de la Existencia de esta
forma no se vio explicitamente en los Compaferos y principalmente en los
Cuatro Califas Bien Guiados, que estaban al nivel de ‘la cercania méas grande’ o
en los Imédmes de la Familia del Profeta y principalmente las cinco ‘Personas del
Manto’ o los grandes intérpretes de la Sharia y la generacién que sigui6 a los
Comparieros y principalmente a los fundadores de las cuatro Escuelas de
Jurisprudencia. Entonces, ¢quienes surgieron después de ellos avanzaron mas
que ellos? ¢Encontraron una carretera mejor por donde proceder?

La Respuesta: iQue Allah no lo permita! Nadie en absoluto tiene la
habilidad de avanzar méas que aquellos purificados que eran las estrellas y los
herederos mas cercanos al Sol de la Profecia; la carretera es suya, por cierto.

En cuanto a la Unidad de la Existencia, es un camino y un estado, pero
es un nivel deficiente. Sin embargo, por ser placentero y agradable, la mayoria
de quienes han alcanzado ese nivel en sus viajes espirituales no lo han querido
abandonar; han permanecido alli y creido que es el dltimo nivel.

Asi, si quien toma este camino es un espiritu que estd despojado de
materialidad e intermediarios y ha quitado el velo de las causas y estd inmerso
en un estado de testimonio, entonces una unidad de existencia experiencial —
que no pertenece al conocimiento — que no surge de la Unidad de la
Experiencia sino de la Unidad del Testimonio, puede otorgarle cierto alcance,
una estacién espiritual. Incluso puede alcanzar el nivel de negar el universo en
nombre de Allah. Pero si se sumerge en las causas y se preocupa por la
materialidad, el término Unidad de la Existencia puede ir tan lejos como el
significado de negar a Allah en nombre del universo.

Si, la gran carretera es la carretera de los Companeros, quienes los

2R - - 0 -
T -0, A w”
siguieron, y los Purificados. Su regla universal es: b ;QMY\ d‘i > v
-] e

28 s
segin el sentido de: ;u—& j\-l-l«f ung Allah Todopoderoso no tiene

P

absolutamente nada que se Le parezca. Estd absolutamente maés alla de ser
abarcado en lugar o clase y de ser dividido en partes. Su relacién con los seres
es la Creatividad. Los seres no son imaginaciones o delusiones como dijeron
quienes siguen el camino de la Unidad de la Existencia. Las cosas visibles



CARTA DIECIOCHO 77

también son obras de Allah Todopoderoso. Todo no es ‘El’, todo es ‘de EI.
Porque los eventos no pueden ser eternos. Haremos comprender este asunto
con dos comparaciones:

La Primera: Por ejemplo, hay un rey. A través de su nombre de Juez
Justo, él tiene un Ministerio de Justicia que muestra la manifestacién de ese
nombre. Otro de sus nombres es Califa y la Oficina del Sheik del Islam y la
institucién académica son las manifestaciones de ese nombre. El también tiene
el nombre de Comandante en Jefe, a través del cual en todas las oficinas del
ejército muestra actividad; el ejército es la manifestacién de ese nombre. Ahora,
si alguien tuviera que aparecer y dijera: “El rey es sélo el Juez Justo, no tiene ni
oficina ni ministerio més que la justicia”, entonces se deberian aplicar los
atributos v estados de los eruditos religiosos en la Oficina del Sheik del Islam -
no en verdad sino en teoria — a los oficiales del Ministerio de Justicia; una
Oficina del Sheik del Islam secundaria y sombria tendria una existencia
imaginaria dentro del Ministerio de Justicia real. Y nuevamente de modo
hipotético, las transacciones y los estados de la Oficina del Ejército seria
imaginaria en los oficiales de los jueces, una Oficina del Ejército irreal se
imaginaria alli y asf sucesivamente. Y entonces, en esta situacién, el verdadero
nombre del rey y la verdadera soberania es el nombre de Juez Justo y su
soberania en el Ministerio de Justicia. Sus nombres de Califa, Comandante en
Jefe y Sultdn no son reales sino hipotéticos. Sin embargo, la naturaleza del
reinado y la realidad de la soberania demandan a todos los nombres en
realidad. Y los nombres reales requieren y necesitan oficinas reales.

Asi, la soberania de la Divinidad necesita realmente numerosos

Nombres sagrados como Misericordioso, Proveedor, Otorgador, Creador,
Hacedor, Munificente y Compasivo. Y esos Nombres verdaderos requieren
espejos reales. Ahora, ya que la gente de la Unidad de la Existencia dice:
% Y 3553 Yreduce la realidad de los seres al nivel de imaginacién. Los
Nombres de Allah Todopoderoso de Necesariamente Existente, Existente, Uno
y Unico tienen verdaderas manifestaciones y esferas de aplicacién. Por cierto, si
sus espejos y esferas de aplicaciéon no fueran reales y fueran imaginarios e
inexistentes, no los danaria. Y tal vez si no hubiera ningtn color de existencia
en el espejo de la verdadera existencia, serian méas puros y mas brillantes, pero
las manifestaciones de los Nombres como Misericordioso, Proveedor,
Dominante, Convincente y Creador no serfa real, serfan hipotéticos. Sin
embargo, esos Nombres son realidades como el Nombre de Existente, no
pueden ser sombras; son esenciales, no secundarios.

Asi, los Companeros y los grandes mterpretes de la Sharia y los Imames

de la Familia del Profeta dijeron: ML’ ;LMY\ bv— Allah Todopoderoso

tiene una manifestacién a través de Sus Nombres en realidad. A través de Su
creatividad, todas las cosas tienen una existencia temporaria. Por cierto, en
relacién a la existencia del Necesariamente Existente, su existencia es una
sombra extremadamente débil e inestable, pero no es imaginacién, no es



78 CARTAS

locura. Allah Todopoderoso le da existencia a través de Su Nombre de Creador
y El continta esa existencia.

Segunda Comparacién: Por ejemplo, sobre las cuatro paredes de esta
casa hay cuatro espejos de cuerpo entero. Sin importar cuanto se describa a la
casa junto con los otros tres espejos en todos los espejos, cada uno sostiene las
cosas en si mismo segln su propia composicién y color; es como la similitud de
la casa particular a si misma. Ahora, dos hombres entran en la casa. Uno de
ellos mira hacia uno de los espejos y dice: “Todo esta dentro de éI”. Cuando
escucha de los otros espejos e imagenes dentro de ellos, aplica lo que oye a una
esquina diminuta del espejo cuyos contenidos son sombras duplicadas, cuya
realidad se ha encogido y ha cambiado. También dice: “Lo veo asi, en cuyo
caso la realidad es asi”. El otro hombre le dice: “Si, lo ves asi y lo que ves es
verdad. Pero realmente la verdadera forma de la realidad no es asi. Hay otros
espejos ademés del que tG miraste; no son la sombra de las sombras ni es tan
diminuta como tu la viste”.

Y entonces, cada uno de los Nombres Divinos requiere de un espejo
diferente. Y, ya que Misericordioso y Proveedor, por ejemplo, son reales y
fundamentales, requieren ser merecedores de ellos quienes necesitan sustento y
compasion. Tal como Misericordioso requiere de seres reales con espiritu
necesitados de sustento en el mundo real, asi también, el Compasivo requiere
de un Paraiso que es asi de real. Si sélo los Nombres de Existente,
Necesariamente Existente y Unico de Unidad se consideran como reales y los
otros Nombres se consideran como sombras dentro de ellos, es una especie de
injusticia hacia aquellos otros Nombres.

Es debido a este misterio que la gran carretera es seguramente la
carretera de los Companeros, los Purificados, los Imémes de la Familia del
Profeta, y los grandes intérpretes de la Sharia y fundadores de las cuatro
escuelas de jurisprudencia, que poseen ‘la cercania méas grande’ y fueron
directamente la primera clase de los estudiantes del Coran.

LS L e e el o 9 d e Y s

- o P
0 - Y A

< & .06 . . 087 o Ao - /0///}:?0. 4
O RO VSRtV H N PR TR (R PN Ufyu,)

LGB

5ol G Gl 2 e e L e Ll

I - 0 o -
) \
N2eor ] Ao
= -
-



CARTA DIECIOCHO 79

TERCER ASUNTO

Un asunto importante que no se resuelto con la filosoffa y la razén.
P R e o, T
Gp W F ol BT e U

Pregunta: ¢Cudl es la razén y la sabiduria en la actividad
asombrosamente interminable del universo? ¢Por qué estos seres efimeros no se
detienen sino que constantemente cambian y se renuevan?

La Respuesta: Explicar la sabiduria de esto requeriria mil paginas. Y
entonces dejaremos a un lado una explicacién detallada y exprimiremos un
resumen extremadamente breve de ello en dos paginas.

Si una persona realiza una funcién natural o un deber social y trabaja
con entusiasmo para hacerlo, quien lo observe detenidamente por cierto
comprenderd que hay dos cosas que lo hacen realizar esa tarea:

La Primera son los beneficios, los frutos y las ventajas que resultan de la
tarea, que se llaman ‘propésito y resultado’.

La Segunda: Hay un amor, un deseo, un placer, que hacen que la tarea
se realice con entusiasmo y éstos se llaman ‘causa y razén necesarias’.

Por ejemplo, comer comida; el placer y el anhelo que surgen del apetito
conduce a la gente a comer y después, el resultado de comer es alimentar al

o & - o

cuerpo y perpetuar la vida. Del mismo modo: &l&w ‘_}i;-“ j\-l-B basada en

dos tipos de los Nombres Divinos, la actividad interminable, increible y
asombrosa del universo es para dos instancias vastas de sabiduria, cada una de
las cuales es también infinita:

La Primera: Los Méas Bellos Nombres de Allah Todopoderoso tienen
incalculables tipos de manifestaciones. La variedad de criaturas surge de la
variedad de manifestaciones. Los Nombres requieren ser manifestados de forma
permanente; es decir, quieren mostrar sus bordados; es decir, quieren ver y
mostrar las manifestaciones de sus bellezas en los espejos de sus bordados; es
decir, quieren a cada instante renovar el Libro del Universo y los escritos de los
seres; es decir, necesitan escribir de nuevo significativa y recurrentemente y
mostrar cada escrito para el estudio vy la mirada de la Esencia Méas Pura y
Sagrada, el Unico significado, asi como también a todos los seres concientes;
requieren que cada escrito sea leido.

La Segunda Razén e Instancia de Sabiduria: Tal como la actividad en
las criaturas surge de un apetito, un deseo, un placer v hay un placer definitivo
en toda la actividad, méas bien, toda la actividad es un tipo de placer; asi
también, de un modo adecuado y una forma apropiada a Su autosuficiencia
esencial y absoluta riqueza y de una manera adecuada a Su perfeccién
absoluta, el Necesariamente Existente tiene una compasién sagrada ilimitada y
un amor sagrado infinito. Y El tiene un fervor sagrado ilimitado que surge de
esa compasién sagrada v amor sagrado y una felicidad sagrada interminable
que surge de ese fervor sagrado vy, si se puede decir, un placer sagrado infinito
que surge de la felicidad sagrada. Y propio de ese Misericordioso y Compasivo,
hay, si se permite el término, una gratificacién sagrada ilimitada y un orgullo



80 CARTAS

sagrado infinito que surgen del sentimiento ilimitado de compasién que surge
del placer sagrado, de la gratificacién sagrada y del orgullo que surge de la
gratitud y las perfecciones de las criaturas que resultan de sus habilidades que
surgen del potencial al real y de su desarrollo dentro de la actividad de poder.
Son éstos los que necesitan de manera ilimitada una actividad ilimitada.

Asi, es debido a la filosofia y la ciencia que no conocen esta sutil
instancia de sabiduria que han confundido a la Naturaleza inconsciente, la
casualidad ciega y las causas sin vida en esta actividad absolutamente sabia, Gtil
y perceptiva y, cayendo en la oscuridad del extravio, han sido incapaces de
encontrar la luz de la realidad.

/. 2% & R ,uJuf Q:Ju f

z
-
P2 P

GG G et B Ll s 3 Ak D'Cji)uj

-

°
£ oo~

5 s Sl 0 s SBES b s e 1L (e 130
Bl 5 0N 5 Gl G T

S0 s

Said Nursi



Ra Carfa Diecinueve

Este tratado declara mas de trescientos milagros. Como declara el milagro
de la profecia de Muhammad, también éste es en si mismo una maravilla de
ese milagro. Se volvié un fenémeno en tres o cuatro especies.

PRIMERO: Aunque tiene mas de cien péginas y estd basado en los
Hadices y narraciones, se escribié de una forma inusual en las montanas y en
el campo, completamente de memoria y sin referirse a ningln libro. Se
completd, ademaés, en unos pocos dias trabajando dos 6 tres horas por dia, en
un total de doce horas.

SEGUNDO: A pesar de su extensién, este tratado no aburre a quienes lo
escriben ni pierde nada de su encanto ante los ojos del lector. De hecho, ha
hecho surgir tal entusiasmo, hasta en algunos escribas indolentes, que incluso
en estos estresantes y dificiles tiempos se han escrito en un afo en este poblado
un ntimero tal de copias a mano que llegan a setenta. Aquellos conscientes de
la distincién de este tratado concluyeron que deber ser una maravilla que
proviene del milagro de su Mensaje.

TERCERO: En las copias escritas a mano por nueve escribas, incluyendo
una inexperimentada e inconsciente de fawafug, también fue antes de que
notdaramos el fenémeno de las palabras referidas al Profeta (PyB) se
encontraron encuadradas de manera no intencionada una debajo de la otra a
lo largo del tratado. Pasa lo mismo en la Quinta Parte respecto a las palabras
que se refieren al Coran. Los que son imparciales no veran este tawafuqg, como
una mera coincidencia, sino que, por el contrario, lo apreciardn como una
senal maravillosa y misteriosa derivada del milagro de su Mensaje. Los
fundamentos explicados al principio de este tratado son muy importantes. Los
Hadices relatados en él son todos auténticos, de acuerdo con los Narradores, e
informan el fenémeno méas arraigado concerniente a su Mensaje. Para
enumerar las virtudes de este tratado, seria necesario otro de la misma
longitud. Por lo tanto, invitamos a los que deseen descubrir sus virtudes al
leerlo.

Said Nursi

[UN RECORDATORIO: En esta obra, he relatado muchos Hadices a pesar de no tener
libros de Hadices como referencia. Si hay errores en la redaccién de los Hadices, les ruego
que los corrijan o que los consideren como paréafrasis de los Hadices. Porque, segin la
opinién que prevalece, “relatar los significados de los Hadices esté permitido”, en cuyo caso
el narrador pone el significado del Hadiz en sus propias palabras. Ya que este es el caso, los
Hadices con posibles errores de redaccién deberian considerarse como paréfrasis.]



Ros Milagros de
j&ﬁuhamma&l PoB

- Jw/Jy“'a :ﬁ;l} z‘/ij 4?:"\:’

w\“ J'G')Q‘J u>=5‘ B sl T sl
CS\/ ...A.lj\_l_iju\.\.&.@.m 4\.1.5\.: &f}dﬂf

[Ya que las Palabras Diecinueve y Treinta y Uno relacionadas a la Misién
Profética de Muhammad (PyB) lo comprueban con evidencia certera,
asignamos la verificacién de ese aspecto del tema a esas Palabras. Como un
complemento de ellas, aqui sélo sefialamos, en Diecinueve Senales, algunos de
los destellos de dicha gran verdad]

PRIMERA SENAL SUTIL

El Dueno y Senor del universo por cierto hace todo con conocimiento,
dispone de todos los asuntos con sabiduria, dirige todo a la perfeccién, trata
todo con sumo conocimiento y ordena todo con voluntad y con instancias de
sabidurfa, propédsito y beneficios que son evidentes. Ya que, entonces, Quien
crea sabe, por cierto Quien sabe hablara. Ya que El hablara, por cierto les
hablard a quienes poseen conciencia y pensamiento, y a quienes comprenderan
Su discurso. Ya que él le hablard a quienes poseen pensamiento, por cierto le
hablard al méas perfecto de la humanidad v a quien es méas merecedor del
discurso. Ya que él les hablara a quienes son mas perfectos, mas merecedores
del discurso, mas elevados en su moralidad y quienes guiaran a la humanidad,
por cierto que le hablard a Muhammad, quien, como sus amigos y enemigos
atestiguan, tiene la mas elevada habilidad y moralidad, a quien le obedece un
quinto de la humanidad, a cuya regla espiritual la mitad del mundo se ha
sometido, con el resplandor de cuya luz el futuro de la humanidad se ha



CARTA DIECINUEVE 83

iluminado por trece siglos, por quien los creyentes, el segqmento luminoso de la
humanidad, renuevan cinco veces al dia el juramento de alianza, por cuya
felicidad rezan, por quien invocan las bendiciones de Allah y tienen admiracién
y amor en sus corazones. Por cierto, El le hablara a Muhammad (PyB) v en
verdad lo ha hecho; El lo haré Profeta, y en verdad lo ha hecho; El lo hara la
guia para el resto de la humanidad, y en verdad lo ha hecho.

SEGUNDA SENAL SUTIL
El Méas Noble Mensajero de Allah (PyB) declaré su misién profética, y le
present6é a la humanidad un decreto como el Coran de Poderosa Estatura v
tantos milagros manifiestos que llegan a mil, segtn los eruditos. Que ocurrieran
esos milagros enteramente es tan cierto como el hecho de que él mismo se
declaré profeta. De hecho, como lo muestran las palabras de los incrédulos més
obstinados citadas en varias partes del Sabio Corén, ni siquiera ellos pudieron
negar que esos milagros hayan ocurrido, pero sélo los consideraron — ique Allah
no lo permita!l — hechicerfa, para estar satisfechos consigo mismos, o para
enganar a sus seguidores.
Los milagros de Muhammad (PyB) tienen la certeza de la confirmacién
por el consenso del cien por ciento. El milagro es la confirmacién por el Creador
del cosmos de su declaracién de la profecia; tiene el efecto de las palabras:

PRl

-~
~9J)2 Imagina que dijiste en la asamblea de un gobernante, mientras él te

observaba: “El gobernante me asigné tan o cual puesto”. En un momento en
que te pidieron una prueba de tu afirmacién, la palabra “Si” dicha por el
gobernante te apoyaria lo suficiente. O, si el gobernante cambiara su practica y
actitud usual por tu pedido, esto confirmarfa tu afirmacién incluso mas certera y
definitivamente que la palabra “Si”.

Del mismo modo, el Noble Mensajero (PyB) afirmé: “Soy el enviado del
Creador del universo. Mi prueba es que El cambiara Su orden inquebrantable
ante mi pedido y mi oracién. Ahora miren mis dedos. El hace que fluyan como
una fuente con cinco grifos. Miren la luna: con un gesto de mi dedo, El la divide
en dos. Miren ese arbol: para afirmarme y atestiguar por mi, se mueve y se
acerca a mi. Miren esta comida: a pesar de que es apenas suficiente para dos o
tres personas, satisface a doscientas o trescientas”. El también demostr6 cientos
de milagros similares.

Sin embargo, las evidencias de la veracidad de este Ser y las pruebas de su
profecia no estan restringidas a sus milagros. Todas sus obras y actos, sus
palabras y comportamiento, su conducta moral y sus modales, su caracter y
apariencia demuestran a los que estan atentos su veracidad y seriedad. Por
cierto, mucha gente como 'Abdallah ibn Salam, el famoso erudito de los Hijos
de Israel, creyé con sélo verlo, y dijo: “iNo hay ninguna mentira que se pueda
esconder en este rostro, ni ningn fraude que se pueda encontrar en él!”

A pesar de que muchos eruditos han investigado el asunto, han concluido
que las pruebas de la misién profética de Muhammad (PyB) y sus milagros



84 CARTAS

suman aproximadamente mil, hay miles, tal vez cientos de miles, de pruebas de
su profecia. Y cientos de miles de personas con diversas opiniones han
afirmado su profecia en la misma cantidad de maneras. El Sabio Coran solo
demuestra mil pruebas de su profecia, ademas de sus propios cuarenta aspectos
milagrosos.

Ya que la profecia es un fenémeno de la humanidad, y cientos de miles de
individuos que afirmaron la profecia y realizaron milagros vivieron y se
murieron, por cierto la profecia de Muhammad es superior a todos los demaés.
Porque cualquier evidencia, cualidad y atributo hecho por los profetas y sus
tratamientos a sus comunidades como Jests y Moisés (la paz sea con ellos) que
se conozca como los profetas y fueron los medios de sus profecias, todos fueron
incluidos de la forma maés perfecta y abarcativa por Muhammad (PyB). Y ya
que las causas y los medios de la autoridad profética estuvieron perfectamente
presentes en la persona de Muhammad, su autoridad se encontraria en él con
mas certeza que en todos los demas.

TERCERA SENAL SUTIL

Los milagros del Mas Noble Mensajero (PyB) fueron extremadamente
variados. Ya que su profecia fue universal, fue distinguido con milagros que se
relacionaron a casi todas las especies del universo. Tal como el teniente
supremo de un reconocido gobernante, que llega con diversos regalos a una
ciudad donde viven varios pueblos, serd bienvenido por un representante de
cada pueblo, quien lo aclama y le da la bienvenida en su propio idioma; asi
también cuando el supremo Teniente del Monarca de la Eternidad honré al
universo al llegar como un enviado para los habitantes de la tierra, y trajo
consigo la luz de la verdad vy los regalos espirituales enviados por el Creador del
universo, que estaban conectados con las verdades de todo el universo, cada
especie de la creacién — desde el agua, las rocas, los arboles, los animales y los
seres humanos hasta la luna, el sol y las estrellas — cada uno le dio la bienvenida
y aclamé su profecia, cada uno en su propio idioma, y cada uno portando uno
de sus milagros.

Ahora se necesitaria un trabajo voluminoso para mencionar todos sus
milagros. Como los eruditos puntillosos e investigadores han escrito muchos
volimenes en relacién de las pruebas de su profecia, aqui senalaremos
brevemente sélo las categorias generales en las que entran los milagros que son
definitivos y aceptados como reportes precisos.

Las evidencias de la profecia de Muhammad (PyB) entran en dos
categorias principales:

La Primera se llama irhasat e incluye los eventos paranormales que
sucedieron en el momento de su nacimiento, o antes de su misién profética.

El Segundo grupo pertenece a todo el resto de las evidencias de su
profecia, y contiene dos subdivisiones:

La Primera es la de aquellas maravillas que se manifestaron después de su
partida de este mundo para afirmar su profecfa, v La Segunda, es la que
aquellas que se exhibieron durante la época de felicidad de su profecia. Esta
dltima también tiene dos partes:



CARTA DIECINUEVE 85

La Primera, las evidencias de su profecia que se manifestaron en su propia
personalidad, su ser interno y externo, su conducta moral y sus perfecciones. La
Segunda, los milagros manifestados en el mundo exterior. A su vez la ultima
parte, también tiene dos ramas:

Una, las que se refieren al Coran y la espiritualidad, la Otra, las que se
relacionan a la materialidad y al universo. Esta dltima rama nuevamente se
divide en dos categorias:

La Primera involucra los sucesos paranormales que ocurrieron durante
su misién tanto para romper la obstinacién de los incrédulos, o para aumentar
la fuerza de la fe de los creyentes. Esta categoria tiene veinte tipos diferentes,
como la divisién de la luna, el fluir del agua de sus dedos, el satisfacer a una
gran cantidad de personas con poca comida, y el habla de los arboles, las rocas
y los animales. Cada uno de estos tipos tiene también muchas instancias, y asi
tiene, en significado, la fuerza de la confirmacién por consenso. En cuanto a La
Segunda categoria, incluye eventos que pertenecian al futuro que ocurrieron
como él lo habia predicho bajo las instrucciones de Allah. Ahora, comenzando
por la ltima categorfa, resumiremos una lista de ellos.

CUARTA SENAL SUTIL

No hay limites de los reportes que el Mas Noble de los Mensajeros de Allah
(PyB) dio en relacién a lo Oculto a través de la instruccién del Omnisapiente de
lo Oculto. Como hemos mencionado los tipos de estos reportes en la Palabra
Veinticinco, que es sobre los milagros del Coréan, y al grado de explicados y
demostrados, ahora le ofrecemos a esa Palabra la explicacién de la informacién
que él dio en relacién a lo Oculto sobre las épocas pasadas y los profetas
anteriores, asi como también sobre las verdades relacionadas a la Divinidad, al
universo y al Méas Alla, y senalaremos algunas de sus muchas noticias correctas
en relacién a sus Companeros, su Familia y su comunidad. Pero primero, para
una comprensién total del tema, estableceremos Seis Principios a modo de
introduccién.

PRIMER PRINCIPIO:Todos los estados y actos del Noble Mensajero (PyB)
dieron testimonio de su veracidad y profecia, pero no todos ellos tenian que ser
milagrosos. Porque Allah Todopoderoso lo envié en forma de ser humano para
que pueda ser la guia y el lider de los seres humanos en sus asuntos sociales, v
en los actos y obras por medio de los que se obtiene la felicidad en ambos
mundos; y para que él pudiera revelarles a los seres humanos las maravillas del
arte Divino v Su poder de disposicién que subyacen en todo lo que ocurre y
son evidentemente habituales, pero en realidad son milagros del poder Divino.
Si, entonces, él hubiera abandonado el estado humano en sus actos y se
hubiera vuelto extraordinario en todos los aspectos, no hubiera podido ser un
lider, ni haber instruido a los seres humanos con sus actos, estados y conducta.
El fue, por cierto, honrado con fenémenos paranormales para demostrar su

¥ Desafortunadamente, no pude escribir como habia sido mi intencién. Sin poder elegir, escribi como mi
corazén me dicté v no pude ajustarme por completo al orden de esta clasificacion.



86 CARTAS

profecia a los incrédulos obstinados, y de vez en cuando realizé milagros segiin
surgia la necesidad. Pero sus milagros nunca ocurrieron de manera demasiado
obvia como para haber obligado a todos a creer, ya sea voluntariamente o no.
Porque, segtin el propésito de los exdmenes y las pruebas que el ser humano
debe pasar, el camino debe mostrarsele sin privarlo de su libre elecciéon: la
puerta de la inteligencia debe permanecer abierta y su libertad no debe ser
arrebatada de sus manos. Pero si los milagros hubieran ocurrido de forma tan
evidente, la inteligencia no hubiera tenido eleccién; Abu Yahl hubiera creido
como lo hizo Abu Bakr, el carbén hubiera valido lo mismo que los diamantes, y
no hubiera quedado ningln propdsito para las pruebas y la aceptacién por
eleccion.

Es una fuente de asombro que mientras miles de personas de distintos
caracteres creyeron al observar uno solo de sus milagros, una sola prueba de su
profecia, o una palabra suya, o al meramente ver su rostro, algunos
desdichados hoy en dia se extravian, como si aquellas miles de pruebas de su
profecia no fueran evidencia suficiente, a pesar de que todas ellas han llegado a
nosotros a través de la transmision auténtica y con pruebas ciertas, y han hecho
que muchos miles de eruditos, pensadores exigentes y distintas personas
aceptaran la fe.

SEGUNDO PRINCIPIO:El Mas Noble Mensajero de Allah (PyB) es un ser
humano; por lo tanto él actia como un ser humano. También es un mensajero
y profeta, v con respecto a su profecia, es un intérprete y un enviado de Allah
Todopoderoso. Su misién profética se basa en la Revelacién, que es de dos
tipos:

El Primero es la Revelacion explicita. En este caso, el Noble Mensajero es
meramente un intérprete y un anunciador, que no comparte en el contenido. El
Coréan y algunos Hadices Sagrados se incluyen en este tipo de Revelacién.

El Segundo es la Revelacién implicita. La esencia y el resumen de esto
también se basan en la Revelacién o inspiracién, pero su explicacién y
descripciéon se dejaron para el Mensajero. Cuando él explicé y describié esa
Revelacién, a veces él nuevamente confiaba en la Revelacién, o en la
inspiracién y otras hablaba en términos de su propia comprensién. Y, cuando
recurria a su propia interpretacién, se basaba en la poder de percepcién
otorgado a él en nombre de su misién profética, o hablaba como un ser
humano y segln al uso, costumbre y nivel de la comprensién comtn.

Asi, todos los detalles de todos los Hadices no necesariamente derivan de
la revelacién pura, ni deberian considerarse las elevadas marcas de su profecia
en sus pensamientos y transacciones como se requieren de su participacién en
el estado humano. Ya que algunos eventos les fueron revelados de forma breve
y absoluta; él mismo las describi6 a la luz de su percepcién y segin la
comprensién comun, las metéaforas y alusiones de sus descripciones a veces
pueden necesitar explicacién, o incluso interpretacién. Existen, por cierto,
algunas verdades que la mente humana puede captar sélo por medio de una
comparacién. Por ejemplo, una vez, en presencia del Profeta, un ruido fuerte se
escuchd. El Profeta dijo: “Este es el ruido de una roca que ha estado cayendo



CARTA DIECINUEVE 87

durante setenta anos v ahora ha llegado a las profundidades mas bajas del
Infierno”. Una hora mas tarde llegé la noticia de que un famoso embustero que
recientemente habia cumplido setenta afios habia muerto e ido al Infierno, asi
explicando el evento que el Profeta habia descrito por medio de una
comparacién elocuente.

TERCER PRINCIPIO:S;i algiin Hadiz esta narrado en forma de tawatur ®, es
indiscutible. Hay dos clases de este tipo de Hadices: una es la de los Hadices
sobre los que hay ‘fawatur explicito’, el otro es el ‘tawatur en significado’. Este
dltimo también es de dos clases: la primera incluye aquellos relacionados con el
consenso que es implicito ‘por el silencio’. Por ejemplo, si una persona en una
comunidad relata un incidente frente a su gente y los oyentes no lo contradicen,
es decir, le responden quedandose en silencio, esto implica que aceptan la
narracién. En particular, si esa comunidad es tal que no aceptaré ningtin error,
ya que considerarfan cualquier mentira censurable, ya que esta lista para criticar
y ademéas demuestra un interés por el incidente narrado, el silencio de esa
comunidad da testimonio fehaciente de que el incidente ha ocurrido.

La segunda clase del ‘tawatur en significado’ es la que ocurre cuando
distintas personas narran un incidente en particular, por ejemplo, un kilo de
alimento alimenté a doscientas personas, en diferentes versiones, una persona
lo describe de una manera, otra, de otra, y otra méas de otra manera, pero todas
acuerdan unadnimemente en que el incidente ocurrié. Asi, que haya ocurrido
este incidente cierto se apoya en el ‘tawatur en significado’, vy es definitivo; lo
que realmente ocurrié no se dana por las diferencias en los detalles. Pero aparte
de esto, hay muchas ocasiones en que la narracién provista por una sola
persona expresa la certeza como el tawatur, bajo ciertas condiciones. También,
a veces sucede que una sola narracién expresa certeza cuando es apoyada por
otras evidencias externas.

La mayoria de las narraciones relacionadas a los milagros y las evidencias
de la profecia del Mas Noble Mensajero (PyB) que han llegado a nosotros son
de la categoria de ‘fawatur explicito’ o ‘tawatur en significado’ o bien ‘tawatur
implicito por el silencio’. En cuanto a las otras, a pesar de que son la narracién
de una sola persona, también tienen la certeza como el fawatur ya que han
recibido la aceptacién de las autoridades meticulosas del Hadiz. De esas
autoridades meticulosas fueron esos genios los que se llamaron al-Hafiz,
quienes habian aprendido de memoria al menos cien mil Hadices, quienes
ofrecieron durante cincuenta afios su oracién de la manana con la ablucién de
la oracién de la noche, v que produjeron los seis libros precisos de Hadices
encabezados por Bujari y Muslim. Sin duda, cualquier narracién analizada y
aceptada por ellos no puede carecer de certeza de ‘tawatur. Porque
adquirieron tanta intimidad con los Hadices del Noble Profeta (PyB) vy se
volvieron tan familiares con su forma de expresién y estilo exaltados que
podian distinguir un solo Hadiz falso entre cien narraciones, y lo rechazarian

6 En este tratado, la palabra tewatur no significa rumor en turco. Es la noticia poderosa que indica
certeza, y no tiene ninguna posibilidad de mentira.



88 CARTAS

diciendo: “Este no puede ser un Hadiz; no es la palabra del Profeta”. Ya que
eran capaces de reconocer la cualidad preciosa de los Hadices, como los
joyeros expertos, no habia ninguna posibilidad de que confundieran cualquier
otra palabra con la del Profeta. Algunos investigadores, sin embargo, como Ibn
al-Jawzi, fueron tan excesivamente criticos que consideraron muchos Hadices
correctos como falsos. Sin embargo, esto no significa que el significado de cada
frase falsa esté mal; mas bien significa que las palabras en si no son las del
Profeta (PyB).

Pregunta: ¢Cudl es el beneficio de citar la cadena de transmisién de un
Hadiz para que incluso si no es necesario en el caso de un incidente reconocido
dicen: ‘Tal o cual informé tal o cual cosa, etc.’?

Respuesta: Sus beneficios son muchos, y uno es que al citar la cadena
demuestra la concurrencia de los eruditos veraces, confiables y exigentes de los
Hadices y la unanimidad de las autoridades competentes cuyos nombres se
incluyen; cada uno de los eruditos y cada autoridad firma, como asi decirlo, por
la precisién del Hadiz y pone su sello en él.

Pregunta: ¢Por qué hubieron eventos milagrosos que no se transmitieron
por numerosas cadenas en forma de ‘fawatur y con un gran énfasis como los
mandamientos de la Sharia?

Respuesta: Porque la mayoria de la gente necesita la mayoria de los
mandamientos de la Sharfa la mayoria de las veces, porque todos son
aplicables a cada individuo, como una obligacién que le incumbe a todos. Pero
no todos necesitan conocer cada milagro; incluso si lo hicieran, les serfa
suficiente con escucharlo una sola vez. Es, de hecho, como el tipo de obligacién
cuya observacién por parte de algunos absolvera al resto; es suficiente con que
algunos conozcan los milagros. Por esta razén, incluso si que ocurriera y la
realidad de un milagro diez veces més certero que la de un mandamiento de la
Sharfa, atn llegara a nosotros a través de uno o dos narradores, mientras que el
mandamiento es narrado por diez o veinte personas.

CUARTO PRINCIPIO:Los eventos futuros que informé el Mas Noble
Mensajero (PyB) no fueron incidentes aislados; mas bien él informé eventos
generales y recurrentes de una manera particular. Mientras, ese evento tiene
varios aspectos. Cada uno indica un aspecto. Luego el narrador de Hadiz
combina esos aspectos. Puede parecer contra la realidad. Existen, por ejemplo,
variadas narraciones en relaciéon al Mahdi, cada una con detalles y
descripciones diferentes. Sin embargo, como se explicé en una seccién de la
Palabra Veinticuatro, el Noble Mensajero dio la noticia, basandose en la
Revelacién, de un Mahdi de que vendria en cada siglo a preservar la fuerza
espiritual de los creyentes, ayudarlos a no caer en la desesperacién frente a los
eventos horribles, y conectar los corazones de los creyentes con la gente de la
Familia del Profeta, que constituye una cadena luminosa en el mundo del Islam.
Similar al Gran Mahdi que se promete su llegada al final de los tiempos, un
Mahdi de la Familia del Profeta, o maés, se ha encontrado en cada siglo. Por
cierto, uno de ellos, encontrado entre los Califas Abasies que fueron
descendientes de la Familia del Profeta, se descubrié que tenia muchas
caracteristicas del Gran Mahdi. De este modo, los atributos de los diputados del




CARTA DIECINUEVE 89

Mahdi y de los polos espirituales que fueron Mahdis que presidirian al Gran
Mahdi y fueron muestras y precursores de él, se confundieron con los atributos
del Gran Mahdi, y las narraciones relacionadas a él provocaban conflictos entre
si.

QUINTO PRINCIPIO:A causa del misterio de 4 Y| C2iJI A15GY | el Noble

Mensajero (PyB) no pudo conocerlo por si mismo. En lugar de eso, Allah
Todopoderoso le comunicé las noticias de lo Oculto, y él las dio a conocer. Y
ya que Allah Todopoderoso es Omnisciente y Compasivo, Su sabiduria y
misericordia requieren que la mayoria de los asuntos de lo Oculto estén tapados
u oscuros. Porque en este mundo, los eventos desagradables para los seres
humanos son méas numerosos; conocerlos antes de que sucedan serfa doloroso.
Es por esta razén que la muerte y la hora sefalada de la muerte permanecen
oscuras y las calamidades que le aconteceran a los seres humanos permanecen
detras del velo de lo Oculto. Nuevamente, como resultado de Su sabiduria y
misericordia, Allah Todopoderoso no le informé por completo ni en detalle a Su
Mensajero (PyB) sobre los eventos terribles que acontecerian sobre su Familia y
Companeros después de su deceso, para no herir la compasién
extremadamente tierna por su comunidad v el afecto firme por su Familia’. Por
ciertos propésitos Divinos, El le hizo conocer algunos de estos eventos
significativos, pero no en todo su esplendor. El Mensajero los informé. En
cuanto a los eventos placenteros, El se los comunicé al Mensajero (PyB) a veces
en lineamientos generales y otras veces en detalle, y el Mensajero (PyB) a su
vez se los hizo conocer a sus Companeros. Asi, esas noticias se transmitieron
con precisiéon hasta nosotros por medio de los eruditos de Hadices que estaban
a la altura de piedad, justicia v veracidad, y que temian mucho la advertencia

°
-

1 - 87 0 . ‘wzzzef Z w8 // //, -~ o ~ -
del Hadiz:)l.:.“ Oy odade \j...:'.:.b Sy Z)c R RS, Y evitan
mucho de la amenaza intensa de la aleya Coréanica:

) " — o W %7 e -7
SEXTO PRINCIPIO:A pesar de que algunas cualidades y aspectos del Més
Noble Mensajero (PyB) se han descrito en libros de historia y biografias, la
mayoria de esas cualidades se relacionan a su humanidad. Pero en realidad, la

personalidad espiritual y la naturaleza sagrada de este ser bendito son tan
exaltados y luminosos que las cualidades descritas en los libros se quedan cortas

" Por ejemplo, no le hizo saber que Aisha tomaria parte en la Batalla del Camello para que su amor
profundo y su afecto por ella (que Allah esté complacida con ella) no se hirieran. De hecho, él le dijo a
sus esposas puras: “Me hubiera gustado saber quién de ustedes se involucrarédn en ese incidente”. Mas
tarde, aparentemente le advirtieron de ello levemente, ya que una vez le dijo a Ali (que Allah esté

-

complacido con él): “Algo sucederéa entre tG y Aisha”.\.;.z;\.; \.;.:J; 3 &93\.9



90 CARTAS

T ERPR N
ante su elevada estatura y valor. Porque segin la regla:J&Lbjlf g_,\.,.....H ,

todos los dias, incluso en este momento, la cantidad de adoraciéon realizada por
toda su comunidad se agrega al registro de sus perfecciones. El también es el
objeto diario de incalculables siplicas de su vasta comunidad, ademas de ser el
objeto de la misericordia Divina infinita de una manera infinita y con una
capacidad infinita para recibir. El es, por cierto, el resultado y el fruto mas
perfecto del universo, el intérprete y el amado del Creador del cosmos. De ahi
que su verdadera naturaleza en su totalidad y la verdad de todas sus
perfecciones no pueden estar contenidas en las cualidades humanas registradas
en los libros de historia y biografia. Por cierto, la estatura de un ser bendito con
los Arcangeles Gabriel y Miguel como dos edecanes a su lado en la Batalla de
Badr, no se encuentra en la forma de una persona regateando con un beduino
en el mercado el precio de un caballo, trayendo a Khuzayma como su tnico
testigo. Para no caer en el error, uno deberia levantar su cabeza mas alla de las
cualidades comunes del Profeta (PyB) que pertenecen a su participacién en el
estado humano, vy observar a cambio su verdadera naturaleza y estatura
luminosa que pertenece al rango de profecia. De lo contrario, uno le mostrara
irreverencia, o bien inculcard dudas en uno mismo. Presta atencién a la
siguiente comparacién para comprender este misterio. Supén que una semilla
de palmera que se planté bajo la tierra ha brotado v se volvié un arbol grande y
fértil y atn continta creciendo maés alto y mas grueso. O que un huevo de un
pavo real se incubd y nacié un pichén de él y se volvié un pavo real bellamente
adornado y dorado por todas partes con la marca de Poder y aln sigue
creciendo mas grande y mas hermoso. Ahora, hay cualidades, propiedades y
elementos equilibrados con precision que pertenecen a la semilla y al huevo,
pero no son tan grandiosos ni significativos como los del arbol y del ave que
emergen de ellos. Entonces, mientras se describen las cualidades del arbol y del
ave junto con las de la semilla y del huevo, uno deberia dirigir la atencién de la
semilla hacia el arbol, y del huevo hacia el ave, para que la razén de uno pueda
encontrar la descripciéon aceptable. De lo contrario, si afirmas: “He obtenido
miles de déatiles de una semilla” o “Este huevo es el rey de todas las aves”,
invitaras a otros a contradecir y negar tus palabras.

La humanidad del Mensajero de Allah (PyB) puede ser comparada con la
semilla o el huevo, y su naturaleza esencial, iluminada con la funcién de
profecia, con el arbol de Tuba del Paraiso, o con las aves del Paraiso. Su
naturaleza esencial estd, ademés, constantemente moviéndose hacia una
perfeccion mayor. Es por eso que, cuando uno piensa en el hombre que
disputé en el mercado con un beduino, también deberia poner el ojo de
imaginacién sobre ese ser luminoso que, montando el Rafrat, dejando a Gabriel
atras, alcanzé la Distancia de Dos Arcos. De lo contrario sera irrespetuoso hacia
él o bien fallard en convencer al alma maligna.



CARTA DIECINUEVE 91

QUINTA SENAL SUTIL

En esta Senal citaremos algunos ejemplos de Hadices en relacién a los
asuntos de lo Oculto.

Ha llegado hasta nosotros a través de una cadena auténtica de transmisiéon
al grado de tawatur, que el Noble Profeta (PyB) declar6 desde el pulpito en
presencia de sus Companeros:

Lor s a/:~/a/4-’:i“,1 e)/"'qw/‘/..)‘;'ﬂ// e‘ C t ~
= Y : . “ . Cuarenta anos
d..‘-'-"-'-k-“, ‘ gl o s C/Lﬁg-'” -A-'-M-’; Sl

- -

después, cuando los ejércitos musulmanes mas poderosos quedaron uno frente
al otro, Hasan firmé la paz con Muawiya y asi se demostré la profecia de su
noble abuelo (PyB).

Segln otra narracién auténtica, el Profeta le dijo a Ali:

- 8. - o _ - 1 s
Q}."e)l.ojb u}h..ul.ﬁb u}.r_fﬁU‘ $L§.’;.:a , de este modo, predijo las
)y~ Yy ~ ) -

batallas del Camello y de Siffin y aquellos pelearon contra los jariyies.
Una vez maés, hablando con Zubayr de manera afectuosa, le dijo a Ali:
“Zubayr peleara contra ti, pero él sera agraviado”.

;e -8 I Lo B or
También les dijo a sus esposas puras: g.})\ fJ‘ u)’\_fp L@.A.f« c....> 9

“Una de vosotras encabezara una rebelion grave. Muchos alrededor de ella
moriran”, y “Los perros de Jawab la morderan”. Estos Hadices auténticos y
certeros fueron comprobadas en las ofensivas de Ali contra Aisha, Talha y
Zubayr durante la batalla del Camello; contra Mu’awiya en Siffin; y contra los
jariyies en Hartura y Nahrawan.

El Profeta (PyB) le informé a Ali sobre un hombre que mancharia la barba
de Ali con la sangre de su propia cabeza. Ali conocia a ese hombre; era Abd al-
Rahman ibn Muljam al-Jariyi.

También mencioné a un hombre con una marca peculiar, Dhul-Zadya.
Cuando el hombre fue encontrado entre los jarivies muertos, Ali se los mostré a
los deméas como una prueba de la rectitud de su causa, declarando al mismo
tiempo el milagro del Profeta (PyB).

Segln ofra narracién auténtica narrada por Umm Salama y otros, el
Mensajero (PyB) también informé que Huseyn serfa asesinado en Taff
(Karbala). Cincuenta afios después, el doloroso evento tragico ocurrié tal como
se informé.

El también informé repetidamente |y #3 Wes CJ}Z.L:» que después de
]
su deceso su Familia enfrentaria la muerte, calamidades y el exilio, y dio

algunos detalles. Lo que él habia informado, més tarde se hizo realidad
exactamente.



92 CARTAS

En relacién a esto, se puede hacer una pregunta: a pesar de que Ali, con su
valentia extraordinaria y su profundo conocimiento ademéas de su parentesco
con el Mensajero de Allah (PyB), era quien més merecia ser Califa, épor qué él
no precedié a otros en sostener el Califato y por qué el Islam experimentd
semejante desorden durante su Califato?

La Respuesta: Se reporta que un gran polo espiritual de la Familia del
Profeta dijo: “El Noble Mensajero (PyB) habia deseado que Ali fuera el Califa,
pero le hicieron saber desde lo Oculto que la voluntad de Allah Todopoderoso
era diferente. Entonces él abandoné su deseo, sometiéndose a si mismo a la
voluntad de Allah”.

Una de las razones del por qué la voluntad de Allah fue diferente podria
haber sido que después del deceso del Profeta (PyB), cuando los Companeros
estuvieran mas que nunca necesitados de alianza y unidad, si Ali hubiera
tomado el liderazgo, probablemente esto hubiera hecho surgir en muchas
personas y tribus una tendencia a competir, por su naturaleza intransigente y su
caracter sin temor, ascético, heroico e independiente y por su bien conocido
coraje — como fue el caso durante su Califato — y hubieran surgido divisiones
entre los creyentes.

Otra razén para el retraso del Califato de Ali es la siguiente: en la época de
su Califato, la comunidad islamica, que se habia desarrollado répidamente por
la mezcla de muchas tribus y pueblos, tenia tantos rasgos como si reflejara las
opiniones de las setenta y tres sectas que el Noble Profeta (PyB) habia
informado que evolucionarian a su debido tiempo. En consecuencia, frente a
esos disturbios, alguien entonces necesité con la maravillosa fuerza, el coraje, la
decencia vy la sagacidad de Ali, alguien que tuviera la fuerza de los respetados
Hashimitas y la Familia del Profeta, para que pudiera resistir la sedicién. Y por
cierto que él lo hizo, de una manera ajustada a la noticia del Profeta (PyB), que
le habia dicho: “He peleado por la revelacion del Coran; ti pelearas por su
explicacion”. Oftra razén por este retraso es que sin Ali, el gobierno mundanal
muy probablemente hubiera provocado que los reyes Omeyas se desviaran por
completo. Sin embargo, al confrontarse con Ali y la Familia del Profeta, y
teniendo que parecer iguales a ellos y para preservar su prestigio ante los
musulmanes, todos los lideres de la dinastia Omeya, incluso si no fueron ellos
mismos, en cualquier evento debido a su aliento y las recomendaciones, sus
seguidores y quienes los apoyaban, trabajaron con todas sus fuerzas para
preservar y diseminar las verdades del Islam y de la fe y los decretos Coranicos.
Asi, produjeron miles de muyytahids, v autoridades de los Hadices, y eviivas y
eruditos purificados. De no haberse enfrentado a la fuerte religiosidad, a la
cercania a Allah y al virtuosismo de Ali y de la Familia del Profeta, es posible
que los Omeyas desde un primer momento se hubieran desviado por completo,
como sucedi6 al final de su gobierno y como hicieron los Abasies.

También se puede preguntar: “¢Por qué el Califato islamico no
permanecié en la Familia del Profeta, ya que ellos eran los més merecedores y
adecuados para ello?”

La Respuesta: El gobierno mundanal es enganoso, y la Familia del Profeta
estaba asignada a preservar los mandamientos del Coran y las verdades del




CARTA DIECINUEVE 93

Islam. Para no ser enganados por el poder, quien debia sostener el Califato
debia ser tan puro de pecados como un profeta o tener un corazén tan
extraordinariamente puro y no mundanal como el de los cuatro Califas Bien
Guiados, Omar ibn Abd al-Aziz y el Mahdi de los Abasies. De hecho, el Califato
de la dinastfa Fatimi que se fundé en nombre de la Familia del Profeta en
Egipto, v el gobierno de los Almohades en Africa v los Safavidas en Iran
demostraron que el gobierno mundanal no es apropiado para la Familia del
Profeta, ya que esto los haria desatender su deber esencial de proteger la
religién y de servir al Islam. Cuando, por otra parte, renunciaron al gobierno
mundanal, sirvieron al Islam y al Coran brillante y exitosamente.

Ahora ve: de los polos de los eviivas después de Hasan, en particular los
Cuatro Polos y sobre todo Abd al-Qadir al-Gilani y los Imames de la linea de
Huseyn, especialmente Zayn al-Abidin y Yapar al-Sadig, cada uno se volvié
como un Mahdi espiritual, disiparon los malos actos y la oscuridad espiritual, y
esparcieron la luz del Coran y las verdades de la fe. Y, al hacerlo, cada uno
demostré ser un verdadero heredero de su noble antepasado (PyB).

Entonces se podria preguntar: “¢Cudl fue la sabiduria en el desacuerdo
impresionante y sangriento que aconteci6 sobre el Islam bendito y la Era de la
Dicha luminosa? ¢Qué aspecto de misericordia hubo en ello, porque ellos no
merecian semejante angustia?

La Respuesta: Tal como una fuerte tormenta de primavera pone en accién
las potencialidades de todas las variedades de plantas, semillas y arboles y los
hace desarrollarse, para que cada uno florezca en su forma particular y realice
los deberes inherentes a su naturaleza, asi también el desacuerdo que acontecié
sobre los Companeros y sus sucesores pusieron en accién sus potencialidades,
que eran todas diferentes y como semillas; los alenté. Exclamando: “El Islam
estd en peligro! iFuego! iFuego!”, atemorizé6 a todos los grupos y los hizo
apresurarse a proteger al Islam. Segln sus habilidades, cada uno de los grupos
cargd con uno de los numerosos y variados deberes de la comunidad islamica y
luch6é con absoluto fervor. Uno trabajando para preservar los Hadices
proféticos, otro por preservar la Sharfa, otro para preservar las verdades de la
fe, otro para preservar el Coran, y asi sucesivamente; cada grupo llevé a cabo
un deber en particular. Lucharon para realizar los deberes del Islam. Numerosas
flores multicolores se abrieron. Y por la tormenta, las semillas se diseminaron
por todas las esquinas del mundo mas extensivo del Islam; la mitad de la tierra
se transformé en un jardin de rosas. Pero tristemente, junto con las rosas, las
espinas de las sectas desviadas aparecieron en el jardin.

Fue como si la Mano de Poder hubiera sacudido esa época con ira, la
hubiera rotado con vigor intenso y hubiera electrocutado a la gente ferviente.
Por medio de la fuerza centrifuga de ese movimiento, muchos muyytahids
iluminados, eruditos luminosos de los Hadices, memorizadores sagrados del
Corén, eruditos talentosos, personas puras y polos de evlivas fueron lanzados a
emigrar a las esquinas remotas del mundo del Islam. Eché con entusiasmo a
toda la gente del Islam del Este hacia el Oeste y los desperté ante los tesoros del
Coréan. Ahora regresamos a nuestro tema.




94 CARTAS

Existen miles de eventos que el Noble Mensajero de Allah (PyB) informé y
que sucedieron como él pronosticé. Aqui mencionaremos algunos de ellos. La
mayoria de los que citaremos son acordados por los seis reconocidos y maés
auténticos libros de Hadices, en particular por Bujari y Muslim. La mayoria de
estas noticias tienen ‘fawafur en significado’, mientras otros, por estar
verificados por investigadores meticulosos, también pueden considerarse con
esta certeza.

Seglin una narracién auténtica y cierta, el Noble Mensajero (PyB) le dijo a
sus Companeros: “Vosotros venceréis a todos vuestros enemigos v conquistaréis
Meca, Jaybar, Damasco e Irak, Persia v Jerusalén v compartiran entre vosotros
los tesoros de los gobernantes de los imperios mas grandes, los bizantinos v los
persas”. No dijo que mi prediccién es asi o creo asf; lo dijo como si lo hubiera
visto, v lo que dijo fue verdad como lo informé. iEsto fue a pesar de que en el
momento en que lo informé, él tuvo que emigrar a Medina y tenia pocos
seguidores, con el resto del mundo, incluyendo los alrededores de Medina,
siendo hostiles con él!

También declaraba repetidamente, segin las narraciones auténticas y

L8 - ° - 1 ) e/.i’ P e
certeras, ¢l dijo: yoe 9 4_4:2.: u.:‘ LS'{‘*-.’ o ug.U‘ §f"‘:’i’)§"1§ que Abu

Bakr y Omar lo sobrevivirian y serian sus Califas, que actuarian en nombre de
Allah y dentro de los limites de la complacencia de Allah y la del Profeta (PyB),
que el gobierno de Abu Bakr serfa corto, y que Omar permaneceria un largo
tiempo y tendria éxito en muchas conquistas.

‘.Je/ PR A . 3 ’.f PN o~ 3
También declaré: 'tl.,.:../a} QL«u} L@.ﬁ;l:z.o g:,\.“:{l.e ua)Y‘ "J )

-8 3
) ) 3 w 3
L@.;.a J ) )La u""‘ ‘A . Mi comunidad tomara en sus manos desde Este al
P > )

]
Oeste. Ninguna comunidad tenia tal posesién. Y sus palabras demostraron ser

ciertas.
Segln una narracién auténtica y certera, antes de la Batalla de Badr,
indicé los lugares exactos donde los lideres Quraishies serfan asesinados,

-
0 8 ~ -

o A I PRI R 36 o (7Y e~ T30 - (7
diciendo: |da Ll t;m ‘th;.a.a ‘M‘_}G"u"" t;m |

”.J/e/

-8 _ 5
oMe 9 oMe t;.a.a y anadié: “Yo mataré a Umayya ibn al-Jalaf con mis

propias manos”. Todas sus noticias demostraron ser ciertas.

Nuevamente, seglin una narracién auténtica y certera, él le informé a sus
Comparieros sobre lo que estaba ocurriendo durante la Batalla de Muta, cerca
de Damasco — a una distancia de un mes de viaje desde donde estaba — como
si estuviera viendo a sus Companeros peleando en la batalla, y dijo:



CARTA DIECINUEVE 95

AN

-
s 80 %

155 A B 13 Sl Sans s Sl 5

$e2\

?v . 33 o0 "ﬂo W"/

Dos o tres semanas después, Yala ibn Munabbih regres6 del frente de batalla.
Ante su presencia, el Noble Profeta (PyB) describi6 los detalles de la batalla y
Ya'la jur6 por Allah que todo habia pasado exactamente como lo habia
descrito.

Seglin una narracién auténtica y certera, el Noble Mensajero (PyB) dijo: CJ‘/

/w)/ o s

PR RAN([EW u\}bw&b 0 ye=5 ML urb Lg@u)bd\

Z S E) < 87

o oW . W3 F /;,0/// s o0 - s Wil0 o2
y ‘;é«djg.» L\awmﬂdﬁ,uM%)WJd ,uﬂ\.c.:-)jo

z 3
G 9 Asi, él inform6 los seis meses de califato de Hasan y el periodo de los

cuatro Califas Bien Guiados, luego la transicién del Califato a la monarquia y
que estarfa acosada por intrigas y tirania. Esto es lo que después sucedid
exactamente.

Nuevamente, segiin una narracién auténtica, declaré:

(Sl i 50 i )

(:\;.1;- u}.)..:;:{é:b La...«.a 4.......1.: d‘ u...& 4)5‘ ub) Informé que Osman

seria Califa, que lo obligarian a abdicar y seria asesinado mientras estuviera

leyendo el Coran. Estos eventos también sucedieron tal como los informé.
También segin una narracién auténtica, mientras al Profeta (PyB) le

extrafan sangre, Abdullah ibn Zubayr probé su sangre bendita. Y luego el

P o R P - 2R
Profeta (PyB) dijo: «J"u‘ o O\ J,g 99 O uul...U J;) 9 , informando que

Abdullah lideraria a los musulmanes con un coraje extraordinario, que se
enfrentarfan a horribles ataques, y que por él la gente sufrirfa grandes desastres.
Lo que informé sucedié exactamente: durante el gobierno de los Omeyas,
Abdullah ibn Zubayr declaré su Califato en Meca, peleé heroicamente en



96 CARTAS

muchas batallas, hasta que finalmente Hayyay, el Tirano, lo atacé con un gran
ejército, y. Después de una batalla feroz el héroe ilustre fue martirizado.
Nuevamente seglin una narracién auténtica, él informé la aparicién de la
dinastia Omeya y el gobierno tirdnico de muchos de sus monarcas, incluyendo
a Yazid y Walid, y Mu’awiya que tomé el liderazgo de los musulmanes. Le

recomendo ser justo y moderado, dijo: éfu::l.e é,.g.l; ‘JB . Informé que la

dinastia Abasi surgiria después de los Omeyas para permanecer en el poder por
mucho tiempo, y dijo:

3 ////./e//.‘. L .‘3 1% i 47 s o -
sl U Bl 0 KU55 5 gl S5 WGl 305 255 - Los
Abasies surgirdn con banderas negras y gobernaran por mucho mas tiempo que
lo que ellos gobernaron [los Omeyas]. Todas estas noticias demostraron ser

ciertas.
Segln una narracién auténtica, el Noble Mensajero (PyB) también dijo

o 2R
PAVLaA - s e P o . .
(- J.:_e\ BY) }J: S e fx.U J;) 9, sugiriendo el desorden fatal que provocarian

Gengis Kan y Hulugu Kan, y su destruccién del estado Abasi. Todo esto
demostré ser cierto.
Seglin una narracién auténtica, cuando Sad ibn Abi Waqqgas estaba
gravemente enfermo, el Profeta (PyB) le dijo:
) 6 .

s /‘ s % - o B 07 7 s ror - ’.6/)
Q}i}'-‘ c)./, :.ia.:.:%:} f\).“e\ cA./, tf.’»':.j u}" a5 ), ast informando

que él seria un gran comandante que tendria varias conquistas, que mucha
gente y muchas naciones se beneficiarian de él entrando al Islam, mientras que
otros serian danados y destruidos por él. Sus palabras demostraron ser
verdaderas; Sad dirigi6 al ejército musulméan, destruyé el Imperio Persa y atrajo
a muchas naciones hacia la guia y el camino del Islam.

También segin una narracién auténtica Cuando Negus, el gobernante
abisinio que habia aceptado la fe anteriormente, murié siete anos después de la
Hégira, el Profeta de Allah (PyB) le dijo a sus Companieros sobre ello; incluso
rezo las oraciones funerarias para él. Una semana después, las noticias llegaron
confirmando la muerte de Negus el mismo dia que el Profeta (PyB) habia
dicho.

Segln una narracién auténtica, cuando el Noble Profeta (PyB) estaba con
sus cuatro Companeros mas cercanos en la cima del Monte Uhud (o Hira), la

o 07

- . z .. R P . % . 76 T
montafia comenzé a temblar. El dijo: kgl pdeoy oo hde L3 i3l | e
) Yy - -

informé el martirio de Omar, Osman y Ali. También esto demostré ser cierto.
Ahora, ioh, desafortunado y desdichado ser humano sin corazén que dices
que Muhammad (PyB) sélo fue una persona inteligente y luego cierras tus ojos



CARTA DIECINUEVE 97

al Sol de la Verdad! De todos sus quince diferentes tipos de Milagros, asi has
escuchado sélo la centésima parte de un tipo, que relacionado a sus noticias
que tienen la certeza del ‘fawatur en significado’. Para descubrir eventos futuros
a través de la sagacidad de uno mismo y asi tener éxito incluso en una
centésima parte de las noticias del Profeta, uno deberia ser el genio maés
elevado. Incluso si lo llamaramos meramente un genio como lo llamas, épodria
ese hombre con la sagacidad de cien genios haber visto algo mal? ¢O podria
haberse rebajado a narrarlo mal? iNo considerar la palabra de un genio
multiplicado por cien en relacién a la felicidad en ambos mundos es, en
consecuencia, el signo de una locura multiplicada por cien!

SEXTA SENAL SUTIL
Segln una narracién auténtica, el Noble Mensajero (PyB) le dijo a Fatima:

3 83 - -
@ 2 oo |a | " e e‘. Moriras antes que toda mi Familia y te me uniras.
¥ >4 (ke ‘_}A Jsl s q v

Seis meses después, lo que él dijo sucedi6.
El también le dijo a Abu Dharr:

S _o 8~

DI A5 805 reasy A : El inf Ab
9 g3 IS U‘fCJ’M informo que Abu

Dharr seria expulsado de Medina, viviria y moriria solo. Todo esto sucedié
veinte afos después.

Una vez, cuando él se desperté en la casa de Umm Haram, la tia de Anas
ibn Malik, dijo con una sonrisa:

) - 3

SNl e gldiE= S5 05

-

ép\;‘; . Umm Haram le

pidi6: “Reza para que yo esté con ellos”. El respondié firmemente: “Lo estards”.
Cuarenta afos mas tarde ella acompané a su esposo ‘Ubada ibn Samit durante
la conquista de Chipre. Ella murié alli, y su tumba sigue siendo visitada por los
creyentes. Asi, lo que el Profeta (PyB) predijo demostré ser cierto.

También segin una narracién auténtica, él declaré:

! i a ‘6' i~ . w; 5 s e‘ - . . . 2
f"f" 9 < B g..:.;.?.: o C > . De la tribu Thaqif uno afirmara tener la

Misién Profética, y aparecera un tirano sediento de sangre. Con esto, él anuncié
al infame Multar, que afirmé tener la Misién Profética, y al barbaro Hayyay, que
matd a cien mil personas.

Segln una narracién auténtica, él dijo:

8 o 3 e 5 0 - - 1 <5 L6 ~ % 67 o 2% s8-8 ~
L@..Z"...:- ol sy sl ‘ b Ao deila Ll el | A
> w—;—"—’/u-/’_j J‘:’? J."'.?YW P C.Lu.d

anuncié que Estambul seria conquistada por manos musulmanas, y que



98 CARTAS

Mehmet el Conquistador obtendria un elevado rango espiritual. Su noticia
nuevamente demostré ser cierta.
El también dijo, segin una narracién auténtica:

P - ‘:e/e L - J///u/vfz 2 EP RN ] @
GG % e 6, 0 EAL G 2 SE=" 7“0 5L, indicand
ol ufJg “f-t 98 O jju:" 0!, indicando

que eruditos inigualables y eviivas como Abu Hanifa surgirian de Iran. Ademas,

informé al Imam Shafi diciendo: C).l& J )Y‘ QL..L )’\.o.: £ b /JLS«

o~ - “4 et e
0"0'

Seglin una narracién auténtica, 4.9 J.e uun.,...a 9 t:)’\.? Wt T i
) -

ol le BTG D645 ot b e S5 2 O L Le
. < ] - - -

preguntaron: “¢Cudl sera?” Contesté: “Los que me sigan a mi y a mis
Companeros”, informé que su comunidad se dividiria en setenta y tres sectas, y
la que obtendra la salvacién seréa la gente de la Sunna o Ahl al-Sunna wa al-
Yama’a.

/JG / PR

El también declaré: MY‘ o.)..b U’" )9;@ 'Y ).M.H informando asi el

surgimiento de la secta Qadariya, que se dividiria en varias ramas y negaria el
Decreto Divino o Destino. También informé a los Rafizites, que producirian
varias ramas.

Nuevamente, segiin una narracién auténtica, le dijo a Ali: “Como sucedio
con Jesus (p.), dos grupos de personas pereceran bajo tu responsabilidad: uno
debido al amor excesivo, el otro por la enemistad excesiva. Los cristianos,
debido a su excesivo amor por Jesus (p.), transgredieron los limites v lo
relacionaron como el “hijo” de Allah, mientras que los judios fueron tan lejos en
su enemistad al negar su profecia v su virtud. En cuanto a ti, algunos
trasgrediran el limite de lo licito yv por sus amores por ti llegaran a la

-3 ors o
destruccion. 4..4_9‘ J.“ ).@.’ JLL: B ).@.’ Y algunos otros seran excesivamente

hostiles contigo. Son los Jariyitas v los partidarios extremistas de los Omeyas,
que se llamaran Nasibas”.

Aqui se podria preguntar: El amor por la Familia del Profeta es una orden
del Coran y fue alentado muchas veces por el Profeta. El afecto de los Shiitas,
en consecuencia, podria servir como excusa para ellos, ya que el profundo
afecto puede igualarse a la intoxicacién. ¢Por qué, entonces, los Shiitas, en
especial los Rafizites no se benefician por su amor, y tal vez ellos estan
condenados por su amor excesivo que se indicd por el Profeta (PyB)?

La Respuesta: El amor es de dos tipos:



CARTA DIECINUEVE 99

El Primero es amar algo o a alguien por el significado que ello tiene. Esto
significa amar a Ali, a Hasan v a Husayn, v a la Familia del Profeta en nombre
de Allah y de Su Mensajero. Este tipo de amor aumenta el amor por el Profeta,
y se convierte en un medio para amar a Allah Todopoderoso. Asi, es permisible
y su exceso no es danino ni agresivo, ni llama a reproches ni hostilidad hacia
otros.

El Segundo Tipo de amor toma el significado como el objeto, es amar algo
o a alguien por si mismo. En ello, uno no piensa en el Profeta (PyB) sino que
dedica su amor a Ali por su valentia v su perfeccién, y a Hasan y a Husayn por
sus cualidades grandiosas y elevadas, sin importar si uno conoce al Profeta
(PyB) o reconoce a Allah. Este amor no es un medio para amar a Allah y a Su
Profeta; ademaés, cuando es excesivo, resulta en censura y enemistad con los
demaés. Es por este tipo de amor que esa gente se mantuvo distante de Abu
Bakr y de Omar y cayeron en el extravio. Su amor negativo, por cierto, es la
fuente de las desgracias.

Segln una narracién auténtica, el Mas Noble Mensajero de Allah (PyB)

?v % - ' RTES P < sr 0 e/’//,‘:e/ ¢ s o %
declars: 40| S (’}Jj‘} uu)l.e \_}"JL».: ,5.2.7.@.).5-} ;M‘ ‘3.&.@ ‘J!

Al P °
° ) ) o 8, s o0 8,0~ o 38 -
,o./as)l.:.?'- J&M)‘J":‘ .la.l.:a},g.e...:.:).e.::b . “Cuando las ninas persas vy

romanas te sirvan, entonces te aconteceran calamidades v desgracias, y tus

luchas seran entre vosotros, los malos tomaran la cabeza v molestaran a los

buenos y virtuosos”. Después de treinta anos, sus noticias se hicieron realidad.
Nuevamente segiin una narracién auténtica, él declaré

B

" e ! - P °s .
g;/l& LY J& :...:.>- cu.’} 9 . “El fuerte de Jaybar sera conquistada por la

mano de Ali”. Como un milagro de su profecia y méas alla de toda expectativa,
al dia siguiente Ali derribé la puerta del fuerte de Jaybar, la us6 como un
escudo y tomé el fuerte. Cuando tiré la puerta a un lado después de la
conquista, ocho hombres fuertes — segin otra versién, cuarenta — no pudieron
levantarla.

El Noble Mensajero (PyB) también informé la Batalla de Siffin entre Ali y

g P R L P S\
Mu’awiya, diciendo: 54> Lial 563 0lis Jeds el ;;jas Y.

‘./. % :q'/'e JJJ°/4 u/v/i:
También declaré E.L.C«U‘ &l alzss | )Lq.a d‘/ que un grupo de rebeldes

matarfa a Ammar. Luego él fue asesinado en la Batalla de Siffin, Ali cité esto
como prueba de que los seguidores de Mu’awiya eran rebeldes; pero Mu’awiya
lo interpreté de forma diferente, y también Amr ibn al-‘As dijo: “Los rebeldes
son sus asesinos, no todos nosotros”.



100 CARTAS

Z

El Noble Profeta (PyB) también dijo:lL> yae sl sl ¥ [zl o

“Mientras Omar viva, la sedicién no surgira entre ustedes”. Y asi fue.

Antes de aceptar la fe, una vez Sahl ibn Amr fue tomado prisionero. Omar
le dijo al Mensajero de Allah (PyB): “Permitame arrancarle sus dientes, ya que
con su elocuente discurso incita a los idélatras Quraishies a pelear en nuestra
contra”. El Mensajero de Allah (PyB) respondié:

3 -3

S g s AT ) -
el 3705 Glae 5 Ol oy . De hecho, cuando el Profeta (PyB)

murid, lo que provocd pénico y agitaciéon, Sahl con su reconocida elocuencia
calmé y consolé a los Companeros en Meca con su discurso; mientras en
Medina, Abu Bakr, con su gran firmeza, también estaba dando un discurso muy
importante para consolar a los Companeros. Sorprendentemente, los dos
discursos se parecen en cuanto a sus palabras.

A Suraqga, una vez el Profeta (PyB) le dijo:

o8 Id S~
LS;-“—fs < j:a Gl 13 &b Coe= . “Llevards puesto los dos

brazaletes de Cosroes”. Cosroes fue derrocado durante el Califato de Omar.
Cuando llegaron las joyas de Cosroes, Omar le puso los brazaletes a Suraqa,

w7 -8 .57 ° 8.7 - .6 ?v S e 87
diciendo 23‘}.:: Lo.’é.......ﬂ 9 LS;’“’; Lo.lé...\.«: LS"U‘ oo dod| . Se confirmé el

milagro del Profeta (PyB).
El Noble Mensajero (PyB) también declaré:

837 o -~

Yoo 1% Voo T
odry (¢ J....f M S J....f g;.aw ‘J! . “Una vez que Cosroes el Persa se hava

marchado, no habra otro”. Y asi sucedid.

El una vez le dijo al enviado de Corroes: “Cosroes ha sido asesinado por
su hijo Shirviva Parwiz” “Ahora, Cosroes ha sido asesinado por su hijo Shirviya
Parwiz”. Después de investigar y confirmar que efectivamente él lo habia
asesinado en ese momento, el enviado aceptd el Islam. El nombre del enviado,
en algunas narraciones aparece como Firuz.

Seglin una narracién auténtica, el Noble Mensajero (PyB) una vez
mencioné una carta secreta que Jatib ibn Abi Balta‘a le habia enviado a los
Quraishies. Envié a Ali y Migdad a buscarla, diciéndoles: “Hay una persona en
tal lugar portando tal carta. Tomenla v traigania aqui”. Ellos fueron y trajeron la
carta que él habia descrito de exactamente ese lugar. El Profeta (PyB) convocd
a Jatib y le pregunté por qué lo habia hecho. Jatib le pidié disculpas y el
Profeta (PyB) lo perdoné.



CARTA DIECINUEVE 101
Nuevamente, segin una narracién auténtica relacionada a ‘Utba ibn Abi

?y °o_ EX] o
Lahab, el Mensajero de Allah (PyB) rezo: 4dl CJS" ST | prediciendo el

terrible destino de ‘Utba. Porque mientras iba camino a Yemen, ‘Utba fue
devorado por un leén.

Con la conquista de Meca, como también se reporta en una narracién
auténtica, Bilal al-Jabashi se subié al techo de la Kaba y realiz6 el llamado a la
oracién, mientras Abu Sufyan, ‘Attab ibn Asid v Hariz ibn Jisham, de entre los
lideres Quraishies, estaban cerca sentados juntos. ‘Attab dijo: “Mi padre, Esid,
es afortunado de no presenciar este momento”. Hariz dijo con desprecio hacia
Bilal: “¢No podia Muhammad (PyB) encontrar a alguien més que a este cuervo
negro para ser el muecin?” Abu Sufyan dijo: “Temo decir algo, porque él sabra
todo lo que yo diga. Incluso si nadie le informa, las rocas de esta Batha [Meca]
lo haran”. Por cierto, poco después, el Noble Mensajero (PyB) se aproximé a
ellos y les repitié su conversacién palabra por palabra. En ese preciso momento
‘Attab y Harith se hicieron musulmanes.

iVe, negador desdichado y sin corazén que no reconoces al Profeta! Dos
obstinados lideres de los Quraishies creyeron al oir este Gnico Hadiz de lo
Oculto. iQué tan corrompido debe estar tu corazén, porque oyes sobre miles de
milagros que tienen el ‘fawatur en significado’ como este, y atn asi no estas
satisfecho! Sin embargo, regresamos a nuestro tema.

Segln una narracién auténtica, Abbas fue capturado por los Companeros
en la Batalla de Badr. Cuando pidieron rescate, dijo que no tenfa dinero. El
Mensajero de Allah (PyB) le dijo: “Tti v tu esposa Umm Fadl escondieron esa
cantidad de dinero [le dijo cuanto exactamente] en tal lugar”. Abbas confirmé
esto, diciendo: “Esto era un secreto que sélo sabiamos nosotros dos”, y
logrando la fe perfecta se hizo musulméan.

También seglin una narracién auténtica, un peligroso hechicero judio
llamado Labid, una vez conjuré un hechizo poderoso y efectivo para acosar al
Mensajero de Allah (PyB). Enrollé cabello e hilo en un peine, lo embrujé vy lo
tir6 en un pozo. El Noble Mensajero (PyB) les dijo a algunos de sus
Companeros incluyendo a Ali que fueran y trajeran el hechizo del pozo, lo cual
hicieron, encontrandolo exactamente como lo habia descrito. Mientras
desenroscaban el cabello, el malestar del Mensajero (PyB) se aliviaba.

Nuevamente seglin una narracién auténtica, el Noble Mensajero una vez
anuncié el destino horrible de un apdstata a un grupo que incluia a personas
importantes como Abu Jurayra y Judayfa, diciendo:

4 ° T o7 “ . © 4 - 7 °
J.;-‘ o ;.E.:«‘ )U‘ 3 (,5 o> Jo 2 Abu Jurayra relaté: “Yo estaba tan

asustando, porque mas tarde sélo quedaban dos de ese grupo, uno de ellos era
yo. Finalmente, el otro hombre murié en la Batalla de Yamama como un
apéstata y un seguidor de Musaylima”. La verdad de la noticia del Profeta
(PyB) asi se confirmé.



102 CARTAS

Se reporta a través de una auténtica cadena de transmision que Umayr y
Safwan, antes de hacerse musulmanes, una vez decidieron matar al Profeta
(PyB) por una gran recompensa que les habian ofrecido. Cuando Umayr llegb a
Medina con esta intencién, el Noble Mensajero (PyB) lo vio, lo convocd vy
poniendo su mano sobre el pecho de Umayr, le dijo lo que él habia planeado
con Safwan. Umayr respondié: Si”, v se hizo musulman.

Como las mencionadas anteriormente, muchas noticias que hizo el Noble
Mensajero (PyB) en relacién a lo Oculto ocurrieron y se han registrado en los
seis reconocidos libros auténticos de Hadices, junto con las pruebas. En cuanto
a lo ocurrido que se relata en este trabajo, es definitivo al grado de ‘tawatur en
significado’, encontrandose relatado en Bujari y Muslim, que son aceptado por
los eruditos como las fuentes mas auténticas después del Coran, y en otras
colecciones como Tirmidhi, Nasa'i, Abu Da'ud, Mustadrak al-Hakim, Musnad al-
Ahmad ibn Hanbal y Dala'il al-Bayhaqi se indicaron con las cadenas de
narradores.

Ahora, inegador que no piensas! iNo las critiques diciendo “Muhammad el
Arabe fue inteligente”! Porque las noticias precisas de Muhammad (PyB) en
relacién a lo Oculto no se pueden explicar excepto que sea de una de estas dos
maneras: creerds que esta persona bendita tuvo una visién tan penetrante y un
genio expansivo que vio y conocié el pasado y el futuro y todo el mundo;
contemplé el Este, el Oeste y a todo el universo; y descubrié lo que sucedié en
el pasado y lo que pasaria en el futuro. Una cualidad asi no se encuentra en un
ser humano, pero si se encontrara, seria ciertamente una maravilla, un don
otorgado por el Creador del mundo, que en si mismo serfa un milagro grande.
O creerés que esta persona bendita es un oficial y un estudiante de Quien bajo
Cuya disposicién y observacion sostiene todo, bajo Cuya orden estan todas las
épocas y todas las especies y reinos de seres en el cosmos, en Cuyo gran libro
de rendicién de cuentas se registra todo, para que El pueda demostrar y
comunicérselos a su estudiante cuando El lo desea. Asi, Muhammad el Arabe
(PyB) instruye a otros como él mismo es instruido por el Maestro de la
Eternidad.

Se relata en una narracién auténtica que mientras el Profeta (PyB)
asignaba a Jalid ibn al-Walid para pelear contra Ukaydir, el jefe de Dawmat al-

P i/e 3 . 33 . 7%
Jandal, le informé a Jalid J.L..N Ay 0 g’).:! que él encontrarfa a Ukadyr
‘ ”

en una salvaje caceria de bueyes, y que él seria capturado sin poner resistencia.
Jalid capturé a Ukadyr exactamente de esa manera.

Seglin una narracién auténtica, cuando los Quraishies colgaron en la pared
de la Kaba una hoja sobre la que estaban escritas palabras en contra de Bani
Hashim, el Profeta (PyB) les dijo: “Los gusanos se han comido la hoja, excepto
las partes que contienen los Nombres de Allah”. Examinaron la hoja y la
encontraron en la misma condicién que se habia descrito.

Segln una narracién auténtica, el Noble Mensajero (PyB) dijo: “Habra una
gran peste durante la conquista de Jerusalén”. Cuando Jerusalén fue



CARTA DIECINUEVE 103

conquistada durante el Califato de Omar, una peste generalizada causé la
muerte que maté aproximadamente a setenta mil personas en tres dias.
Nuevamente segiin una narracién auténtica, el Profeta (PyB) informé que
Basora y Bagdad surgirian, que en esa época no se habian fundado, que los
tesoros del mundo entrarian en Bagdad, v que los turcos y la gente viviendo en
la costa del Mar Caspio lucharian contra los drabes y que la mayoria de ellos
maés tarde entrarian al Islam, y que entre los &rabes ellos los dominarian. El dijo:

)_(s_,b)oyrz’};ﬁbujlfb;;ﬁl J...<.>d‘gJ.wy

“Los persas [no arabes] predominaran entre vosotros, consumiendo su
botin vy golpeando sus cabezas”.

o2 o - e’.’. - ! - o ea
El también dijo: i, - 3\.0.1.:.9‘ Ao J& u‘”“ M sugiriendo el
Z s Z - - ]

desorden causado por los lideres malignos de los omeyas, tales como Walid y
Yazid.

Ademas, informé que la apostasia tendria lugar en ciertas regiones como
Yamama.

Durante la famosa Batalla de Jandaq, él declaré:

;js};.;‘ CB ‘T)::‘ L;}J Y Y u‘ Yb C,,.,J.e d‘ “De ahora en adelante, yo

atacaré a los Quraishies y a sus, no ellos a mi. Esto fue verificado.

Segln una narracién auténtica, él dijo algunos meses antes de su muerte:

) ) W Z o~
305‘ e )L..>-L9 p ‘ ‘/ Asi, informé su muerte.

G/ H " o o 5 o -
Sobre Zayd ibn Sawhan, dijo: E\.:J‘ J‘/ ey ).sa}« (e . Informé que

antes de Zayd, uno de sus miembros seria martirizado. En la Batalla de
Nihawand, una de sus manos fue cortada, es decir; primero esa mano fue
martirizada y llegd primero al Paraiso.

Los incidentes que hemos mencionado hasta ahora en relacién a las
noticias relacionadas con lo Oculto comprenden sélo uno de los diez tipos
diferentes de milagros. Atn asi, de este solo tipo, no hemos mencionado ni una
décima parte. Ademas de lo que se menciona aqui, se describieron brevemente
cuatro tipos de milagros generales en relacién a las noticias de lo Oculto en la
Palabra Veinticinco, que es sobre los milagros del Coran. Ahora considera los
tipos mencionados aqui junto con los cuatro tipos extensivos comunicados
desde lo Oculto por la lengua del Coran, verds qué prueba conclusiva,
indiscutible, coherente, brillante y firme de su profecia forman. Por cierto,
cualquiera cuyo corazén y mente no estén corrompidas seguramente creeré que



104 CARTAS

Muhammad (PyB) es el Mensajero vy quien recibe conocimiento de un Glorioso
Quien es el Creador de todas las cosas, Quien es Omnisapiente de lo Oculto.

SEPTIMA SENAL SUTIL

Brindaremos en esta Séptima Senal algunos ejemplo entre los milagros del
Profeta (PyB) que se relacionan al efectivo incremento de comida y que son
definitivos al grado de ‘fawatur en significado’. Pero antes de entrar en el tema,
es apropiado hacer una introduccién.

Introduccién

Cada uno de los siguientes ejemplos de milagros estd narrado como
auténtico a través de varias — a veces tantas como dieciséis — cadenas de
transmisién. La mayoria de ellos ocurrieron en presencia de grandes asambleas,
y se narraron por muchas personas veraces de buena reputacién de entre
aquellos presentes. Por ejemplo, de entre setenta hombres que compartieron
cuatro punados de comida y estuvieron satisfechos, uno relata el incidente y los
otros no lo contradicen. Su silencio asi indica su confirmacién. Porque si en esa
época de verdad y veracidad los Comparieros, que eran amantes de la verdad y
la seriedad y la honestidad, hubieran presenciado incluso la mé&s minima
mentira, la hubieran rechazado y negado. Pero los incidentes que citaremos
estuvieron narrados por muchas personas, y los deméas que los presenciaron
permanecieron en silencio. Asi, cada uno de estos incidentes tiene la certeza del
‘tawatur en significado’.

Ademas, tanto los libros de historia como los de la biografia del Profeta
dan testimonio de ello, junto a la preservacién del Coran y de sus aleyas, los
Companeros trabajaron con todas sus fuerzas para preservar las obras y las
palabras del Mas Noble Mensajero de Allah (PyB), y en especial las
relacionadas a los mandamientos de la Sharfa y a los milagros, prestando
extrema atencién a su precisiéon. Nunca descuidaron ni siquiera al mas minimo
aspecto de su conducta, sus acciones y estados. Esto y el hecho de que los
registraron se atestiguan en los libros de Hadices.

Ademas, en la Epoca de la Dicha, escribieron y registraron muchos de los
Hadices relacionados a los mandamientos de la Sharia y de sus milagros. Los
‘Siete Abdullahs’ en particular los registraron por escrito. Y en particular
Abdullah ibn al-Abbas, conocido como ‘el intérprete del Coran’, y Abdullah ibn
Amr ibn al-As y especialmente treinta o cuarenta anos maés tarde, los miles de
eruditos exigentes de la generacién que le siguié a los Companeros registraron
los Hadices y milagros por escrito. Y atin maés tarde, principalmente los cuatro
grandes muyytahids y miles de eruditos exigentes de los Hadices los relataron y
preservaron por escrito. Luego doscientos anos después de la Hégira,
principalmente Bujari y Muslim y los seis libros aceptados de Hadices, llevaron
a cabo la tarea de su preservacién. Muchos criticos severos como Ibn al-Yawzi
surgieron, quienes identificaron los reportes falsos que habian hecho los
negadores, los que no piensan, los ignorantes o quienes los habian recordado
mal. Mas tarde, eruditos educados y exigentes como Yalal al-Din al-Suyuti, que
setenta veces fue honrado estando despierto con la presencia y la conversacién
del Noble Mensajero de Allah (PyB), diferencié los diamantes de los Hadices
auténticos de otros dichos e inventos.




CARTA DIECINUEVE 105

Asi, los incidentes y milagros de los que hablaremos, nos han llegado a
través de numerosos, tal vez incontables, manos fuertes y confiables, y nos han

)
- o 7 o /. ) w 4 e 87
alcanzado en buenas condiciones. é g J..a_é o VS & Jod|
- g

Es por esta razén que la mente de uno deberia liberarse de la nocién de
que estos incidentes se han distorsionado o confundido de alguna manera al
pasar de generacién en generacion hasta el presente.

El Primer Ejemplo de los milagros relacionados al aumento de comida a
través de su bendicion. Los seis libros auténticos de Hadices, Bujari y Muslim
incluidos, unanimemente relatan que durante la fiesta que celebraba el Profeta
(PyB) en ocasién de su casamiento con Zeynep, la madre de Anas, Umm
Sulaym, preparé un plato con un o dos punados de détiles fritos en aceite y le
pidié a Anas que se los llevara al Profeta (PyB). El Noble Profeta (PyB) le dijo:

Z_ - s Z_ -

8 s 8 s ‘ M Anas invité a los nombrados y a los que se encontré.

Aproximadamente trescientos Comparneros vinieron y llenaron el cuarto y la
antesala del Profeta (PyB). Entonces el Profeta (PyB) dijo: “Hagan circulos de
diez”. “Hagan circulos de diez” Colocé su mano bendita sobre esa pequeia
cantidad de comida, dijo suplicas v les dijo que se sirvieran. Todos comieron
hasta quedar totalmente satisfechos. Luego, el Profeta (PyB) le pidi6 a Anas que
retirara la comida. Anas relaté mas tarde: “No podia decir si habfa mas comida
cuando coloqué el plato sobre la mesa por primera vez o cuando lo retiré de
ahi”.

Segundo Ejemplo: Abu Ayyub al-Ansari, quien hospedé el Profeta (PyB)
relata que cuando el Noble Profeta (PyB) honré su casa, él dijo: “He preparado
una comida que seria suficiente para el Profeta (PyB) yv Abu Bakr”. Pero el

17 S0

Profeta (PyB) le dijo: )La_:Y‘ u‘ J.w‘ o uu)’\.: E—J‘ Treinta hombres

vinieron y comieron. Entonces él me dijo: u\.,...a E—J‘ , ‘Invita a ofros sesenta’,
invité a otros sesenta. Ellos también vinieron y comieron. El Mensajero de Allah
- o~ 8o 4
(PyB) entonces me dijo: _ptmaw E—J‘ Invité a setenta mas. Ellos vinieron y
]

comieron. Todavia habia comida en el tazén cuando todos ellos terminaron de
comer. Todos los que fueron abrazaron el Islam e hicieron el juramento de
lealtad después de atestiguar este milagro. Ciento ochenta hombres comieron
de la comida para dos”.

Tercer Ejemplo: Se narra a través de muchas cadenas de transmisién de
Omar ibn al-Jattab, Abu Jurayra, Salama ibn al-Aqwa, Abu Amrat al-Ansari y
otros, que durante una expedicién el ejército sufrié hambre. Se refirieron al



106 CARTAS

Noble Profeta (PyB) vy les dijo: “Retinan cualquier comida que quede en
vuestras alforjas”. Todos trajeron algunos datiles, lo que méas pudieron traer fue
cuatro punados y los colocd en un mantel. Salama relaté: “Yo estimaba que la
cantidad era equivalente a una cabra sentada”. Entonces el Noble Mensajero
(PyB) suplicé por abundancia y anuncié: “iTodos traigan su plato!” Se
acercaron y ninguno de todo el ejército se quedd con el plato vacio, todos los
platos se llenaron. Incluso atin quedaba algo de comida. Un Companero dijo
més tarde: “Me di cuenta por la manera en que los datiles se hacfan abundantes
de que aln si todo el mundo hubiera venido, la comida hubiera sido
suficiente”.

Cuarto Ejemplo: Los Seis Libros auténticos de Hadices, incluyendo a
Bujari y Muslim, informan que Abd al-Rahman ibn Abu Bakr relaté: “Nosotros,
ciento treinta Companeros, estibamos con el Noble Mensajero (PyB) en una
expedicién. La masa con cuatro pufiados de harina se preparé para hacer pan,
un macho cabrio fue sacrificado y cocinado, v su higado y sus rinones se
asaron. Juro por Allah que el Mensajero de Allah (PyB) nos dio a cada uno un
pequeno pedazo de la carne asada [el higado y los rinones] vy puso la carne
cocinada en dos grandes tazones. Después de que todos habiamos comido
hasta que estuvimos llenos todavia quedaba algo, que lo cargué en un
camello”.

Quinto Ejemplo: Como esté registrado en los Seis Libros, Yabir al-Ansari
relaté bajo juramento: “Durante la expedicién de Ajzab el célebre dia de
Jandaq, aproximadamente mil personas comieron de cuatro punados de
centeno para hacer pan y una joven cabra; aun asi sobré comida. Ese dia la
comida se habia cocinado en mi casa, y después de que las mil personas se
habian ido, la olla todavia estaba hirviendo con carne en ella y el pan todavia
se estaba haciendo con la masa.; porque el Profeta (PyB) habia puesto
humedecido la masa y la olla con su bendita boca, y entonces le rogd a Allah
por abundancia”. Yabir anuncié este milagro de abundancia por juramento
ante mil personas conectadas a este evento. Se puede decir, este evento es
certero como si mil personas lo hubieran narrado.

Sexto Ejemplo: Segiin una narracién auténtica de Abu Talha, el tio de

Anas que sirvié al Mensajero de Allah, el Mensajero (PyB) alimenté entre
setenta y ochenta personas con una pequena cantidad de pan de centeno que
Anas habia traido bajo su brazo. El Mensajero (PyB) ordené: “iCorten el pan en
pedazos pequenos!”, y rezd por que se incrementara. Debido a que la casa era
pequena, vinieron de a diez y se fueron sintiéndose satisfechos.
Séptimo Ejemplo: Se relata como auténtico en los libros precisos como Shifa’al-
Sharif y Muslim que Yabir al-Ansari narré: “Una vez, un hombre le pidié
comida al Noble Mensajero (PyB) para su familia. El Mensajero (PyB) le dio la
mitad de una carga de cebada. Durante mucho tiempo él comi6 de la cebada
junto con su familia y sus invitados. Miraban y veian que no se acababa.
Entonces lo pesaron para ver cuanto se habia reducido. Después de esto, la
bendicién de la abundancia se perdié y la cebada comenzé a disminuir
rapidamente. El hombre fue hacia el Mensajero (PyB) v le conté lo que habia
pasado. El Mensajero de Allah (PyB) le respondié:




CARTA DIECINUEVE 107

2 e o s o e rd
v—<€ %Lﬁj 9 :-'-f Ft= N :\l/g.? ).3 jj “Si no lo hubieras puesto a prueba al

pesarlo, te hubiera durado toda una vida”

Octavo Ejemplo: Segin los libros precisos como Tirmidi, Nasa’i, Bayhagi y
Shifa’ al-Sharif, Samura ibn Jundub relaté que le trajeron un plato de carne al
Profeta (PyB). Desde la manana hasta la noche, muchos grupos de hombres
vinieron y comieron de él.

De acuerdo con la explicacién que dimos en la introduccién de esta parte,
esta no es solamente la narracién de Samura, ya que Samura relaté este
incidente en nombre y con la aprobacién de todos los presentes como sus
representantes.

Noveno Ejemplo: Como también lo relatan los investigadores confiables y
leales tales como el reconocido autor de Shifa’ al-Sharif, Ibn Abi Shayba y
Tabarani, Abu Jurayra narré: “El Noble Mensajero (PyB) me ordené: ‘Invita a
los pobres que migraron de Meca que han hecho del Banco [suffa] de la
mezquita su hogar v quienes suman mas de cien’. Entonces fui y los busqué y
los reuni a todos. Colocaron una bandeja de comida frente a nosotros y
comimos tanto como deseamos, luego nos levantamos. El plato quedé lleno tal
como cuando nos sentamos, sdlo se veian las marcas de nuestros dedos sobre
la comida”.

Asi, este incidente es relatado por Abu Jurayra en nombre de toda la
Gente del Banco, apoyado por su confirmacién. Por lo tanto, el incidente es tan
definitivo como si toda la Gente del Banco lo hubiera relatado. ¢Es acaso
posible que si no hubiese sido verdad, aquellos hombres veraces y perfectos
hubieran permanecido en silencio sin negarlo?

Décimo Ejemplo: Segin una narraciéon auténtica de Ali, una vez el Noble
Mensajero (PyB) reunié a los hijos de Abd al-Muttalib. Eran alrededor de
cuarenta, incluyendo a algunos que se comerian a un camello joven y beberian
mas de tres litros de leche en una comida. Aln asi, para ellos él habia
preparado sélo un punado de comida. Todos comieron y estuvieron satisfechos
y la comida permanecié tal como habia estado antes. Mas tarde trajo leche en
un tazén de madera que hubiera sido suficiente para sélo tres o cuatro
personas. Todos bebieron hasta saciarse. Permanecié como si no se hubiera
bebido.

iAsi, un milagro de abundancia es tan definitivo como el valor v la lealtad
de Ali!

Undécimo Ejemplo: Segin una narracién auténtica, en ocasién del
casamiento de Ali y Fatima al-Zahra, el Noble Mensajero (PyB) le ordené a Bilal
al-Habashi: “/Haz algo de pan con algunos punados de harina; también
sacrifica un camello!”. Bilal relata: “Traje la comida y él puso su mano bendita
sobre ella. Mas tarde, los Companeros llegaron en grupos, comieron y se
fueron. De la comida que quedé, oré por abundancia otra vez y envio un tazén
lleno a cada una de sus esposas, diciéndoles que comieran y que alimentaran a
quienquiera que las visitara”.



108 CARTAS

iUna abundancia tan bendita es por cierto necesaria para un casamiento
tan bendito y su ocurrencia es certera!

Duodécimo Ejemplo: El Imdm Yafar al-Sadiq relaté de su padre
Muhammad al-Bagir, y él de su padre, Zayn al-Abidin, v él de Ali, que Fatima
al-Zahra habfa preparado comida suficiente para Ali y para ella misma.
Entonces, ella envié a Ali para que invitara al Noble Mensajero (PyB) a comer
con ellos. El Mensajero de Allah (PyB) vino y les dijo que enviaran un plato de
comida a cada una de sus esposas. Fatima dijo que después de que se habia
apartado un plato de comida para él, Ali, Fatima y sus hijos, levantaron la
cacerola y estaba llena hasta el borde. Por la voluntad de Allah, comieron de
esa comida por mucho tiempo mas.

¢Por qué no crees en este milagro de incremento como si lo hubieras visto
ya que viene de esta cadena de transmisién luminosa y elevada? Satanas
mismo no podria encontrar excusa frente a este.

Decimotercer Ejemplo: Las autoridades veraces como Abu Dawud, Ahmad
ibn Hanbal y Bayhaqi narran de Dukayn al-Ahmad ibn Sad al-Muzayn y de
Nu‘man ibn Mugarrin al-Ahmasi al Muzayn, quien junto a sus seis hermanos,
fue honrado con la conversacion del Profeta y fue un Compariero, y por medio
de Parir a través de numerosas cadenas de transmisién de Omar ibn al-Jattab,
que el Noble Mensajero de Allah (PyB) le ordené a Omar ibn al-Jattab: “Dale
provisiones para un viaje a cuatrocientos jinetes de la tribu Ahmasi!” Omar
respondié: “iOh Mensajero de Allah (PyB)! Lo que tengo a mano es equivalente
a camello joven sentado”. El Mensajero (PyB) dijo: “iVe y daselos!” Entonces él
fue y de la mitad de una carga de détiles, les dio a los cuatrocientos jinetes las
provisiones suficientes. Y afirmé que quedé como antes, sin disminuir.

Asi, este milagro de abundancia ocurri6 en relacién a cuatrocientos
hombres y a Omar en particular. Ellos estdn detras de las narraciones,
apoyandolas, y su silencio las confirma. No ignores estas narraciones porque
son relatadas por sélo algunos individuos, porque si el incidente hubiera sido
relatado por un solo individuo, ain asi tendria la certeza del ‘fawatur en
significado’.

Decimocuarto Ejemplo: Todos los libros precisos de Hadices, y
principalmente Bujari y Muslim, narran que cuando el padre de Yabir murid,
tenfa muchas deudas. Sus acreedores eran judios. Yabir les ofrecié a los
acreedores todas las posesiones de su padre, pero ellos no las aceptaron. Los
frutos de su huerto por muchos afios hubieran sido insuficientes para costear la
deuda. El Noble Mensajero (PyB) dijo: “/Recoge los frutos del huerto y
juntalos!”. Hicieron esto, y entonces el Noble Mensajero (PyB) camind
alrededor de la cosecha y rezd. Después Yabir dio de esa cantidad lo que
correspondia a la deuda de su padre. Lo que quedé fue igual a la cantidad de
los frutos de su huerto por un afnio o en una narracién fue igual a la cantidad
que le dio a los acreedores. Los judios se sorprendieron y quedaron aténitos.

Ve, ese claro milagro de abundancia no sélo fue relatado por algunos
narradores como Yabir; muchas personas conectadas con él lo describieron y
relataron, asi dandoles el grado de ‘fawatur en significado’.




CARTA DIECINUEVE 109

Decimoquinto Ejemplo: Investigadores exigentes, y principalmente Tirmidi
y el Imém Bayhagq;i, relataron a través de una cadena fidedigna de autoridades
de Abu Hurayra que Abu Hurayra dijo: “Durante una expedicién — la de Tabuk
de acuerdo con otra narracién — el ejército sinti6 hambre. El Noble Mensajero

o -~ o
3

(PyB) pregunté: £ s o J.;: ¢No hay nada?’ “¢Hay algo?” Yo dijo: ‘Tengo

un poco de datiles en mi alforja (segin otra versién eran quince)’. Dijo:
‘Traelas aqui!’ Se las llevé, sumergié su mano en ellas y tomé un punado. Lo
colocd en un plato y ofrecié una siplica por su aumento. Luego llamé a los
hombres en grupos de diez y todos comieron de alli. Luego dijo:

20 3 S\t o7~ ° - ° /e, 3
= Yo u.a.._eb & &> s Puse mi mano en la bolsa; habia
rd rd ‘/ ”

en mis manos tantos datiles como los que habia traido. Mas tarde, mientras
vivia el Profeta (PyB), en la época de Abu Bakr, Omar y Osman, comi de esos
détiles”. Se relata a través de otra cadena de transmisién: “Di varias porciones
de esos datiles para usarlos ‘en el camino de Allah’. Méas tarde, la bolsa que
contenia los datiles fue saqueada cuando Osman fue asesinado”.

Abu Jurayra era un estudiante constante e importante y un discipulo entre
la Gente del Banco, la escuela sagrada y tekke del Maestro del Universo, del
Orgullo del Mundo (PyB). Ademas, el Profeta (PyB) habia rezado por su fuerza
de memoria. El milagro de abundancia que él narré que ocurrié en un gran
encuentro como la expedicién de Tabuk deberia ser, en consecuencia, tan
definitivo y cierto como la palabra del ejército entero.

Decimosexto Ejemplo: Principalmente Bujari, v los libros precisos relatan, a
través de una narracién auténtica, que una vez Abu Jurayra estaba hambriento,
entonces siguié al Noble Mensajero (PyB) al interior de su casa. Alli vio que le
habian traido una taza de leche de regalo. El Mensajero de Allah (PyB) le dijo:
“lInvita a la Gente del Banco!” Abu Jurayra relata: “Me dije a mi mismo que yo
mismo podria beber toda la leche, porque soy el que mas la necesitaba. Pero
ya que esta era la orden del Profeta (PyB), fui a buscar a la Gente del Banco,
que eran mas de cien. El Mensajero de Allah (PyB) me dijo que les ofreciera la
leche. Yo le di el tazén a cada uno de ellos, uno por uno, y todos bebieron

\

o7 1 08 -
hasta satisfacerse. Finalmente el Mensajero (PyB) me djjo: &l Gl s
]

%

o _ o

- J.Jal.e . Mientras estaba bebiendo, él me decia repetidamente que bebiera

mas, hasta que dije: ‘Juro por El Glorioso Quien te envié con la vedad que
estoy demasiado lleno para beber nada méas’. Entonces el Mensajero de Allah
(PyB) bebié el resto, invocando el Nombre Allah y agradeciéndole”. iQue sea
una bendicién para él cien mil veces!



110 CARTAS

Este milagro indudable, tan puro y dulce como la leche misma, esta
relatado en todos los Seis Libros con sus narraciones auténticas, principalmente
Bujari, quien memorizé quinientos mil Hadices. Ademas, es narrado por Abu
Jurayra, un leal, célebre y brillante estudiante de la sagrada escuela del Banco
del Profeta (PyB), quien también cité como testigo, mas bien, representé a
todos los demés estudiantes del Banco. iIEn consecuencia, no considerar este
Hadiz con la certeza del ‘consenso’ es porque o el corazén esta corrompido o el
cerebro, destruido! ¢Es acaso posible que una persona tan confiable como Abu
Hurayra, que dedicé toda su vida a los Hadices del Profeta vy a la religién v que
escuché y él mismo transmitié el Hadiz:

f’///ef Z w8 /// //,’ o ~ - .
r:.:.b foexice C)c u.&f o*9  hubiera relatado un

-

Z s 0 _ £
SE Ge szl |
incidente o Hadiz infundado que lo hubieran hecho el blanco de contradiccién
de la Gente del Banco, y eso hubiera provocado dudas en relacién al valor y a
la veracidad de todos los otros Hadices que él habfa memorizado? iQue Allah
no lo permita!

iOh, nuestro Sustentador! Por las bendiciones que Tt le has otorgado a Tu
Mas Noble Mensajero (PyB), otorga las bendiciones de abundancia sobre los
favores materiales v espirituales con los que Tu nos has provisto.

Un Punto Importante: Es bien sabido que cuando se unen, las cosas
débiles se vuelven fuertes. Los hilos finos y retorcidos se convierten en una soga
fuerte; las sogas fuertes resultan heridas pero nadie puede romperlas. En esta
Senal, hemos mostrado entre quince distintos tipos de milagros, uno solo en
relacién a las bendiciones del aumento y la abundancia, y los quince ejemplos
que hemos dado constituyen a penas una decimoquinta parte de este tipo. Sin
embargo, cada uno de los ejemplos mencionados es una prueba en si mismo,
con suficiente fuerza para demostrar la profecia. Incluso si algunos de ellos —
suponiendo lo imposible — se consideraran débiles, alin asi no se podria
llamarlos asi, ya que cualquier cosa que esta unida a lo fuerte también se vuelve
fuerte.

Cuando se consideran juntos, los dieciséis ejemplos dados anteriormente
constituyen un milagro grande y fuerte por la fuerza del ‘fawatur en significado’
definitivo e indiscutible. Y, cuando este milagro se une a otros catorce milagros
de abundancia que no se han mencionado, manifiesta un milagro supremo que
es tan irrompible como una coleccién de sogas fuertes. Ahora suma este milagro
supremo a los otros catorce tipos de milagro, v ive qué prueba definitiva,
decisiva e irrefutable proveen para la misién profética de Muhammad (PyB)!
Asi, el pilar de la profecia de Muhammad (PyB), formada por esa coleccién,
tiene la fuerza de una montana. Ahora has comprendido qué irrazonable es
considerar inestable y propenso a caer a ese cielo elevado v firme, debido a
dudas que surgen de la falta de comprensién en los asuntos y ejemplos
particulares. Por cierto aquellos milagros en relacién al aumento y a la
abundancia demuestran que Muhammad el Arabe (PyB) era el oficial amado y
el siervo honrado del Compasivo y Munificente Que crea todo el sustento y
provee a todos los seres con él, porque contrariamente a Su practica, El le envié



CARTA DIECINUEVE 111

banquetes de distintas variedades de comidas de la nada, de lo puramente
Oculto.

Es bien sabido que la Peninsula Arabiga es un lugar donde el agua v la
agricultura son escasas. Por esta razén, su gente, y en particular los
Comparneros de los primeros dias del Islam, sufrieron necesidad y escasez.
También los afligié frecuentemente la sed. Debido a esto, los milagros
importantes de Muhammad (PyB) aparecieron en relacién a la comida y al
agua. En lugar de ser milagros para demostrar su afirmacién de profecia, estas
maravillas sucedieron por la necesidad y como regalos Divinos, bendiciones de
Allah y banquetes del Mas Misericordioso para Su Mas Noble Mensajero.
Porque quienes vieron los milagros ya habian asentido a su profecia. Sin
embargo, a medida que los milagros sucedian, su fe aumentaba vy se volvia méas
luminosa.

OCTAVA SENAL SUTIL

Esta parte relata algunos milagros que se manifestaron en relacién al agua.

Introduccién

Se sabe que cuando un evento sucede entre grupos de personas se relatan
individualmente v no los demés no lo contradicen, esto indica su veracidad.
Porque por su propia naturaleza, el ser humano es propenso a decir que una
mentira es una mentira. En particular si las personas en cuestién eran los
Comparieros que eran los més intolerantes ante las mentiras que cualquier otra
persona, si los incidentes en relacién al Noble Mensajero de Allah (PyB) v si el
narrador era un renombrado Companero, entonces por cierto el narrador da su
reporte en nombre de todos los que atestiguaron el incidente. Sin embargo,
cada uno de los milagros relacionados con el agua que citaremos a
continuacién se transmitié por muchos canales, confiado por muchos
Companeros a miles de eruditos precisos de la siguiente generacién, que a su
vez lo pasaron, de forma auténtica, a los grandes muyytahids del sequndo siglo.
Ellos también los recibieron con absoluta seriedad y reverencia, los aceptaron,
los pasaron a los eruditos exigentes de los siglos posteriores. Asi, los Hadices
han llegado a nuestra época, pasando por miles de manos fuertes y confiables.
Ademas, los textos de Hadices escritos durante la Epoca de la Dicha, la época
del Profeta (PyB), se transmitieron de forma precisa hasta que llegaron a los
eruditos brillantes de la ciencia del Hadiz como Bujari y Muslim. Y ellos, por
medio de una investigacion y clasificacién puntillosa, reunieron los Hadices que
eran indudablemente auténticos y nos los presentaron y ensefiaron

Z ~ Z o~ J?u 38 (-

Asi, el fluir de agua de los dedos del Mensajero de Allah (PyB) vy que
muchos hombres bebieran de ella tiene la certeza del tawatur. Es imposible que
las personas que lo narraron hubieran acordado mentir. El milagro es muy
definitivo. Ademas, se repiti6 tres veces en presencia de tres vastas asambleas.
Muchos eruditos precisos, principalmente, Bujari, Muslim, Imam Malik, Imam
Shu’ayb e Imam Qataba, registraron de narraciones definitivamente




112 CARTAS

autenticadas de muchos de los reconocidos Compafieros, principalmente, los
siervos del Profeta, Anas, Yabir e Ibn Masud cuanta agua abundante habia
fluido de sus dedos v el ejército bebié de ella. De numerosas narraciones de este
tipo de milagro, citaremos sélo nueve ejemplos.

Primer Ejemplo: Los libros precisos de Hadices, en particular Bujari y
Muslim relatan de una narracién auténtica de Anas: “Habia trescientos de
nosotros junto al Noble Mensajero de Allah (PyB) en un lugar llamado Zawra.
El nos ordené que hiciéramos la ablucién para la oracién de la tarde, pero no
pudimos encontrar agua. Entonces nos ordené traer un poco de agua, lo cual
hicimos y él sumergié sus manos auspiciosas en ella. Vi el agua fluir de sus
dedos como una fuente. Sus trescientos hombres hicieron la ablucién con el
agua y bebieron de ella”.

Anas relata este incidente en nombre de los trescientos hombres. ¢Es
posible que aquellas trescientas personas en efecto no lo hubieran asentido, o
en el caso de que no lo hubieran asentido, no lo hubieran negado?

Segundo Ejemplo: Como se narra en los libros precisos, y principalmente
Bujari y Muslim, Yabir ibn Abdullah al-Ansari dijo: “Nosotros, mil quinientas
personas, teniamos sed durante la expedicion de Judaybiya. El Noble
Mensajero (PyB) realiz6 la ablucién cantimplora de cuero llamada qirba,
entonces sumergié sus manos en ella. Luego vi el agua fluir de sus dedos como
una vertiente. Mil quinientos hombres bebieron de ella y llenaron sus
cantimploras”. Una vez Salim ibn Abi al-J‘ad le pregunté a Yabir: “¢Cuantos de
ustedes estaban alli?” El respondié: “El agua habria sido suficiente incluso para
cien mil personas, pero sélo éramos mil quinientos”.

Asi, los narradores de este milagro en efecto fueron mil quinientos, porque
es la naturaleza del ser humano rechazar las mentiras. En cuanto a los
Companeros del Profeta, que sacrificaron sus tribus y pueblos, sus padres y
madres, sus vidas y todo lo que poseian por la verdad y la veracidad, no
podrian haber permanecido en silencio frente a una mentira, especialmente a la
luz de la advertencia dada en el Hadiz: “Quien sea que diga una mentira a
propdsito refiriendose a mi deberia prepararse para un asiento en el Fuego del
Infierno”. Ya que permanecieron en silencio en relacién a este Hadiz, lo
aceptaron, de hecho se unieron a Yabir y lo confirmaron.

Tercer Ejemplo: Nuevamente como lo relatan los libros precisos de
Hadices v principalmente Bujari y Muslim, Yabir narré: “Durante la expedicién

s 5% -
de Buwat, el Noble Profeta (PyB) ordend: s g jjl.: 5B “iLlamen a todos para
hacer la ablucién!” Dijeron que no habia agua. El dijo: “IEncuentren solo un
poco!”. Trajimos una muy pequena cantidad de agua. El sostuvo su mano
sobre ella mientras recité algo que no pude escuchar, y después dio la

orden: g_,S ;.NML:: y “iTraigan el gran bebedero de la caravana!” Me lo

trajeron a mi y lo coloqué frente al Mensajero de Allah (PyB). Colocé sus manos
en el bebedero y separ6 sus dedos. Verti la poca cantidad de agua sobre sus



CARTA DIECINUEVE 113

benditas manos y vi que abundante agua flufa de sus dedos benditos y llenaba
el bebedero. Luego convoqué a quienes necesitaban agua e hicieron la
ablucién y bebieron de alli, le dije al Noble Mensajero (PyB) que no habia nadie
maés. El levanté sus manos, dejando el bebedero lleno hasta el borde”.

Asi, este claro milagro de Muhammad (PyB) tiene la certeza del ‘tawatur en
significado’, porque debido a que Yabir era muy prominente en el asunto, tenia
derecho a relatarlo y proclamarlo en nombre de todos los deméas y también
porque él era quien hacia el servicio en ese tiempo. Ibn Mas‘ud relata
exactamente lo mismo en su narracién: “Vi el agua fluir de los dedos del
Mensajero (PyB) como una vertiente”. Si un grupo veraz y reconocido de
Companeros compuesto por Anas, Yabir e Ibn Masud dijeron: “Lo hemos
visto”, ¢es posible que no lo hubieran visto? Ahora combina estos tres ejemplos
y ve qué milagro tan poderoso y manifiesto fue, y cémo si las tres cadenas de
transmisién se combinan, se comprueba que el agua que fluia de sus dedos es
‘tawatur verdadero’. Por cierto, incluso que Moisés (p.) haya hecho fluir agua
de doce lugares diferentes en una roca no puede equipararse al agua que fluyoé
de los diez dedos de Muhammad (PyB), porque el agua puede surgir a chorros
de una roca — se pueden encontrar ejemplos entre los eventos comunes — pero
no hay un equivalente ni un paralelo a hacer fluir agua abundantemente, como
la Vertiente de Kawzar, de la carne y hueso.

Cuarto Ejemplo: Principalmente el Imdm Malik en su estimado libro
Muwatta’ relata del renombrado Companero Mu’adh ibn Yabal: “Durante la
expedicién de Tabuk, nos encontramos una vertiente que estaba fluyendo tan
escasamente como un hilo fino. El Noble Mensajero (PyB) ordené: “Junten un
poco de agua!” Juntaron un poco en las palmas de sus manos. El Mensajero de
Allah (PyB) lavé sus manos y su cara alli, y la regresamos a la vertiente. De
pronto la salida de la vertiente se abri6 y el agua comenzé a salir a borbotones;
fue suficiente para todo el ejército”.

Otro narrador, incluso, el Imam Ibn Ishaq, afirmé: “El agua salia a
borbotones de la vertiente bajo la tierra haciendo un ruido como un trueno.” El

o Fd ° s _ 3
Noble Mensajero de Allah (PyB) le dijo a Mu’adh: eJb CJ‘, bl.x.: Lj DR j;

Z (- 3 7 Vs
E:L..?- Cit" A8 L..@.a: S J.> d‘ oL..>- J.: Si vivieras lo suficiente, verias que

esta agua milagrosa transformara a este lugar en jardines’. Y esto asi sucedi6”.
Quinto Ejemplo: Principalmente Bujari narra de al-Bara’ y Muslim de
Salama ibn Akwa’ y otros libros auténticos de Hadices, unédnimemente relatan:
“Durante la expedicién de Judaybiya nos encontramos con un pozo. Eramos
cuatrocientos mientras que el agua del pozo era apenas suficiente para
cincuenta. Sacamos el agua v no dejamos nada. El Mensajero de Allah (PyB)
vino y se sent6 frente al pozo. Pidié un balde de agua y le llevamos uno. El
puso algo de su saliva sagrada adentro del balde y rezé, luego verti6 esta agua
en el pozo. De pronto el pozo se llené y el agua hacia espuma llendndose hasta



114 CARTAS

el borde. El ejército completo bebié de ella hasta saciarse y les dieron agua a
sus animales. También llenaron sus cantimploras”.

Sexto Ejemplo: Otra vez, principalmente las autoridades brillantes de la
ciencia del Hadiz como Muslim e Ibn Yarir al-Tabari vy los libros auténticos de
Hadices, relatan a través de una narracién auténtica del famoso Abu Qatada:
“Ibamos en busca de ayuda para los lideres que habian sido martirizados en la
celebrada Batalla de Mu'‘ta. Yo tenfa una cantimplora conmigo. El Noble

Profeta (PyB) ordeno L@.’ d )_4:%.“.9 c).r.i..a...a Jc Ja.a:-‘

“Guarda tu cantimplora con cuidado; la necesitaremos mucho”. Poco después,
comenzamos a sufrir de sed. Eramos setenta y dos personas. [Segtin Tabari,
trescientos]. El Profeta (PyB) dijo: “/Traeme tu cantimplora!”. Yo lo hice asi, él
tomé la cantimplora vy la llevé hacia los labios de su boca. No se si soplé dentro
de ella o no. Luego los setenta y dos hombres vinieron y bebieron de la
cantimplora y llenaron sus cantimploras. Cuando la tomé nuevamente, estaba
tal como se la habia dado”.
Ve este milagro decisivo de Muhammad (PyB) vy di:

- -

fw‘g\pf@g‘},ww,y»;m

Séptimo Ejemplo: Los libros auténticos y principalmente Bujari y Muslim
narran de Imran ibn Huseyn: “Durante un viaje nosotros y el Mensajero de
Allah (PyB) nos quedamos sin agua. El nos dijo a Ali mi y a mi Ali(otra forma, A
Ali y a mi nos dijo: ‘Hay una mujer en tal o cual lugar con su bestia que esta
cargada con dos cantimploras llenas de agua. iVayvan v traiganial’. Ali y yo
fuimos, encontramos a la mujer y al agua exactamente en el lugar descrito, y la
llevamos ante el Mensajero de Allah (PyB). El ordeno: ‘Pongan algo de agua en
una vasija’. Nosotros lo hicimos y él rezé por la bendicién de aumento. Luego
ordend a todos que vinieran y llenaran sus cantimploras. Todas las personas
vinieron, llenaron sus cantimploras y bebieron. Después dio la orden de juntar
algo para la mujer, vy llenaron su falda”. Imran dijo: “Crei que las dos
cantimploras se llenaban constantemente.” El Noble Mensajero le dijo a la

mujer: L:La...u ZM ué:a)} l::..» &5[.@ o Jo-l.:).} L:Le u...b:‘ ‘Te puedes ir

ahora. “Nosotros no tomamos nada de tu agua; mas bien Allah nos dio el agua
de Su tesoro”.

Octavo Ejemplo: Los eruditos de Hadices, principalmente Ibn Juzayma en
su Sahih, narran de Omar: “Nos quedamos sin agua durante la expedicién de
Tabuk. Algunas personas incluso sacrificaron sus camellos, escurrieron las tripas
y bebieron el liquido. Abu Bakr el Veraz le pidié al Noble Mensajero (PyB) que
rezara. El Mensajero (PyB) levant6 sus manos y antes de que las hubiera bajado
las nubes se juntaron y semejante lluvia cayé que llenamos nuestras
cantimploras. Después la lluvia paré y no habia caido mas alla de los limites del



CARTA DIECINUEVE 115

ejército”. Es decir, la casualidad no tiene nada que ver con este incidente; fue
puramente un milagro de Muhammad (PyB).

Noveno Ejemplo: Relatado de Amr ibn Shu‘ayb, el nieto de Abdullah ibn
Amr ibn al-‘As, en quienes confiaron para las explicaciones de los Hadices, los
Cuatros Imames narraron de una narracién auténtica: “Antes de su misién
profética, el Noble Mensajero (PyB) una vez vino en camello al lugar llamado
Dhu al-Hiyaz cerca de Arafat con su tio Abu Talib. Abu Talib dijo que tenia sed.
El Profeta (PyB) desmont6 del camello y golpeé el suelo con su pie. El agua
salié a borbotones y Abu Talib bebié de ella”.

Uno de los investigadores, sin embargo, afirmé que este incidente deberia
considerarse en la categoria de irhasat, porque sucedié antes que su profecia;
sin embargo, desde ese momento la vertiente de Arafat ha fluido de ese lugar y
en consecuencia puede considerarse una maravilla de Muhammad (PyB).

Similar a estos nueve ejemplos, noventa narraciones diferentes — si no
fueron noventa instancias — han relatado milagros relacionados con el agua. Los
primeros siete ejemplos son auténticos y definitivos como el ‘fawatur en
significado’. Por cierto los dos dultimos no se apoyan en las narraciones
numerosos narradores o en una cadena de transmisién fuerte, pero apoyando y
confirmando el incidente mencionado en el octavo ejemplo como lo narrdé
Omar, hay otro milagro narrado por los libros auténticos de Hadices, incluidos
Beyhaki y al-Hakim; es como sigue:

“Omar le pidié al Noble Mensajero de Allah (PyB) que rezara por lluvia,
porque el ejército necesitaba agua. El Mensajero (PyB) levanté sus manos y de
inmediato las nubes se juntaron y cayé la lluvia, suficiente como para cubrir las
necesidades del ejército, v después se dispersaron”. Fue simplemente como si
las nubes fueran oficiales encargados de darle agua al ejército; vinieron,
vertieron agua suficiente para sus necesidades, luego se fueron.

Tal como esta narracién corrobora y demuestra fehacientemente el octavo
ejemplo, asi también el famoso erudito educado, Ibn al-Yawziya, que era
extremadamente fastidioso al verificar los Hadices incluso rechazando como
falsos muchos auténticos, dijo que este evento tuvo lugar, pero durante la
famosa Batalla de Badr. El afirmé que la aleya:

o 3 /w/J 4‘: ‘:u/v - °J°/’Jw".’
@ Ui A VIR VO | I (,.<..,Lp Jo
Y (,_45 2 s Uf “ ;‘-,.’ 9
Se refiere al incidente. Ya que la aleya muestra ese caso, por cierto no
queda lugar a dudas. Ademas, que lloviera cuando el Profeta (PyB) rezaba por
ello, de repente, rapidamente, antes de que bajara sus manos, ocurrié muchas
veces, y eso en si fue un milagro, segin las narraciones en las que hay fawatur.

También se narra con ‘fawatur’, que muchas veces él levantaba sus manos en el
pulpito y que la lluvia comenzaba a caer antes de que las bajara.




116 CARTAS

NOVENA SENAL SUTIL

Uno de los distintos tipos de milagros del Mas Noble Mensajero de Allah
(PyB) es que como los seres humanos, los arboles obedecian sus 6rdenes, y
moviéndose de sus lugares, venian a él. También hay ‘fawatur en significado’
en las narraciones de estos milagros, como los del agua que flufa de sus dedos.
Han sido narrados de numerosas formas y a través de numerosos canales. Por
cierto, el tawatur en relacién a los arboles que dejaban sus lugares e iban hacia
él puede considerarse como ‘explicito’, porque los mas reconocidos y veraces
Companeros como Ali, Ibn Abbas, Ibn Masud, Ibn Omar, Ya’la ibn Murra,
Yabir, Anas ibn Malik, Burayda, Usama ibn Zayd y Ghaylan ibn Salama, cada
uno narré el mismo milagro con certeza. Cientos de eruditos de la generacién
siguiente narraron el milagro de uno de los Compafieros mencionados
anteriormente a través de distintas cadenas de transmisién, como si lo
transmitieran hasta nosotros en forma de ‘tawatur’ multiple. Asi, este milagro de
los arboles tiene decisiva e indiscutiblemente la certeza del ‘tawatur en
significado’. Citaremos ahora sélo algunos ejemplos auténticos de este gran
milagro, a pesar de que se repitié muchas veces.

Primer Ejemplo: Principalmente el Imdm Maya y al-Darimi, narran de Anas
ibn Malik y Ali, y el Imdm Bayhagi de Omar, tres companeros del Profeta
dijeron que el Noble Mensajero (PyB) se entristecié con la negacién de los

“ e /6, o -~ /’. ‘:4/‘ T W -
incrédulos. Rezé: adas ‘_;QA_Z;—’ % JU N &l d)‘ <, . Segtn Anas,
) \ Yy~ -

Gabriel también estaba presente, que bajo cuya instruccién el Mensajero de
Allah (PyB) llamé a un arbol al lado del valle. Se acercé a él. Entonces él le dijo
al arbol que regresara; regresé y se acomodé en su lugar.

Segundo Ejemplo: En Shifa al-Sharif, Qadi lyad, el lider erudito del
Magrib, relata de Abdullah ibn Omar a través de una cadena auténtica y
exaltada de narradores: “Durante una expedicién, un beduino se aproximé al

3 ~o0

3 -
Noble Mensajero (PyB). El Mensajero de Allah (PyB) le pregunt6: Ay ,5 u=" A
]

dénde vas?” El contesté: “Con mi familia”. El Mensajero (PyB) le pregunté:

s 70

PR ]
s P J‘/ O\ JA “¢No deseas algo mejor que eso?”. El beduino le

pregunté: “¢Qué es eso?” El Mensajero (PyB) dijo:

JJ 2 .. 8% 470/)6.//1// /‘ J’e/)?v i’/‘ ‘:e./,/e/e./

d gy g ok faasws Ol ey o Yous s I YWY Ol ugi3 ol Bl
]

beduino pregunté: “¢Qué atestigua este testimonio?” El Mensajero de Allah

Gy s.- G )
(PyB) dijo: i}i...ﬂ g J.>v..:..ﬂ oJa “El arbol al lado del valle atestiguara”. Ibn

Omar dijo: “Sacudiéndose, el arbol se arrancé de raiz y vino hacia el Mensajero



CARTA DIECINUEVE 117

de Allah (PyB). El le pidi6 al arbol que testificara tres veces; cada vez testificd su
veracidad. Cuando él lo ordené, regresé y se acomodé en su lugar”.

Segln una narracién auténtica de Ibn Sahib al-Aslami, Burayda relata:
“Cuando estdbamos con el Noble Mensajero (PyB) en una expedicién, un
beduino vino y pidié una senal, es decir, un milagro. El Mensajero (PyB) dijo:

)

2%, w S R 1 - ¢ e{
2] ).9.)..3 305‘ A j:‘-’ 3 § J.>v..:..ﬂ s J.a Luego sefal6é un arbol; se tambale6

-

de derecha a izquierda, salié por si mismo del suelo con sus raices, y fue ante la
?v e 3 - “eT. 8.4 6 7
presencia del Mensajero (PyB) diciendo: 505‘ J g )[.3 c).:.l.:« pL..H El

beduino dijo: ‘iAhora déjalo regresar a su lugar nuevamente!” El ordené v fue.
Luego el beduino dijo: ‘Permiteme prosternarme ante ti’. El Mensajero (PyB)
respondié: ‘Nadie tiene permitido hacer eso’. El beduino dijo: ‘Entonces besaré
tus manos y pies’, y él se lo permiti¢”.

Tercer Ejemplo: Principalmente el Sahih de Muslim, v los libros auténticos
de Hadices, relatan que Yabir dijo: “Nosotros estdbamos junto al Noble
Mensajero de Allah (PyB) en una expedicién cuando él buscé un lugar para ir
de cuerpo. No habia un lugar apartado. Entonces fue hacia dos arboles, agarré
una de las ramas de uno de ellos y jalé. Obedeciéndolo, el arbol fue con él
hasta el segqundo &rbol. Fue como un camello obediente conducido por sus

) ° - PP
riendas. Habiendo asf juntado a los dos arboles, él dijo: 505‘ CJSL; Z)E L«iﬂ[

“lJintense a mi alrededor”. Los dos é&rboles se unieron y formaron una
pantalla. Después de aliviarse detrés de ellos, él les orden6é que volvieran y
regresaron a sus lugares”.

Segln otra narracién, Yabir dijo: “El Mensajero de Allah (PyB) me ordené:

pd a/ 1!/ -’ pd “/a 1! s 3 - <4 ':/..//ﬁ ,‘ a{} P4
T 5 A L 0,25 A0 5 g B e

8,0

Lol “Diles a esos arboles que se junten para el alivio del Mensajero de

Allah!’” Les dije que hicieran eso y se juntaron. Luego, mientras estaba
esperando, el Mensajero de Allah (PyB) salié e indicé hacia la izquierda v la
derecha con su cabeza. Los dos arboles volvieron a sus lugares”.

Cuarto Ejemplo: Usama ibn Zayd, uno de los mas valientes comandantes y
siervos del Noble Mensajero (PyB), relata en una narracién auténtica:
“EstAbamos junto al Mensajero de Allah (PyB) en una expedicién. No habia un

- o ~ o A\ e -
lugar apartado y privado en donde ir de cuerpo. El pregunté: Jz.» Bolt s



118 CARTAS

e of . ?a -~ - i' T 87 °’:/ ° T e
EJL??-}‘. Respondi: ‘Si, puedo’. El ordené: 505\ J).ia) d! u.é.’ J.U &pa.:[

e t /o F R H °’:/ ?a 3 - L0 - - e f/ " }}°/
M Joo Slrl] 55 b T gy 253ed 0B O =100
‘Hablales v diles que se junten para aliviar al Mensajero de Allah (PyB); también
diles a las rocas que se retinan como una pared’. Fui y les dije lo que ordend.
Juro por Allah que los arboles se reunieron y las rocas formaron una pared. El

Mensajero de Allah (PyB), después de aliviarse, nuevamente ordené: me dijo:

~0 .o, G 87
P 2 o
los arboles se separaron y volvieron a sus lugares”.

Estos dos incidentes que fueron informados por Yabir y Usama también
fueron informados por Ya'la ibn Murra, Ghaylan ibn Salama al-Thagafi e Ibn
Mas‘ud refiriéndose a la Batalla de Hunayn.

Quinto Ejemplo: Narrado por el Imém Ibn Fawrak, conocido como ‘el
principal erudito de su época’ y ‘Shafi‘i el sequndo’ por su excelencia en la
interpretacion: “Mientras viajaba en el lomo del caballo, una noche durante la
expedicién de Ta’if el Noble Mensajero (PyB) se quedé dormido. Mientras
estaba en ese estado, un arbol de loto se avecinaba frente a él. Para darle paso
y no lastimar a su caballo, el arbol se dividié6 en dos y el Noble Mensajero
(PyB), sobre su caballo, pas6é entre las dos partes del arbol”. El arbol ha
permanecido con dos troncos, en esa posicién honorable, hasta nuestra época”.

Sexto Ejemplo: Ya‘la ibn Murra relata en una narracién auténtica:
“Durante una expedicién, un arbol — llamado falha o samura — vino, pasé
alrededor del Noble Mensajero de Allah (PyB), como si lo circunvalara, y
regresé a su lugar. El Mensajero de Allah (PyB) dijo:

Z)E W ol C:,\:;l./:..:a‘/ Lé.w:‘/ ‘El arbol le pidio permiso a Allah para

°3
J.“a. Juro por el Majestuoso, en Cuyas manos estd mi alma, que

saludarme” .

Séptimo Ejemplo: Los eruditos de los Hadices narran de Ibn Mas‘ud con
una narracién auténtica: “Cuando los genios de Nusaybin vinieron ante el
Noble Mensajero (PyB) en el lugar llamado Batn al-Najl para encontrar guia,
un arbol le informé que venian”. También, el Imam Muyahid relata de Ibn
Mas‘ud en el Hadiz: “Los genios pidieron una prueba de su profecia, entonces
el Noble Profeta (PyB) le ordené al arbol, v dejé su lugar, vino hacia él, luego
regresé a su lugar”’. Ese solo milagro fue suficiente para la raza de genios.
Entonces, si un ser humano no cree después de haber oido miles de milagros
como este, ¢no es acaso mas demonio que los descritos por los genios como:

4//. ?v‘///J ./J ’:/
Lz .



CARTA DIECINUEVE 119

Octavo Ejemplo: Tirmidi informa en su Sahih de Ibn Abbas una narracién
auténtica: “El Noble Mensajero (PyB) le pregunté a un beduino:

E

- o L

) S s . w7 7T Te % . ° ’°, o /. B ° o7
A 23,55 G agadlalsd eda e Gaadl 1l 2525 0 EJT

‘¢Atestiguaras que vo soy el Mensajero de Allah (PyB) si una rama de ese
arbol viene a mi cuando la llame?’. El contesté: ‘Si’. El Mensajero (PyB) llamé a
la rama. Se desprendié y salté cerca de él, luego salté de regreso le dijeron que
lo hiciera”.

Como estos ocho ejemplos, hay muchos otros relatados a través de
muchas cadenas de transmisién. Siete u ocho hebras de soga forman un cable
fuerte cuando se unen. Similarmente, estos milagros relacionados a arboles, que
fueron narrados por la autoridad de los Companeros méas reconocidos y veraces
asi en numerosas cadenas de transmision, ciertamente tienen la fuerza del
‘tawatur en significado’, por cierto, ‘fawatur verdadero’. De hecho, toman la
forma de ‘fawatur’ cuando pasaron de los Companeros a la generacién
siguiente. En particular, los libros precisos de Hadices como Bujari, Muslim, Ibn
Hibban y Tirmidhi, hicieron las cadenas llegando hasta la época de los
Companeros tan auténticas, y las mantuvieron asi, que leer un Hadiz, por
ejemplo, en Bujari, es como escucharlo directamente de los Comparieros.

Si, como se ve en los ejemplos anteriores, los arboles reconocen al
Mensajero de Allah (PyB), atestiguan su profecia, lo visitan, lo saludan y
obedecen sus érdenes, y aquellas criaturas sin vida y sin razonamiento que se
llaman a si mismos seres humanos no lo reconocen ni creen en él, ¢no tendran
menos valor que un &arbol muerto, y como un pedazo de madera, seran
adecuados para el fuego?

DECIMA SENAL SUTIL

Corroborando los milagros en relacién a los arboles y narrado en forma de
‘tawatur, estd el milagro del llanto del poste. Si, el poste que lloraba en la
mezquita del Profeta ante una multitud vasta por su separacién temporaria del
Profeta, confirma vy refuerza las instancias de milagros relacionadas a los
arboles. Porque el poste también era de madera; su sustancia era la misma. Sin
embargo, los informes de este milagro en si mismo forman un tawatur, mientras
que los otros son asi como un grupo de una clase, la mayoria de ellos en forma
individual o por separado no alcanzan el grado de ‘fawatur explicito’.

Cuando daba el sermén en la mezquita, el Noble Mensajero de Allah (PyB)
solfa reclinarse sobre un poste que era de una palmera datilera. Pero cuando se
hizo el pulpito, comenzé a dar el sermén alli. A partir de alli el poste se quejaba
y lloraba como un camello; toda la congregacién lo oyé. Sélo cuando el Profeta
(PyB) bajaba del pulpito, iba hasta alli y ponfa su mano sobre él, hablandole y
consolandolo, el poste dejaba de quejarse. Este milagro de Muhammad (PyB)
fue narrado a través de numerosas cadenas de transmisién, al grado de
‘tawatur .

Por cierto, el milagro del quejido del poste es ampliamente conocido vy hay
‘verdadero fawatur en relacién a él. Cientos de autoridades sobre Hadices de la



120 CARTAS

generacién subsiguiente narraron el milagro a través de quince cadenas de
transmisién de un grupo ilustre de Companeros, y lo pasaron durante los siglos
siguientes. De ese grupo, eruditos eminentes entre los Comparieros y lideres
expertos en Hadices como Anas ibn Malik y Yabir ibn Abdullah al-Ansari, —
ambos siervos del Profeta (PyB) — Abdullah ibn Omar, Abdullah ibn Abbas,
Sahl ibn Sa’d, Abu Said al-Judri, Ubayy ibn Ka’b, Burayda y Umm Salama, la
Madre de los Creyentes, cada uno a la cabeza de una cadena de transmision,
narré este mismo milagro a la comunidad del Profeta. Principalmente, Bujari,
Muslim y los libros auténticos de Hadices dieron cuenta de este gran milagro, en
relacién al que hay fawatur de informes, junto con sus cadenas de transmisién
para las generaciones subsiguientes.

Yabir, en su cadena de transmisién, dice: “El Mensajero de Allah (PyB)

o W 3 °,
solfa reclinarse sobre un poste de Madera llamado Jz...ﬂ t—.)o- mientras daba

el sermén en la mezquita. El poste no pudo soportarlo cuando se hizo el pulpito
y el Mensajero (PyB) lo usé para el sermén, y comenzé a quejarse y a llorar
como una camella prefiada”. En esta narracién, Anas dice: “Se quejaba como
un bufalo de agua haciendo temblar la mezquita”. En su narracién, Sahl ibn
Sa’d dice: “Y el llanto aumentaba entre la gente ante el quejido del poste”. En
su narracién, Ubayy ibn Ka’b dice: “Lloré tanto que se dividié en dos”.
Mientras que en otra narracién, el Noble Mensajero (PyB) dijo:

R R SN N
J_{ﬂ.ﬂ‘ o Jid LoJ u_ésa.., VS d‘, “Esta llorando por estar separada de la

recitacion de los Nombres de Allah v la mencion de Allah durante el sermon”.
Aun otra narracién informa que el Mensajero de Allah (PyB) dijo:

A y5 Je Giadaiall o Ul Nadmn 531

“Si no lo hubiera abrazado v consolado, hubiera llorado por separarse del
Mensajero de Allah hasta el Dia del Juicio”. En su narracién, Burayda informa:
“Cuando el poste comenzé a quejarse, el Mensajero de Allah (PyB) puso su
mano sobre él y dijo:

}}°// /’1 88 77 8 Sor ~/a’q ,6 ;':a i /ﬁql}//a.a.
J&A},&&UMQQA_{?LS.MLBJ‘JLﬂAJWO[

s g0
s| =

SO P T ST P §a. 7an
J&bé@d\é&iﬁ\wdb,ﬂp}&:&});&;jm



CARTA DIECINUEVE 121
Entonces escuché al poste. La gente detras del Mensajero de Allah (PyB) pudo

?v vIvEt w ) e, G 8 ° °
it mientras hablé, diciendo: 3 4| =%l Gl 3 oo 8l
oir mientras hablo, 1c1enoh?505 sl u‘j’fg}—{s*/~ «./35:-“’;‘2

‘ e ( . 7z - [3 Z 7 . e,
J.’:) Y Ol&=5% ‘Plantame en el Paraiso, donde no hay descomposicién, para

que los amados siervos de Allah Todopoderoso coman de mis frutos’. El

8% _~ o~
-

~_0 . ) . ':/e PIVRPIPIN
Mensajero (PyB) dijoig_,\la.'e A8 |y agregd: fL..a.“ )‘JJ& fLZ.J‘ )‘: )L:.>-‘/

Abu [saac Isfarani, una de las grandes autoridades en teologia, narré: “El
Mensajero de Allah (PyB) no fue hacia el poste, sino que éste fue hasta él, a su
orden. Luego, a su orden, regresé a su lugar”. Ubayy ibn Ka’b dice: “Después
de este evento extraordinario, el Mensajero de Allah (PyB) ordené que el poste
sea colocado debajo del pulpito. Alli lo pusieron y permanecié hasta que la
mezquita fue demolida para ser reconstruida”. Después Ubayy ibn Ka'b lo
agarré y lo mantuvo alli hasta que se descompuso.

El famoso erudito Hasan al-Basri lloraba mientras ensenaba este evento
milagroso a sus alumnos y les decia: “Un pedazo de madera demostré amor y
anhelo por el Noble Mensajero de Allah (PyB), entonces ustedes deberian sentir
mas amor que eso”. En cuanto a nosotros, decimos, Si, amar y anhelar por él
se demuestra al seguir sus Préacticas ilustres y la Sharia sagrada.

Un Punto Importante

Si se pregunta: ¢Por qué lo otros milagros que se demostraron en relacién
a la comida — para satisfacer por completo a mil hombres con cuatro punados
de comida en la Batalla de Jandaq, y a otros mil quinientos hombres con agua
que fluyé de los dedos benditos del Mensajero (PyB) — no fueron narrados a
través de numerosas cadenas de transmisién como el milagro del poste que se
quejaba, a pesar de que los dos milagros anteriores ocurrieron en presencia de
multitudes méas grandes?

La Respuesta: Los milagros que se manifestaron fueron de dos tipos: uno
se manifesté en manos del Mensajero de Allah (PyB) para hacer que la gente
asienta su profecia. El quejido del poste fue de ese tipo. Ocurrié solamente
como una prueba, una afirmacién, de la profecia, para incrementar la fe de los
creyentes, para incentivar a los embusteros a la sinceridad y a la fe, y hacer que
los incrédulos crean. Es por esto que todos, los bajos y los elevados, lo vieron, y
se presté mucha atencién a su difusién. Sin embargo, los milagros relacionados
a la comida y al agua fueron maravillas méas que milagros, o favores Divinos
mas que maravillas, 0 mas que favores, fueron banquetes otorgados por el
Misericordioso por necesidad. Por cierto, fueron pruebas de su afirmacién de
profecia y milagros, pero su objetivo basico era este: el ejército tenia hambre
entonces Allah Todopoderoso brindé un festin para mil hombres de un punado
de comida de Su tesorerfa de lo Oculto, tal como El crea mil kilos de datiles de



122 CARTAS

una sola semilla. Y para un ejército sediento que luchaba en Su camino, El hizo
que el agua fluyera como el agua de Kawzar de los dedos del Comandante en
Jefe (PyB) y se las dio a beber.

Es por esta razén que todos los ejemplos de los milagros relacionados a la
comida y al agua no alcanzan el nivel del milagro del poste que se quejaba. Sin
embargo, en su totalidad, los distintos tipos de estos dos milagros son tan
numerosos y estan narrados tan unanimemente como el poste que se quejaba.
Ademas, no todos pudieron ver el incremento de comida y el agua fluyendo de
sus dedos; sélo pudieron ver los resultados. Mientras que todos oyeron al poste
quejarse, por eso fue més ampliamente difundido.

Si se pregunta: Todas las acciones y la conducta del Mensajero de Allah
(PyB) se registraron y transmitieron por sus Companeros con extremo cuidado.
¢Por qué entonces semejantes milagros son narrados sélo a través de diez o
veinte cadenas de transmisién, cuando deberian haberse narrado a través de
cien? También, ¢por qué muchos son narrados por Anas, Yabir y Abu Hurayra
y pocos por Abu Bakr y Omar?

La Respuesta: La respuesta a la primera parte de la pregunta se ha dado
en el Tercer Principio de la Cuarta Senal. En cuanto a la segunda parte: tal
como alguien que necesita medicina va a un médico, los matemaéticos son
consultados sobre problemas matematicos, las cuestiones relacionadas a la
Sharfa se consultan al Mufti, y asi sucesivamente; asi también, algunos de los
eruditos entre los Companeros fueron encomendados espiritualmente con el
deber de instruir durante los siglos subsiguientes sobre los Hadices del Profeta,
trabajando con toda sus fuerzas para este fin. Si, Abu Hurayra dedicé su vida
entera a memorizar Hadices, mientras que Omar estaba ocupado con el mundo
de la politica y el Califato. En consecuencia, Omar narré muy pocos Hadices,
confiando en personas como Abu Hurayra, Anas y Yabir que les ensenarian los
Hadices a la comunidad islamica. Ademéas, que un Companero reconocido,
veraz, sincero, honesto y confiable narrara un incidente a través de una cadena,
se consideraba suficiente y no habia necesidad de que otro lo narrara. Es por
esto que algunos eventos significativos se narraron a través de sélo dos o tres
cadenas de transmision.

UNDECIMA SENAL SUTIL

Como la Décima Sefial explicé los milagros del Profeta relacionados a los
arboles, la Undécima Senal describird como las rocas y las montafas entre las
criaturas sin vida también demostraron milagros proféticos. Aqui citamos siete u
ocho de las numerosas instancias.

Primer Ejemplo: El gran erudito del Magrib, Qadi ‘lyad, en su Shifa’ al-
Sharif, con una célebre cadena de autoridades y grandes imames como Bujari,
informan a través de una narracién auténtica de Ibn Mas‘ud, el siervo del
Profeta (PyB): “Mientras comiamos juntos con el Noble Mensajero de Allah
(PyB) soliamos escuchar a la comida glorificando a Allah”.

Segundo Ejemplo: Los libros precisos de Hadices informan de Anas y Abu
Dharr a través de una narracién auténtica: “Anas, el siervo del Profeta, dijo:
‘Estdbamos juntos con el Mensajero de Allah (PyB) cuando tomé un punado de
piedras y ellas comenzaron a glorificar a Allah en la bendita palma de su mano.




CARTA DIECINUEVE 123

Luego las colocé en al mano de Abu Bakr el Veraz y ellas nuevamente
glorificaron a Allah”. En su linea de transmisién, Abu Dharr al-Ghifari dice:
“Luego él las puso en la mano de Omar y nuevamente glorificaron a Allah.
Después las tomé y las puso sobre el suelo e hicieron silencio. Las tomd
nuevamente y las puso en la mano de Osman, donde nuevamente comenzaron
a glorificar a Allah”. Abu Dharr y Anas relatan: “Las puso en nuestras manos y
estuvieron en silencio”.

Tercer Ejemplo: Se establece a través de una narracién auténtica de Ali,
Yabir vy Aisha al- Siddiga: “Las rocas y las montaias le decian al Mensajero de

o 3T

) - P P4
Allah (PyB): bl J gu3G il ¢Sl En la cadena de transmision de Al
dice: “Cuando estdbamos por los suburbios de Meca al principio de su Misién

YRR
Profética, los arboles y las rocas que encontrdbamos declaraban: c).:.l& pL..H

y

w 7~ 83 -
305‘ ) g )Lj. Mientras que en su cadena de transmisién, Yabir dice: “Cuando
el Mensajero de Allah (PyB) encontraba rocas o arboles, ellos se prosternaban

) P PR
ante él, demostrando obediencia y declaraban: 505‘ ) j:a )[.3 c).:.l.:« %M‘

En una de las narraciones de Yabir, el Mensajero de Allah (PyB) dijo: ;;‘/
]

E}

Z)E;.L/..:: Ql_ép ‘3.;5- - ) J}«Y Algunos dijeron que él se referia a la Piedra

Negra de la Kaba. En su linea de transmisién, Aisha dijo: “El Mensajero de

P 3377 s 9.~ T 4 ~o - 1.0, s

Allah (PyB) dijo: ol Y Cdas AL LSl Sl

a(y)ljo{?o%fo\] > 4 J)/Jﬁj.&d:.lﬁww
?a -~ }///e//}’i//:i ////
DY PO S W S Wl RN A

Cuarto Ejemplo: Informado a través de una narracién auténtica de Abbas:

“El Mensajero de Allah (PyB) cubrié a Abbas y a sus cuatro hijos (Abdullah,
Ubaydullah, Fadl y Qusam) con un pedazo de tela llamada muia’at, y rezé:



124 CARTAS

=
]

o 8, % o~ 7 % - 06 8 48 0 (T S S /"7/ 7 s - w - /,’ w o (s
Mb!&;&ﬁ)u‘uﬂvﬁﬁwboyfY}h}d‘M}W‘MUJQ
) - < ; - -

.
Pl

~ 3
u.’:.‘»)\.u El techo, la puerta y las paredes de la casa se unieron a la oracién de
)

repente, diciendo: “iAmén! iAmén!”.

Quinto Ejemplo: Los libros precisos, principalmente Bujari, Ibn Hibban,
Da’ud y Tirmidi, unanimemente informan de Anas, Abu Jurayra, Osman Dhin-
Nurayn y Sa‘id ibn Zayd, entre los diez a quienes se les prometi6 el Paraiso: “El
Mensajero de Allah (PyB) escalé el Monte Uhud junto a Abu Bakr al-Siddiq,
Omar al-Farug y Osman Din-Nurayn. Ya sea por su grandeza o por su propia
alegria v felicidad, el monte comenzé a temblar y a sacudirse. El Mensajero de

)

- P 2w - 13 PR % < 5 4 ‘: ° QJ
Allah (PyB) dijo: Ol dagd g 3 ne s oo ehale LS U G EC3
- ) Yy - i

Este Hadiz da noticias de lo Oculto que Omar y Osman serian
martirizados. Como complemento de este Hadiz, se informa que cuando el
Noble Mensajero de Allah (PyB) emigré de Meca perseguido por los incrédulos,
subi6 a la montafa llamada Thubir. La montana dijo: “iDéjame, oh Mensajero
de Allah! Temo que Allah me castigue si te golpean sobre mi”. Entonces el

T O S
Monte Hira lo llamé: gﬂ/ 505‘ ) 9 Lj “iVen a mil” Por esta razén, quienes

son intuitivos sienten temor sobre el Monte Thubir y seguridad sobre el Monte
Hira.

Como se puede comprender de este ejemplo, estas montanas vastas son
cada una un siervo individual de Allah; cada una Lo glorifica y Lo alaba; cada
una tiene deberes a cargo. Ellas reconocieron y amaron al Mensajero de Allah;
no estéan sin un propésito o sin un dueno.

Sexto Ejemplo: Informado a través de una narracién auténtica de Abdullah
ibn Omar: “Mientras daba un sermén desde el pulpito, el Mensajero de Allah
(PyB) recit6 la aleya:

)

-
v o e

.'/,“e o838 ~ o7 # - 3 o< %~ e~ L R
M‘rﬁwa)YUo)Myﬂ‘b)Mu}
- - | V-
- R s § - B PR -
: -l - \
4‘:'3'?‘55"—)3;“"“—)}“""’}

_ ° e > e ;/0/9 //J D PRy _ /G/e 1
y dijo: S E=l Bl SE51 GBI a1 61 d 52 2058 S 50541 of

4 P H
JIEI. Al decir esto, el pulpito tembld y se sacudié tanto que temimos que el

Mensajero de Allah (PyB) se cayera”.



CARTA DIECINUEVE 125

Séptimo Ejemplo: Se informa a través de una narracién auténtica de Ibn
Abbas, conocido como ‘el Erudito de la Comunidad Musulmana’ y como ‘el
Intérprete del Coran’ e Ibn Mas‘ud, el siervo del Profeta (PyB) v uno de los
grades eruditos entre los Companeros, que ellos dijeron: “Durante la conquista
de Meca, habia trescientos sesenta idolos alrededor de la Kaba, fijados a la
piedra con plomo. Ese dia, el Noble Profeta (PyB) senal6 a cada uno de los
idolos con una vara curva que tenfa como una reverencia, diciendo:

PR T B TR B ,///13/9/:’
G o5 o= JbCI 3 bl 5355 553126

Cualquiera que él senalaba, se caia. Si sefhalaba el rostro del idolo, este
caia hacia atrds; de lo contrario, este caia sobre su rostro. Asi todos se
tambalearon y se cayeron al suelo.

Octavo Ejemplo: Esta es la famosa historia del reconocido monje Bahira.
Antes del comienzo de su profecia, el Noble Mensajero de Allah (PyB) estaba
viajando hacia Damasco para comerciar junto con su tio Abu Talib y algunos
miembros de Quraish. Descansaron cuando llegaron cerca de la iglesia de
Bahira el monje. Bahira, que era un ermitafio y no se mezclaba con la gente, de
pronto salié. Vio a Muhammad el Confiable (PyB) entre la caravana y dijo: “El
es el Senor del Mundo; él serd un profeta”. Los Quraishies le preguntaron:
“¢Cémo lo sabes?” El monje sagrado respondié: “Vi una pequena nube sobre
la caravana mientras venian. Cuando se sentaron, la nube se movié hacia él y
le brindé su sombra. También vi que los arboles y las rocas se prosternaban
ante él, lo que hacen sélo ante los profetas”.

Hay al menos ocho ejemplos del mismo tipo de estas ocho instancias.
Cuando se juntan, estas ocho instancias forman una cadena tan fuerte que
ninguna duda puede romperla o sacudirla. Tomadas como un todo, este tipo de
milagro, es decir, que los seres inanimados hablen para atestiguar su profecia,
expresa la misma certeza del ‘fawatur en significado’. Cada ejemplo recibe una
fuerza mayor que la propia de la fuerza del todo. Si, un polo delgado se vuelve
fuerte al unirse con polos resistentes. Al convertirse en soldado vy al unirse al
ejército, un hombre débil e impotente se vuelve tan fuerte que puede desafiar a
mil hombres.

DUODECIMA SENAL SUTIL

Esta consiste de tres ejemplos relacionados a la Undécima Sefal, pero que
son ejemplos de mucha importancia.

‘//w g /e// e
Primer Ejemplo: ) Yy u_ésa) Py .> La 9

Como lo establecen los investigadores de todos los comentadores
Corénicos, y por los informes de los eruditos de Hadices, esta aleya se refiere al
siguiente incidente durante la Batalla de Badr:




126 CARTAS
El Noble Mensajero de Allah (PyB) tomé un punado de tierra y piedras

. . A (TR
pequenas y se las arrojo al ejército de los incrédulos diciendo: o g~ jj‘ cald,

Tal como estas palabras entraron en los oidos de todos ellos a pesar de ser una
sola frase, asi también el punado de tierra entré en los ojos de cada uno de los
incrédulos. Cada uno se preocupd por sus 0jos, y a pesar de que estaban
atacando, el ejército de pronto se dio vuelta y huyé.

También durante la Batalla de Hunayn, las autoridades de Hadices y
principalmente el Imdm Muslim informan que como en la Batalla de Badr, él
nuevamente arrojé un punado de tierra mientras los incrédulos estaba atacando

2N A . )
ferozmente. Diciendo: ¢ 4>~ jj‘ cald , el punado de tierra golped el rostro de

cada uno de ellos, con la licencia de Allah, las mismas palabras de la frase
entraron en los oidos de cada uno. Ocupados con sus ojos, se retiraron y
huyeron. Ya que este evento extraordinario en Badr v en Hunayn no estéa
dentro del poder del ser humanos ni de las causas comunes, el Coran de

PP T o

Milagrosa Exposicién afirma: _g» ) Y u_fsaj 9 ) .>‘/ Can )y (W 9

Es decir: “El evento estaba fuera del alcance del poder humano. Ocurrid,
no por la habilidad humana, sino de una manera extraordinaria, por el poder
Divino”.

Segundo Ejemplo: Los libros precisos y principalmente Bujari y Muslim
relatan que durante la expedicion de Jaybar, una judia asé una cabra,
llenandola con un veneno muy poderoso. Luego se la envié al Mensajero de
Allah (PyB). Los Companeros justo habian comenzado a comerla cuando el

P o_~-o 7 ‘:fu o Ao T ‘;f °
Mensajero de Allah (PyB) de repente dijo: L@.:‘ u...’sj.o-‘ L@.:‘/ (ygg.).,g‘ ‘j,«.e)‘/
) -

.‘;(/ 3 o -
45 gouws  “IRetiren sus manos! iLa cabra cocinada me dice que esta

envenenada!”. Todos retiraron sus manos. Pero Bishr ibn al-Bara’ habia
comido un solo bocado y murié por los efectos del poderoso veneno. El Noble
Mensajero (PyB) envié a que trajeran a la judia llamada Zaynab v le preguntd
por qué lo habia hecho. La inauspiciosa mujer dijo: “Pensé que si ta fueras un
profeta, esto no te perjudicaria; y que si ti hubieras sido un rey, yo salvaria a la
gente de ti”. Segln algunas narraciones, el Profeta (PyB) no la hizo matar, en
algunas narraciones la hizo matar. Los investigadores dijeron que no la hizo
matar, sino que la dejé con la familia de Bishr para que la mataran. Ahora
escucha algunos puntos que demuestran aspectos de lo milagroso de este
incidente extraordinario:

El Primero: Seglin una narracién, algunos de los Companeros también
oyeron hablar a la cabra.



CARTA DIECINUEVE 127
El Segundo: Segln otra narracién, el Mensajero de Allah (PyB) dijo:

)
“Digan, 305‘ s, Y coman; el veneno no los afectara”. Ibn Hayar al-Asqgalani

no acepta esta narracién, pero otros si.

El Tercero: Los judios traicioneros querian darle un golpe repentino al
Mensajero de Allah (PyB) y sus Companeros cercanos, al ser informados sobre
esto desde lo Oculto, la advertencia del Profeta (PyB) demostré ser cierta, y su
plan fue descubierto y frustrado. Y cuando Muhammad (PyB), de quien los
Comparieros nunca oyeron una mentira, dijo: “Esta cabra me dice que...”,
todos le creyeron tan seguros como si ellos mismos hubieran oido a la cabra.

Tercer Ejemplo: Este consiste de tres instancias de otro milagro que se
parece a ‘la Mano Brillante’ y la ‘Vara’ de Moisés:

El Primero: El Imdm Ahmad ibn Hanbal, explicando la autenticidad de una
narracién de Abu Sa‘id al-Judri, informa: “Una noche oscura y tormentosa, el
Noble Mensajero (PyB) le dio a Qatada ibn Nu‘man una vara, diciendo: ‘Esta
rama alumbrard aproximadamente siete metros a tu alrededor. Veras una
sombra negra cuando llegues a tu casa; es Satanas. iArrdjalo de tu casa y
ahuyéntalo!”. Qatada tomé la rama y partié. Arrojé una luz como la mano
brillante de Moisés (p.). Llegd a su casa, donde vio la figura sombreada v la
ahuyent6”.

El Segundo: Mientras peleaban con los idélatras durante la gran Batalla de
Badr, que fue en si misma una fuente de maravillas, Ukkasha ibn Mihsan al-
Asadi rompié su espada. El Noble Mensajero de Allah (PyB) le dio una rama
resistente en su lugar, diciéndole: “/Pelea con esto!” De pronto, con la licencia
de Allah, la rama se transformé en una larga espada blanca y luché con ella. La
guardé consigo hasta que murié como martir durante la Batalla de al-Yamama.
Este incidente es indiscutible, porque a lo largo de su vida él llevé la espada con
orgullo y se hizo famosa con el nombre de ‘Socorro’. Asi dos pruebas de este
incidente son el orgullo de Ukkasha y el nombre de la espada, ‘Socorro’ y su
fama generalizada.

El Tercero: Se narra por autoridades de Hadices como Ibn Abd al-Barr, un
célebre erudito conocido como ‘el Erudito de la Epoca’, que en la Batalla de
Uhud, la espada de un primo del Mensajero de Allah (PyB), Abdullah ibn Yash,
se rompid. El Profeta de Allah (PyB) le dio una rama, la cual se convirtié en una
espada en su mano. Luché con ella y después de la batalla, ese producto del
milagro permanecié como espada.

En su Siyar, el reconocido Ibn Sayyid al-Nas informa que un tiempo
después, Abadia le vendi6 la espada a un hombre llamado Bugha al-Turki por
doscientos dirhams. Asi, estas dos espadas son milagros fueron cada una un
milagro como el de la Vara de Moisés. Pero, mientras que no quedd ningin
aspecto milagroso en su vara después de la muerte de Moisés (p.), estas
espadas permanecieron intactas.



128 CARTAS

DECIMOTERCERA SENAL SUTIL

Otro de los milagros de Muhammad (PyB) del que hay numerosas
instancias que son informadas por unanimidad, es que los enfermos y heridos
eran curados a través de su aliento bendito. Los informes de este tipo de
milagro son, en su totalidad, ‘tawatur en significado’. Algunas de las instancias
de estos milagros se consideran ‘fawatur en significado’. Y si los otros son
simples informes, ya que han sido interpretados y confirmados como auténticos
por las autoridades exigentes de la ciencia del Hadiz, aportan la certeza de la
ciencia. Mencionaremos algunas instancias de los milagros entre muchos.

Primer Ejemplo: El erudito educado del Magrib, Qadi lyad, en su Shifa al-
Sharif, relata a través de una cadena elevada de autoridades y de numerosas
lineas de transmisién que Sa’d ibn Abi Waqgas, el siervo y comandante del
Profeta, y comandante en jefe del ejército del Islam en la época de Omar, el
conquistador de Iran, y uno de los diez a quienes se les prometi6 el Paraiso,
dijo: “Yo estaba al lado del Noble Profeta (PyB) durante la Batalla de Uhud. El
les lanzé flechas a los incrédulos hasta que su hombro se rompié. Entonces me
dio las flechas a mi, diciéndome que les dispare. Las flechas que él me dio no
tenfan aletas, es decir, plumas que las ayudara a volar. El me ordenaba
dispararles, al hacerlo volaron como flechas con aletas, golpeando los cuerpos
de los incrédulos y perforandolos. En ese punto, a Qataba ibn Numan lo golped
una flecha en el ojo; le atravesé su cabeza, de modo que estaba hacia un lado
de su rostro. El Mensajero de Allah (PyB) tomé el ojo en su mano bendita
sanadora y lo puso en su lugar; se cur6 como si nada le hubiera sucedido y se
volvié el bello ojo de sus dos ojos. Este evento se volvid conocido
extensivamente. Un nieto de Qatada, incluso, una vez se lo describié él mismo a
Omar ibn Abdullaziz como: “Yo soy el nieto de quien, cuando el Mas Noble
Mensajero de Allah colocé el ojo de regreso en su lugar después de que habia
sido arrancado, se curd de repente y se volvié su mejor ojo”. El dijo esto en
verso, presentandose a Omar de esa forma.®

También se informa a través de una narracién auténtica que durante la
batalla conocida como la Yawn Dhi-Qarad, a Abu Qatada lo golpearon en el
rostro con una flecha. El Profeta de Allah (PyB) tocé su rostro con su mano
bendita. Abu Qatada dijo: “No senti dolor alguno, ni se me infect6 la herida”.

Segundo Ejemplo: Los libros auténticos de Hadices y principalmente Bujari
y Muslim, informan que el Noble Profeta (PyB) habia designado a Ali al-
Haydari como portaestandarte durante la Batalla de Jaybar, pero sus ojos le
dolian profundamente debido a una enfermedad. En cuanto el Noble
Mensajero (PyB) aplicé su saliva curativa sobre sus ojos, se curaron, sin dejar
rastros de ninglin malestar. A la manana siguiente, Ali conquisté el fuerte de
Jaybar al quitar su portén extremadamente pesado y uséandolo como escudo.
Durante la misma Batalla, a Salama ibn Akwa lo atacaron en su pierna y se la

w

e ROl 5 e Jadl JE LI el e
350 s G b L i 6 AU S8 UGS Ll



CARTA DIECINUEVE 129

abrieron con una espada; el Mensajero de Allah (PyB) respir6 sobre ella y la
pierna inmediatamente se curd.

Tercer Ejemplo: Las autoridades sobre la vida del Profeta (PyB),
principalmente Nasa'’i, informan de Osman ibn Hunayf, quien dijo: “Un hombre
ciego vino al Noble Mensajero de Allah (PyB) vy le dijo: ‘iIReza para que mis ojos
se curen y yo pueda ver!’. El Profeta (PyB) le dijo:

W@J\&;\)M\d\ﬁu‘yﬁjﬁjy IR

—~

Lg{./a;&;g_j.&d‘d.’)é‘@“ < L; Mbw)‘wm

-

s L

-

€®\

Cuarto Ejemplo: Una gran autoridad, Ibn Wahb, informa: “Al héroe
Mu‘awwidh ibn ‘Afra, uno de los catorce mértires de la Batalla de Badr, Abu
Yajl el Maldito le corté su mano mientras luchaba con él. Tomé la mano con su
otra mano y se la llevé al Noble Mensajero (PyB). El Mensajero de Allah (PyB)
le pegd la mano en su lugar y le aplicé su saliva sobre ella. Se curé al instante.
Mu‘awwidh regres6 a pelear y continué peleando hasta que murié como
martir”.

El Imdm Yalil Ibn Wahb también informa: “Durante la misma Batalla,
Hubayb ibn Yasaf resulté golpeado por una espada de modo que su hombro
recibié una herida dolorosa con parte de él casi amputado. El Noble Mensajero
(PyB) uni6 el brazo y el hombro nuevamente y respir6 sobre ellos, y el hombro
se curd”.

Asi, por cierto estos dos incidentes son informes simples y separados, pero
una autoridad como Ibn Wahab los consideré auténticos y si ocurrieron durante
una batalla como la de Badr, que fue una vertiente de milagros, v si hay
muchos otros ejemplos que se parecen a estos dos incidentes, por cierto que se
puede decir que definitivamente ocurrieron. Ciertamente, tal vez hay mil
ejemplos establecidos en los Hadices auténticos sobre los que la mano bendita
del Mensajero de Allah (PyB) era sanadora.



Un Parvafo que MHorece
Tscrihirse con Oro y Yiamantes

Si, se mencioné anteriormente: las piedritas glorificaban y alababan a

P R P R

Allah en su mano; de acuerdo a la aleya s 5[ Can )y lL} la tierra y las

piedritas en la misma mano se vuelven misiles y proyectiles contra el enemigo,
PR [ o~

derrotandolo; vy segin la aleya }Q.Z.N Cﬂ“:“" 9, la divisién de la luna con la

senal de los dedos de la misma mano; y que el agua fluyera como una
vertiente de los diez dedos de la misma mano, y que proveyera con agua a
todo un ejército; y que la misma mano sea sanadora para los enfermos y
heridos, demuestra qué maravilloso milagro del Poder Divino era esa mano
bendita. Fue como si para sus amigos su palma fuera un pequeno lugar para
recordar a Allah, porque tan pronto como las piedritas se posaban sobre ella,
glorificaban a Allah y recitaban Sus Nombres; mientras que frente a los
enemigos, era un depdsito de municiones Divinas que cuando entraban las
piedritas y la tierra, se transformaban en misiles y proyectiles. Y para los
enfermos vy los heridos era una pequena farmacia del Mas Misericordioso que
era una cura para cualquier enfermedad que tocara. Cuando se elevé con
Gloria, dividié la luna, dandole la forma de dos arcos, mientras que cuando la
bajaba con Belleza, se volvia como una primavera de misericordia con diez
llaves emanando agua de Kawzar. Si la Ginica mano de alguien asi es el medio
de aquellos milagros maravillosos, ¢no se entiende entonces claramente qué
aceptable es él ante el Creador del Universo, v qué leal es él para Su causa, y
qué afortunados son quienes juran lealtad con esa mano?

Una Pregunta: Ta describes muchas cosas como fawatur o informadas por
muchos canales, pero escuchamos la mayoria de ellos por primera vez. ¢Por
cierto algo sobre lo que tantos informes son numerosos y unanimes o fawatur
no pueden permanecer asi en secreto?

La Respuesta: Hay numerosas cosas sobre las que hay fawatur en sus
variados informes y que son obvias para los eruditos académicos de la Sharia,
pero son desconocidas para quienes no son uno de ellos. Para los eruditos de
los Hadices hay muchas cosas que para los poetas ni siquiera tienen el nivel de
informes aislados, y asi sucesivamente. Los especialistas de todas las ciencias
explican las teorfas y axiomas de su ciencia y la gente comin confia y se
somete a ellos, o se vuelven uno de ellos y lo ven por si mismos. Ahora, los



CARTA DIECINUEVE 131

eventos que los informes describen como que tienen ‘verdadero fawatur’,
‘tawatur en significado’, o que expresan certeza como ‘fawatur’, han
demostrado ser asi tanto por los eruditos de los Hadices y los eruditos de la
Sharfa como por los eruditos de las religiones principales y por la mayoria de
los otros niveles de los eruditos. Si la gente comin, en su negligencia, o los
ignorantes que cierran sus ojos a la verdad no saben esto, la falta es de ellos.

Quinto Ejemplo: Habiéndolo explicado y autenticado, el Imdm Baghawi
relata: “En la Batalla de Jandaq, a Ali ibn al-Hakam se le rompié la pierna con
el golpe de un incrédulo. El Noble Mensajero (PyB) la froté. En cuanto lo hizo,
se curé de modo que Ali ibn al-Hakam ni siquiera tuvo que desmontarse de su
caballo”.

Sexto Ejemplo: Los eruditos de Hadices, y principalmente el Imam
Bayhagqi, informan: “Ali estaba muy enfermo. En su angustia, se quejaba y

)
° “ Jw 7
rezaba por si mismo. El Noble Mensajero (PyB) vino vy dijo: a »@.U‘ , Y
‘ rd

toc6 a Ali con su pie. Le dijo que se levante y Ali estuvo curado
inmediatamente. El dijo: ‘Nunca mas sufr{ de esa enfermedad’”.

Séptimo Ejemplo: Esta es la conocida historia de Shurahbil al-Ju'fi. El
tenfa un crecimiento mérbido en la palma de su mano de forma tal que no
podia sostener su espada ni las riendas de su caballo. El Mensajero de Allah
(PyB) frot6 el crecimiento con su mano bendita y lo masajed; no quedd ni
rastros de él.

Octavo Ejemplo: Seis niflos que cada uno fue el objeto de un milagro
diferente de Muhammad:

El Primero: Ibn Abi Shayba, un investigador y erudito reconocido de
Hadiz, informa que una mujer le llevé a su hijo al Mensajero de Allah (PyB). El
nino tenia una afeccién; no podia hablar y era discapacitado. El Mensajero de
Allah se enjuagé la boca con agua y lavé sus manos, luego le dio el agua a la
mujer diciéndoles que se la diera de beber al nifio. Después de que el nifio la
hubo tomado, nada quedé de su enfermedad y afeccién y se volvié tan
inteligente que incluso sobrepasé a los mas brillantes del resto de la gente.

El Segundo: Seglin una narracién auténtica, Ibn Abbas dijo: “Trajeron a
nifio insano al Noble Mensajero (PyB). El puso su mano bendita sobre el pecho
del nino y el nino de repente vomité6 un pequeno objeto negro como un
pepino. El nifio se sané y se fue a su casa”.

El Tercero: El Imam Bayhaqi y Nasa’i informan a través de una cadena de
transmisiéon auténtica que un nino llamado Muhammad ibn al-Hatib se habia
quemado con una cacerola de agua hirviendo y todo su brazo se quemé. El
Noble Mensajero de Allah (PyB) tocé el brazo, pasandole su saliva; en ese
mismo instante de sané.



132 CARTAS

El Cuarto: Un nifio que no era tan pequefio pero era mudo vino al Noble
Mensajero (PyB). El le pregunté6 al nifo: “¢Quien soy?” El nifo, que habia sido

s - <o

l g -
mudo de nacimiento, respondié: 505‘ J ) ! y comenzd a hablar.

El Quinto: Jalal al-Din Suyuti, quien fue honrado al conversar con el
Mensajero de Allah (PyB) en muchas ocasiones mientras estaba despierto v
quien fue un erudito lider de su época, explicando y autenticando una
narracién, informa: Poco después de haber nacido, una persona famosa
llamada Mubaral al-Yamama fue llevado al Profeta (PyB). Al dirigirse al bebé,

?v 4 - ‘e Ao e 7
éste comenzé a hablar diciendo: 505‘ d j:a 3 oY .L@..:a‘ El Profeta (PyB)

exclamé: “iQue Allah te bendiga!” El nifio nunca més hablé siendo un bebé, y
luego se volvié famoso como Mubarak al-Yamama (el bendecido, Yamama),
ya que él habia sido el objeto de este milagro del Profeta (PyB) v su rezo.

El Sexto: Una vez, un joven de malos modales interrumpié la oracién del
Noble Mensajero (PyB) al pasar por delante de él mientras la realizaba. El

l
Mensajero de Allah (PyB) dijo: :}3‘ 8:_3‘ LQ.U\ Después de esto, el nino no

pudo caminar como castigo por su mal comportamiento.

El Séptimo: Una mujer sin ninguna verglienza, que era como una nifa, le
pidié6 un pedazo de la comida que el Mensajero de Allah (PyB) estaba
comiendo. El le dio un poco, pero ella dijo: “No, quiero el bocado de tu boca”.
Entonces él le dio el bocado y, después de comerlo, ella se convirtié en la
mujer mas modesta y piadosa de Medina.

No hay ochenta sino tal vez ochocientos ejemplos méas de este milagro,
similares a los ocho mencionados, la mayoria de los cuales estan narrados en
los libros de Hadices y en los libros de la biografia del Profeta (PyB). Por cierto,
ya que la mano bendita del Mensajero de Allah (PyB) era como una farmacia
de Lugman el Sabio, y su saliva era como una vertiente del agua de vida de
Jidr y su aliento era calmante y sanador como el de Jesus (la paz sea con él), y
el ser humano sufria muchas calamidades y problemas, seguramente mucha
gente recurrié a él; y los enfermos, los ninos y los insanos iban en grandes
grupos hacia él y todos fueron sanados. Incluso Abu Abd al-Rahman al-
Yamani, conocido como ‘Tavus’, que hizo la Peregrinacién cuarenta veces y
por cuarenta anos realizé la oracién de la mafiana con la ablucién de la
oracién de la noche anterior, y quien conocié a muchos de los Compareros y
fue uno de los méas grandes eruditos de la generacién que los siguid, afirmé y
realizé el informe certero de que sin importar cuéntos lunaticos vinieran con el
Mensajero de Allah (PyB), al ponerles su mano sobre sus pechos, todos eran
sanados; ninguno quedd sin cura.



CARTA DIECINUEVE 133

Asi, ya que un gran erudito como ese que habia dirigido las conexiones
con la época del Profeta (PyB), hizo tales afirmaciones definitivas y generales,
por cierto, ninguno de los enfermos que vino al Profeta de Allah (PyB) se fue
sin ser sanado; todos fueron sanados. Ya que este fue el caso, ciertamente
miles habran recurrido a él.

DECIMOCUARTA SENAL SUTIL

Otra numerosa clase de los variados tipos de milagros del Mas Noble
Mensajero (PyB) fueron las maravillas manifestadas como resultado de sus
oraciones. Esta clase es definitiva y hay ‘verdadero fawatur en sus muchos
informes. Las instancias y ejemplos de ello son demasiado numerosos como
para calcularlos y muchos de ellos han alcanzado el nivel de ‘tawatur, o se han
vuelto famosos como tales. Otros han sido relatados por tales autoridades que
cargan la misma certeza como reconocido ‘fawatur. Como ejemplos, citaremos
s6lo algunas de las numerosas instancias de este tipo de milagro que son muy
reconocidas y las més cercanas al nivel de ‘fawatur, dando algunas resefias
particulares de cada instancia.

Primer Ejemplo: El hecho de que las oraciones del Noble Mensajero (PyB)
para que llueva fueran siempre aceptadas se ha transmitido por autoridades de
Hadices, principalmente Bujari y Muslim. Hubo momentos en que en el pulpito
él elevaba sus manos para rezar por la lluvia y antes de que los hubiera bajado,
comenzd a llover. Como se mencioné anteriormente, una o dos veces cuando
el ejército se habia quedado sin agua, las nubes vinieron y trajeron lluvia. Antes
de su Misién Profética, incluso, durante su infancia, el abuelo del Profeta Abd
al-Muttalib iba a rezar por lluvia con él, y la lluvia caia por respeto a
Muhammad (PyB). El hecho se volvié célebre a través de un poema de Abd al-
Muttalib. Y después de la muerte del Profeta (PyB), Omar rezé haciendo de
Abbas el medio, al decir: “iOh, nuestro Sustentador! Este es el tio de tu Amado.
iEnvianos lluvia por él!” Y llovia.

Bujari y Muslim también relatan que al Mensajero de Allah le pidieron que
rece por lluvia. Lo hizo vy tanta lluvia cayé que se vieron obligados a pedirle
que rece para que pare. El lo hizo y paré inmediatamente.

Segundo Ejemplo: Es casi tan reconocido como fawatur que cuando el
nimero de Companeros y creyentes alin no habfia llegado a cuarenta, el Noble
Mensajero de Allah (PyB) rezd en secreto mientras realizaba su adoracién:

P l
fl::"f L/J:’ };;.;./: 3‘ \_/th.;gﬂ L/J:’ ;;.;./ﬁ %)’\.LN‘ 3;‘":“'6'0‘ Pocos dias

después, Omar ibn al-Jattab se convirtié y fue el medio para proclamar y
sostener el Islam, por lo que adquirié el titulo elevado de Faruq [Discernidor de
la verdad v la falsedad].

Tercer Ejemplo: El Mensajero de Allah rezé por varios Companeros
distinguidos por diferentes motivos. Sus oraciones fueron todas aceptadas en



134 CARTAS

manera tan brillante que las maravillas de estas oraciones alcanzaron el nivel
de milagro. Por ejemplo, principalmente Bujari y Muslim relatan que él rezé

y
por Ibn Abbas como sigue: J,g )L"ﬂ\ :\.2.1}«3 J.U‘ L? :Leé.ﬁ_e ;@U\ . Esta
) - P - -

stplica fue aceptada de tal manera que Ibn Abbas obtuvo el glorioso titulo de
‘Intérprete del Coradn’ y alcanzé el nivel elevado de ‘erudito educado de la
comunidad musulmana’. Incluso cuando ain era muy joven, Omar solia
incluirse en las reuniones de los eruditos religiosos vy los Companeros lideres.

También, principalmente Bujari y los escritores de los libros auténticos de
Hadices relatan que la madre de Anas le suplicé al Noble Mensajero de Allah
(PyB): “Reza para que tu siervo Anas sea bendecido con una abundante
riqueza y descendencia”. El Profeta (PyB) rez6, diciendo:

)
:\./:.;E}«‘ VS 3 a 3,05 ;J\.B} JG :,.:5‘;.2.\3‘ . Hacia el fin de su vida, Anas
3 z -

dijo jurando por Allah: “He enterrado a cien de mi progenie con mi propia
mano. Nadie ha sido tan afortunado como yo en cuando a riquezas y
posesiones. Pueden ver que mi riqueza es verdaderamente abundante. Todo
esto es el resultado del rezo del Profeta por la bendicién de abundancia”.

También, principalmente el Imadm Bayhaqi, v los eruditos de Hadices
relatan que el Mensajero de Allah (PyB) rezé para que uno de los diez a
quienes se les prometi6 el Paraiso, Abd al-Rahman ibn Awf sea bendecido con
abundancia de riqueza. A través de la bendicién de esa oracién, él adquirié
tanta riqueza que en una ocasién doné setecientos camellos junto con sus
cargas a la causa de Allah. Ve las bendiciones de abundancia que resultaron de
la oracién del Profeta (PyB), v di: “iQué grandiosas son las bendiciones de
Allah!”

También, los narradores de Hadices y principalmente Bujari relatan: “El
Mensajero de Allah (PyB) rezé para que Urwa ibn Abi al-Ja’da pudiera
negociar de manera rentable. Urwa dijo: ‘A veces iba al mercado de Qufa y
venfa a casa en la noche habiendo hecho una ganancia multiplicada por
cuarenta’”. El Imém Bujari dice: “Si él tomaba la tierra en su mano, iatn asi
recibia ganancias de ella!”.

También, él rezén para que Abadia ibn Yapar adquiriera una abundante
riqueza, y se volvié tan rico que era famoso por ello. También se volvié tan
famoso por su generosidad como lo era por la riqueza que obtuvo a través del
rezo del Profeta (PyB) por la bendicién de abundancia.

Hay numerosas instancias de este tipo de milagro, pero consideramos que
las cuatro descritas anteriormente son suficientes como ejemplos.

También, principalmente el Imdm Tirmidi relata: “El Noble Mensajero

y

(PyB) rezé por Sa’b ibn Abi Waqgas: :6'}}«3 g:o-‘ ;@U\ Rezé por la



CARTA DIECINUEVE 135

aceptacién de la oracién de Sa’b Después de eso todos temieron su maldiciéon
y la respuesta de sus oraciones también se volvieron famosas.
En otra ocasién, el Mensajero de Allah rezé para que el famoso Abu
Qataba se mantuviera joven:
)
M

oJ.::,} ojaw 3 .’J;L: ;.’é.m L/Lé.;'} 4)5‘ cb‘ asl rez6 para que

permaneciera joven. Cuando él murié a la edad de setenta afios, se veia como
un jéven de quince. Esto esté relatado a través de una narracién auténtica.

También, la famosa historia del poeta Nabigha. El recité uno de sus
poemas ante el Mensajero de Allah (PyB), que decia:

4/’/ /1’*1‘. EEN TV /J‘://‘. //‘:/ P
‘J.@.E.a s @3.9 A l:b @ L..‘:L..:a} L:J.;u AV L;.;.l.;“Nuestra
- 1
glorificacién y alabanza han alcanzado los cielos; queremos ascender aliin mas

P L o~ PR
arriba”. El Mensajero de Allah (PyB) pregunté bromeando: J.:.’ U Lj ug‘ J‘/

‘¢A donde, mas alla de los cielos?” Nabigha respondié: J j:"’ 4...>J‘ J‘

y
505‘ “Hasta el Paraiso”. Luego recité otro de sus poemas significativos y el

27 sl 50 .
Profeta (PyB) rezo: oy u.a..a.a.jy “IQue Allah no arruine tu boca!” Fue

a través de la bendicién de esta oracién del Profeta (PyB) que nunca le falto ni
un solo diente hasta que llegd a los ciento veinte anos. Cuando perdia un
diente, otro aparecia en su lugar.

También, esta relatado a través de una narracién auténtica que él rezé por

)
el Imam Ali: 5231’y 551 aaS'\ g\ “i0h, Allah, protegelo del calor y del fiio!”

A través de la bendicién de esta oracién, el Imam Ali solia vestir ropa de
verano en invierno y de invierno en verano. Solia decir: “Nunca sufro de calor
ni de frio, gracias a esa oracién”.

w

También, él rezé por Fatima: Lé.:ou{' N ;.’é.U‘ “/Oh, Allah, no le des los

dolores del hambre!” Y Fatima solia decir “Nunca sufri de hambre después de
esa oracion”.

También, Tufayl ibn Amr le pidié un milagro al Mensajero de Allah (PyB)
para mostrarle a su tribu. El Profeta (PyB) dijo:



136 CARTAS

)

w

3 ow~, w38
a PRy »@.U‘ y aparecié una luz entre sus ojos. Luego fue transferida al

extremo de su vara y se volvié famoso como Dhi’l Nur, el Poseedor de Luz.
Todos estos incidentes son de reconocidos Hadices que son ciertos.

También, Abu Hurayra una vez se quejé al Noble Mensajero (PyB)
porque a veces sufria de olvido. El Mensajero de Allah le dijo que expandiera
un pedazo de tela. Luego hizo algunos movimientos con su bendita mano
como si tomara un objeto invisible y lo pusiera sobre la tela. Repiti6 esto dos o
tres veces, luego le dijo que junte la tela. Mas tarde Abu Hurayra juré que a
través del misterio de esta oracién del Profeta (PyB), nunca mas se olvidé de
nada. Estos eventos también estan entre los reconocidos Hadices.

Cuarto Ejemplo: Describiremos aqui algunos eventos en relacién a las
maldiciones del Mensajero de Allah (PyB).

La Primera: El Persa Shah Parviz rompi6 en pedazos la carta enviada a él
por el Profeta. Cuando el Profeta de Allah (PyB) recibié la noticia de esto, rezé:

)
30, @8\ T
4 B /“'G‘U‘ “iOh, Allah, desgarralo a el v a su propiedad como él desgarré mi

carta!” Fue como resultado de esta maldicién que el hijo de Cosroes Parviz,
Shirviya, lo corté en pedazos con una daga. Y Sa’d ibn al-Waqqas dividi6é su
reinado de modo que en ninguna parte del imperio Sasénida, quedara su
soberanifa. Sin embargo, el Emperador de Bizantio y otros reyes no perecieron
ya que ellos respetaron las cartas del Profeta.

La Segunda: Un evento casi tan reconocido como tawatur, sobre el que
aluden las aleyas del Coréan, es este: en los primeros dias del Islam, el Noble
Mensajero (PyB) estaba realizando las oraciones en la Masyid al-Haram
cuando los jefes de los Quraishies se reunieron y lo maltrataron. En ese
momento, el Profeta de Allah (PyB) les envié maldiciones. Ibn Mas’ud afirma:
“Juro que en la Batalla de Badr vi los cadaveres de todos quienes lo habian
maltratado y recibieron su maldicién”.

La Tercera: Al negarlo, el Noble Mensajero de Allah (PyB) rez6 para que a
una gran tribu arabe llamada los Mudaria le afectara la sequia y la hambruna.
Toda la lluvia cesé y ocurrié la sequia y la hambruna. Luego los Quraishies,
una rama de los Mudarias, le rogaron al Profeta (PyB) y éste rezd. A partir de
lo cual las lluvias vinieron y pusieron fin a la sequia. Este evento es reconocido
con el nivel de fawatur.

Quinto Ejemplo: El hecho de que las maldiciones del Profeta (PyB) contra
personas en particular fueran aceptadas y se llevaran a cabo de manera terrible
esta ilustrado por numerosas instancias. Relataremos tres de éstas a modo de
ejemplo.



CARTA DIECINUEVE 137

La Primera: El pronuncié la siguiente maldicién contra Utba ibn Abi

)
PRt

Lahab: &a)’\f :J.n E.K e\.;l.; Ll ;}.U\ “{Oh, Allah, envia un perro sobre él

de entre tus perros!” Algiin tiempo después Utba fue en un viaje durante el cual
un leén lo buscé en la caravana y lo desgarré en pedazos. Este incidente fue
famoso vy se relata como auténtico por las autoridades de Hadices.

La Segunda: Este es Muhallim ibn Yazama: injustamente él maté a Amir
ibn Adbat, pero el Mensajero de Allah lo habia enviado como comandante de
una fuerza a pelear en el camino de Allah. Cuando esta noticia le llegé al

)
w/ 3 0o .%~ % 1 Jw 7
Mensajero, se enojé y lo maldijo diciendo: A}ud RS N /“'G'U‘ Muhallim

murié una semana mas tarde. Lo pusieron en su tumba, pero la tumba lo
arroj6 hacia fuera. Lo enterraron en varios lugares diferentes, pero todas las
veces la tumba lo rechazaba. Finalmente construyeron una fuerte pared entre
dos rocas y de esta manera el cadaver quedé resguardado.

La Tercera: Una vez, el Noble Mensajero de Allah (PyB) vio a un hombre
que comia con su mano izquierda. Le ordené

d P GJ 8 PR rd -~
g’).:.:.o.:.f.lf que coma con su mano derecha. El hombre respondié: t:.k.:..a‘ N
-7y "2 )

“No puedo”. El Mensajero dijo como una maldiciéon: M‘Y “Que de

aqui en adelante nunca puedas levantarla”. Y después de eso, nunca pudo
usarla.

Sexto Ejemplo: Aqui mencionaremos varios eventos que son ciertos, de
entre las numerosas maravillas que resultaban de las oraciones del Noble
Mensajero (PyB) y del toque de su mano.

El Primero: El Mensajero de Allah le dio a Jalid ibn al-Walid, conocido
como la Espada de Allah, varios de sus cabellos y rezé por su victoria en la
batalla. Jalid los puso en su gorro. Como resultado de los cabellos y las
bendiciones de la oracién, nunca hubo una batalla en la que él haya peleado
que no fuera victorioso.

El Segundo: En el pasado, Salman al-Farsi habia sido un esclavo de los
judios. Sus amos le habian pedido una recompensa muy alta diciendo: “Para
obtener tu libertad, debes plantar trescientas palmeras y después de que den
fruto, debes darnos cuarenta kilos de oro ademas de la fruta”. El fue al Noble
Mensajero (PyB) y le explicé su situacién. El Mensajero de Allah (PyB)
entonces planté las trescientas palmeras en la regién de Medina; sélo una de
ellas fue plantada por otra persona. Ese afo, todas las trescientas palmeras
dieron fruto excepto por la plantada por otra persona. El Mensajero la arrancé
de raiz y plant6 otra, v también dio fruto. Luego froté un poco de saliva en una



138 CARTAS

pieza de oro del tamafno de un huevo de gallina y ofrecié una oracién. Se la
dio a Salman diciéndole que fuera y se la diera a los judios. Salman al-Farse
fue v les dio cuarenta kilos de oro de esa pieza, mientras que permanecié en su
estado original. Este incidente milagroso, que fue narrado por las autoridades
mas confiables y respetadas, fue el evento mas significativo en toda la vida de
Salman.

El Tercero: Una Compariera llamada Umm Malik solia regalarle al Noble
Mensajero (PyB) manteca de una bolsa de cuero llamada ukka. En una
oportunidad, el Mensajero de Allah pronuncié una oracién sobre ella mientras
se la devolvia y le dijo que no la vacie ni la apriete. Umm Malik tomé la ukka y
de alli en méas como resultado de la bendicién de la oracién del Profeta,
siempre tuvo manteca cuando sus hijos lo pedian. Esto continué por mucho
tiempo hasta que la apretaron y la bendicién desaparecio.

El Séptimo Ejemplo: También hay muchos ejemplos de agua que se
volvia dulce y emitia un aroma agradable como resultado de la oracién del
Profeta (PyB) vy al tocarla; mencionaremos varios a modo de ejemplo:

El Primero: Los eruditos de Hadices, y principalmente el Imém Bayhaqi,
informan que el pozo conocido como Bi’'r al-Quba a veces se secaba. Cuando
el Mensajero de Allah (PyB) arrojé el agua con la que se habia hecho las
abluciones adentro del pozo y ofrecié6 una oracién, su agua se volvid
abundante y nunca maés se secb.

El Segundo: Los eruditos de Hadices, incluido Abu Na’im en su Dala'il al-
Nubuwwa (Las Evidencias de la Profecia), informan que cuando el Mensajero
de Allah (PyB) salivé adentro del pozo de la casa de Anas y rezd, se volvié el
agua mas dulce de Medina.

El Tercero: Ibn Maja informa que le trajeron un balde de agua de la
vertiente de Zamzam al Mensajero (PyB). Tomé un poco de ella en su boca y
luego la vacié en el balde. Luego el balde emiti6 un aroma dulce como el
almizcle.

El Cuarto: El Imém Ahmad ibn Hanbal informa que se sacé un balde de
agua de un pozo. Después que el Mensajero de Allah (PyB) hubo puesto un
poco de su saliva en el balde y lo vertié en el pozo, comenzé a emitir un aroma
dulce como el almizcle.

El Quinto: Hammad ibn Salama, que fue un hombre de Allah y en quien
confiaba y a quien aceptaba el Imdm Muslim y los eruditos del Magrib, informa
que el Noble Mensajero (PyB) llené una bolsa de cuero con agua, y respiré
dentro de ella mientras rezaba. Entonces la até y se la dio a algunos de los
Companeros diciendo: “No la abran excepto para realizar las abluciones!”
Cuando abrieron la bolsa para hacer las abluciones, vieron leche pura con
crema en su apertura.

Asi, estas cinco instancias han sido narradas por autoridades reconocidas
e importantes. Juntas con las que no se mencionan aqui, demuestran que
ocurria este tipo de milagros tan definitivamente como aquellos sobre los
diferentes informes de los que hay ‘tawatur en significado’.



CARTA DIECINUEVE 139

Octavo Ejemplo: Hubo numerosas instancias de cabras infértiles y secas
que produjeron leche abundantemente al ser tocadas y por las oraciones del
Noble Mensajero de Allah (PyB). Mencionaremos sélo dos o tres que son
reconocidas y ciertas a modo de ejemplos:

La Primera: Todos los libros confiables de la biografia del Profeta narran
que cuando el Profeta de Allah (PyB) y Abu Bakr el Veraz estaban emigrando a
Medina, llegaron a la casa de Umm Ma’bad, llamada Atika Bint Jalid al-Juza’i.
Alli habia una cabra extremadamente flaca, infértil y seca. El Mensajero de
Allah (PyB) le pregunté a Umm Ma’bad: “¢Esta no tiene leche?” Ella
respondié: “No tiene sangre en su cuerpo, ¢cémo podria producir leche?” El
Profeta (PyB) golped el lomo y tus tetillas y rezé. Luego dijo: “Trae una vasija y
ordenala”. La ordefnaron y después de que el Mensajero y Abu Bakr hubieron
tomado, todas las personas de la casa bebieron hasta estar completamente
saciados. La cabra creci6 fuerte y permanecié asi bendecida.

La Segunda: Esta es la famosa historia de Shat ibn Mas'ud: antes de
convertirse en musulman, Ibn Mas’ud solia actuar como pastor para algunas
personas. El Mensajero de Allah (PyB) fue junto a Abu Bakr el Veraz al lugar
donde Ibn Mas’'ud estaba con las cabras. El Mensajero de Allah (PyB) le pidi6
un poco de leche a Ibn Mas’'ud. Al responderle que no eran suyas sino de otra
persona, el Mensajero de Allah (PyB) le dijo que trajera una cabra seca e
infértil. Entonces él trajo una cabra anciana que no habfa estado prefada por
dos afnos. El Mensajero de Allah (PyB) golped sus tetillas con su mano y rezé.
Luego la ordenaron y obtuvieron leche dulce que bebieron. Ibn Mas’ud se hizo
musulméan después de atestiguar este milagro.

La Tercera: Esta es la famosa historia de las cabras de Halima Sa’diaya, la
nodriza, es decir la madre de leche del Noble Mensajero (PyB). Habia sequia
donde se encontraba la tribu y todos los animales estaban flacos y sin leche. No
podian encontrar suficiente para comer. Pero cuando enviaron alli al
Mensajero (PyB) a su nodriza, por la bendicién que él trajo, las cabras de
Halima Sa’diya regresaban a la noche con sus estémagos y ubres llenas, al
contrario de todas las cabras de los demas.

Hay maés instancias en los libros de biografia similares a éstas, pero estos
ejemplos son suficientes para el propdsito basico.

Noveno Ejemplo: Contaremos aqui algunas de las muchas instancias de
maravillas que se manifestaron después de que el Mensajero de Allah (PyB)
tocara los rostros vy las cabezas de ciertas personas y luego rezara.

La Primera: El pasé su mano sobre la cabeza de Omar ibn Sa’d v rezé.
Cuando el hombre murié a la edad de ochenta anos, por la bendicién de esa
oracién, no hubo ni un solo pelo gris en su cabello.

La Segunda: El puso su mano sobre la cabeza de Qays ibn Zayd y rezé.
Por la bendicién de la oracién y el efecto de su toque, cuando Qays alcanzé los
cien anos, su cabeza estaba blanca excepto en donde el Mensajero de Allah
(PyB) habia puesto su mano; esa parte quedé totalmente negra.



140 CARTAS

La Tercera: Abd al-Rahman ibn Zayd ibn al-Jattab era pequeno y también
feo. El Mensajero de Allah (PyB) tocé su cabeza con su mano y rezé. A través
de la bendicién de su oracién, Abdurrahman adquirié la estatura mas elevada
y la forma maés bella.

La Cuarta: A’idh ibn Amr recibié una herida en el rostro durante la Batalla
de Hunayn. El Mensajero de Allah (PyB) le limpié la sangre de su rostro con su
mano. La parte de su rostro que el Mensajero (PyB) habia tocado adquirié un

AR
brillo reluciente _y Al s ,*5 que los eruditos de Hadices describieron como

parecido a un resplandor blanco sobre un caballo castano.

La Quinta: El pas6 su mano sobre el rostro de Qataba ibn Malhan y rezé y
éste comenzd a brillar como un espejo.

La Sexta: Cuando Zaynab, la hija de la Madre de los Creyentes Umm
Salama v la hijastra del Mensajero de Allah era una nina, el Noble Mensajero
(PyB) salpicé un poco del agua de su ablucién sobre su rostro. Con el toque
del agua, su rostro adquiri6é una belleza extraordinaria.

Hay muchos otros ejemplos similares a éstos, la mayoria de los cuales han
sido relatados por los eruditos lideres de Hadices. Incluso si asumimos que
cada una de estas instancias es un solo informe y débil, como un todo ain
demuestran un milagro absoluto de Muhammad (PyB) que tiene la certeza del
‘tawatur en significado’. Porque si un evento es informado de muchas formas
diferentes, que haya ocurrido el evento basico se vuelve definitivo. Incluso si
cada forma es en si misma débil, ain demuestra el evento basico.

Por ejemplo, se escuché un ruido; algunas personas dijeron que una casa
se habia derrumbado. Otras dijeron que era otra casa, y asi sucesivamente.
Cada narracién puede ser un solo informe, débil, falso, pero el evento fue que
una casa se derrumbd; eso era cierto y fueron unanimes en cuanto a ello. Sin
embargo, las seis instancias que enumeramos anteriormente fueron auténticas
y algunas de ellas se volvieron famosas. Sup6én que consideramos cada una de
éstas como débil, todas juntas ain demuestran la existencia cierta de un
milagro absoluto de Muhammad (PyB), como el derrumbe absoluto de la casa
en la comparacién.

Asi, el Noble Mensajero de Allah (PyB) realizé milagros definitivos y claros
de cada categoria. Las instancias de ellos son las formas o ejemplos de aquellos
milagros universales y absolutos. Tal como la mano, los dedos, la saliva, el
aliento vy el discurso, o sea, el rezo, del Mensajero (PyB) fueron el medio de
numerosos milagros, asi también, sus otras facultades sutiles y emociones y
sentidos fueron el medio de muchas maravillas. Los libros de biografia e
historia los han descrito y demostraron que en su conducta, en su ser fisico y
en los sentidos hubo muchas evidencias de su profecia.

DECIMOQUINTA SENAL SUTIL
Tal como las rocas, los arboles, la luna y el sol lo reconocieron y afirmaron
su profecia al demostrar cada uno un milagro, asi también los animales, los



CARTA DIECINUEVE 141

muertos, los genios y los angeles reconocieron a ese ser bendito y afirmaron su
profecia. Porque por cada una de esas especies que mostraban una cantidad
de milagros, demostraron que lo reconocieron y proclamaron la afirmacién de
su profecia. Esta Decimoquinta Sefial contiene tres Ramas.

Primera Rama:El reino animal reconocié al Noble Mensajero de Allah
(PyB) v mostr6 sus milagros. Hay numerosos ejemplos de esta Rama. Aqui, a
modo de ejemplos, mencionaremos sélo aquellos que son reconocidos y
definitivos al nivel de ‘fawatur en significado’, o han sido aceptados por
eruditos con autoridad, o se han considerado aceptables por la comunidad
musulmana.

El Primer Incidente: Este es reconocido al nivel de ‘tawatur en significado’
y se relaciona a dos palomas que vinieron y esperaron en la entrada de la
cueva de Hira, donde el Mensajero de Allah (PyB) vy Abu Bakr el Veraz se
escondieron de los incrédulos que los perseguia, y la arana que cubrié la
entrada con una tela gruesa como una cortina. Ubayy ibn Jalaf, uno de los
lideres de los Quraishies a quien el Mensajero de Allah (PyB) mat6 con sus
propias manos en la Batalla de Badr, miré hacia adentro de la cueva. Cuando
sus companeros sugirieron que deberian entrar, él respondié: “¢Para qué? Veo
una gran tela de arana que parece haber estado alli desde antes que naciera
Muhammad (PyB). Y miren, esas palomas estan alli. ¢Se quedarian alli si
hubiera alguien en la cueva?”

En una instancia similar a esta, una paloma bendita hizo sombra sobre la
cabeza del Mensajero de Allah (PyB) durante la conquista de Meca, que fue
relatada por el Imdm Yalil ibn Wahab.

También segin una narracién auténtica, Aisha al-Siddiga relata:
“Teniamos un pajaro en nuestra casa llamado dayin, parecido a una paloma.
Cuando el Mensajero de Allah (PyB) estaba presente se quedaba quieto, pero
tan pronto como se iba de la casa, el pajaro comenzaba a saltar de un lado a
otro sin parar”. Asi, el pajaro era obediente con el Mensajero (PyB),
permaneciendo quieto en su presencia.

El Segundo Incidente: Esta es la extraordinaria historia del lobo que ha
sido narrada a través de varias cadenas de transmisién de algunos reconocidos
Companeros y sobre la cual hay ‘fawatur en significado’. En breve, Abu Sa’id
al-Judri, Salama ibn al-Akwa, Ibn Abi Wahab y Abu Hurayra y Uhban, un
pastor que estuvo involucrado en otro evento, relatan a través de numerosas
cadenas de transmisién: “Un lobo atrapé una cabra y el pastor la salvé del
lobo. El lobo exclamé: ‘¢No le temes a Allah? iMe has privado de mi sustento!’
El pastor refunfuné para si: ‘iQué extrafio! iEl lobo puede hablar!” El lobo le
dijo: ‘Tt eres el extrano porque mas alld del monte hay alguien llaméandote al
Paraiso. iEl es el Mensajero de Allah, atn as{ ti no lo reconoces!”” A pesar de
que todas las cadenas de transmisién concuerdan sobre el discurso del lobo, en
su informe, que tiene una linea fuerte, Abu Hurayra dice: “El pastor le dijo al
lobo: ‘Yo voy a verlo, pero ¢quién cuidard a mis cabras?’ El lobo respondié:
‘Yo las cuidaré’. Entonces el pastor le dejé el rebano al lobo y fue a ver al



142 CARTAS

Noble Mensajero (PyB), creyé en él y regresé a su rebano. El pastor encontré
al lobo como pastor; ninguna cabra se habia perdido. Entonces él maté una
para el lobo porque se habia convertido en su maestro”.

Segln una cadena de transmisién, uno de los jefes de los Quraishies, Abu
Sufyan, y Safwan vieron un lobo que perseguia una gacela hacia el recinto de
la Kaba. Mientras regresaba, el lobo habld, contédndoles sobre la misién
profética de Muhammad (PyB). Ellos se quedaron perplejos. Abu Sufyan le dijo
a Safwan: “No le digamos a nadie de esto; temo que todos se unan a él y la
Meca se vacie”.

En Breve: La historia del lobo da una conviccién completa y es tan cierta
como aquellos informes unénimes sobre los que hay ‘fawatur en significado’.

El Tercer Incidente: Este es la narrativa del camello, que unanimemente se
relat6 a través de cinco o seis cadenas de transmisién por famosos
Companeros como Abu Hurayra, Thalaba ibn Malik, Yabir ibn Abdallah,
Abadifa ibn Yapar y Abdallah ibn Abi Awfa, que estan al comienzo de las
cadenas. Un camello se acercé al Mensajero de Allah (PyB), se prosterné ante
él como si lo saludara y hablé. Seglin unas lineas de transmisién, el camello se
habia enojado en un jardin y se habia vuelto salvaje, atacando a todos quienes
se le acercaban. Cuando el Mensajero de Allah apareci6, vino hacia él, se
prosterné como signo de respecto y se arrodillé. El Mensajero puso una brisa
sobre él y el camello le dijo: “Me hacian hacer el trabajo méas pesado y ahora
me quieren sacrificar. Por eso me volvi salvaje”. El Mensajero (PyB) le
preguntd a su amo si esto era cierto. “Si”, respondio.

También, el Noble Mensajero de Allah (PyB) tenia un camello llamado
Abda. Después de que él murié, por su dolor, el camello no comié ni bebi,
hasta que murié. Una cantidad importante de autoridades incluyendo a Abu
Isaac Isfaraini relaté que hablé con el Profeta sobre una historia cierta. En otra
instancia, en una narracién auténtica, el camello de Yabir ibn Abdallah quedé
exhausto en un viaje y no pudo seguir méas. El Mensajero de Allah (PyB) le dio
un codazo. El camello recibié tal felicidad v agilidad de ese codazo del Profeta
que debido a su velocidad no se lo pudo alcanzar con nada ni se pudieron
agarrar las riendas.

El Cuarto Incidente: Las autoridades en Hadices y principalmente Bujari
informan que se rumoreé una noche que el enemigo estaba atacando en las
afueras de Medina. Los jinetes valientes fueron a investigar. En el camino
vieron a alguien que venia. Miraron y vieron que era el Noble Mensajero
(PyB). El les dijo que no habia nada. El habifa montado el famoso caballo de
Abu Talha, como su coraje sagrado lo obligé a hacerlo, v habia ido antes que

2 s ° . -
cualquier otro a investigar, luego regresé. El le dijo a Abu Talha: <>

Zz o - s 7~ ,/,
‘ P O ' » “Tu caballo es extremadamente rapido y decidido”. Mientras



CARTA DIECINUEVE 143

que anteriormente habia sido extremadamente lento. Después de esa noche,
no hubo caballo que compitiera con él. En otra ocasién, como se relata en una
narracién auténtica, durante un viaje a la hora de la oracién, el Noble
Mensajero (PyB) le dijo a su caballo que se detenga. Se detuvo y hasta que él
hubo terminado de rezar, el caballo no hizo ni el mas minimo movimiento.

El Quinto Incidente: Safina, el siervo del Noble Profeta (PyB) recibié la
orden de él para ir al Gobernador de Yemen, Muadh ibn Yabal. Fue y en el
camino se encontrd con un leén. Safina le dijo: “iSoy el siervo del Mensajero
de Allah!” Luego de lo cual el leén hizo un sonido como si dijera algo y se fue
sin molestarlo. Segin ofra narracién, Safina perdié su camino cuando
regresaba y se encontré con un leén. No sdlo el leén no lo molesté sino que le
mostré el camino.

También, se narra de Omar que él dijo: “Un beduino vino al Noble
Mensajero (PyB). Sostenfa un lagarto. El dijo: ‘Si este reptil atestigua por i,
creeré en ti; de lo contrario, no lo haré’ El Mensajero de Allah (PyB) le
pregunté al lagarto y éste atestigué por su misién profética de modo muy
elocuente”.

También, la Madre de los Creyentes, Unm Salama relata: “Una gacela
hablé con el Noble Mensajero (PyB) y atestigué su misién profética”.

Asi, hay numerosos ejemplos similares a estos. Describimos algunos que
son famosos y ciertos. Y a quienes no reconocen ni obedecen al Noble
Mensajero (PyB), les decimos esto: iOh, ser humano! iAprende una leccién de
éstos! iEl leén y el lobo lo reconocieron y lo obedecieron; td, entonces,
deberias intentar no caer mas bajo que un animal!

Segunda Rama:Estd relacionada con los cadéveres, los genios y los
angeles que reconocieron al Noble Mensajero de Allah (PyB). Hubo muchas
instancias de esto. Describiremos algunos ejemplos que son famosos y han sido
relatados por eruditos confiables, primero, sobre los cadaveres. En cuanto a los
genios y angeles, los muchos informes relacionados a ellos son tawatur, y los
ejemplos de ellos no son uno sino mil. Y entonces, los ejemplos de los muertos
que hablaron:

El Primero es este: Hasan al-Basri, un alumno importante y leal del Imam
Ali y la autoridad més grande entre los eruditos de las ciencias externas y
esotéricas de la época de la generacién siguiente a la de los Companeros,
relaté: “Un hombre vino llorando al Mensajero de Allah (PyB). El dijo: ‘Tengo
una nina pequena; se ahogé en tal arroyo cercano. La dejé alli’. El Mensajero
de Allah (PyB) se compadecié del hombre y dijo que irian alli juntos. Fueron y
el Mensajero (PyB) llamé a la nifia muerta por su nombre. Inmediatamente la

nifia muerta respondié: dxl’y ¢hied . El Mensajero de Allah (PyB) le

preguntd: ‘¢Quieres regresar con tu padre y con tu madre?’ Ella respondio:
‘No, ihe encontrado algo mejor aquil!’”.



144 CARTAS

El Segundo: Autoridades importantes como el Imdm Bayhaqi y el Iméam
ibn Adiyy relatan de Anas ibn Malik, quien Anas dijo: “Una anciana tenfa un
solo hijo que muri6 repentinamente. La mujer piadosa sentia mucho dolor y
rez6: ‘Oh, Allah, dejé mi hogar y emigré aqui sélo para obtener Tu
complacencia v para jurar lealtad al Noble Mensajero de Allah (PyB) y para
servirle. Por Tu Mensajero, regrésame a mi hijo, que era la Gnica persona que
me cuidaba’” Anas dijo: “El hombre muerto se levanté y vino a comer con
nosotros”.

En los siguientes versos del célebre poema Qasida al-Burda, el Imam
Busiri se refiere a este evento extraordinario:

cw P - Yo~ 28 o o 7 //. J{/‘Jz’i e//fe/
MQ‘JQ‘JJ&WW‘J?‘@t«hﬁblﬁ‘OJMwbj

Si sus maravillas correspondieran a su virtud grandiosamente. No solo los
muertos nuevos, la mera mencion de su nombre hubiera animado a los huesos
podridos.

El Tercero: Eruditos como el Imém Bayhaqi relatan de Abdallah ibn
Ubaydallah al-Ansari que éste dijo: “Estuve presente cuando Thabit ibn Qays
ibn Shammas cayé como maértir en la Batalla de Yamama y fue enterrado.
Mientras lo ponian en la tumba, una voz de repente salié de él diciendo:

B

3.8 2 es. 2 @ 4.3 - Yo s PR T . 3. %G, s

K % . . . . .
Ppor g J.“ Lo destapamos y miramos: estaba muerto y sin vida, atn asi estaba
]

prediciendo el martirio de Omar incluso antes de que él hubiera sucedido en el
Califato”.

El Cuarto: El Imdm Tabarani y Abu Na’'im en su Dala’il al-Nubuwwa,
relatan de Un’man ibn Bashir: “Zayd ibn Jariya de pronto cayé muerto en el
mercado. Llevamos su cuerpo a su casa. Esa noche entre la oracién del ocaso
y de la noche, mientras las mujeres estaban llorando a su alrededor, él

. 8

B o7 B o7 ?u s 8. %%
exclamé:..‘}zm‘..‘}z.aj‘ ‘iSilencio!” Luego, diciendo: 505‘ J)...a) SO Y

y A S o TieTls 8806 0
;M ) ) Lj c).;l.:« f}’\:...ﬂ , Asi, si los cadaveres sin vida afirman su

profecia y los vivos no, ipor cierto estan méas muertos que el muerto y mas sin
vida que los cadaveres!

En cuanto a los angeles que aparecian y servian al Mensajero de Allah
(PyB) v a los genios que crefan en él y le obedecian, estos hechos han sido
informados muchas veces y son fawatur. Se han mencionado explicitamente en
muchas aleyas del Coran. En la Batalla de Badr, segtin el Coran, cinco mil



CARTA DIECINUEVE 145

angeles le sirvieron como soldados en el frente, como los Companeros. Por
cierto, esos angeles adquirieron distincién entre los angeles, como los hombres
que pelearon en la batalla. Hay dos aspectos que deben considerarse en este
asunto:

El Primero es el hecho de que la existencia de distintos tipos de genios y
de éngeles es tan definitiva como la existencia de las variedades y especies de
animales y seres humanos y que se relacionan con nosotros. Hemos
demostrado esto fehacientemente en la Palabra Veintinueve con tanta certeza
como que dos mas dos son cuatro, y referimos su prueba a esa Palabra.

El Segundo Aspecto es que los miembros de la comunidad del Mensajero
de Allah (PyB) los vefan y hablaban con ellos como uno de sus milagros.

Asi, los eruditos lideres de Hadices, y principalmente Bujari y Muslim,
unanimemente relatan: “Una vez, un angel, es decir, Gabriel, aparecié en
forma de un hombre vestido de blanco. El se acercé al Mensajero de Allah
(PyB), que estaba sentado entre sus Companeros y le pregunté:

OL:‘-;N‘LZE QL;::‘Y‘LZE %%N‘L; ‘¢Qué es el Islam? ¢Qué es la fe? &Y qué

es el bien?” Explicamelos’. El Mensajero (PyB) se los explicé y los Companeros
se reunieron alli tanto para recibir instruccién valiosa como para ver a la
persona con claridad. A pesar de que parecia un viajero, no mostraba signos
de haber viajado. De pronto se levanté y desaparecié. Entonces el Mensajero
de Allah (PyB) dijo: ‘iGabriel hizo eso para ensenarles!””

También, las autoridades de Hadices relatan a través de narraciones
ciertas y auténticas al nivel de ‘fawatur en significado’: “Los Companeros
vieron a Gabriel con el Mensajero de Allah (PyB) muchas veces en forma de
Dihya, que era muy atractivo”. Por ejemplo, Omar, [bn Abbas, Usama ibn
Zayd, Harith, Aisha al-Siddiga y Umm Salama ciertamente establecieron y
relataron: “Frecuentemente veiamos a Gabriel con el Mensajero de Allah en
forma de Dihya” ¢Es acaso posible que esas personas dijeran que lo habian
visto si no lo hubieran hecho?

También, el conquistador de Persia, Sa’d ibn Abi Waqgqas, que era uno de
los diez a quienes se les prometi6 el Paraiso, relata en una narracién auténtica:
“En la Batalla de Uhud vimos dos personas vestidas de blanco a ambos
costados del Mensajero de Allah (PyB), cuidandolo como centinelas.
Comprendimos que eran los angeles Gabriel y Miguel”. ¢Es acaso posible que
si semejante héroe del Islam diga que los vio si no lo hubiera hecho?

También, Abu Sufyan ibn Harith ibn Abd al-Muttalib, el primo del Profeta,
relata en una narracién auténtica: “En la Batalla de Badr, vimos jinetes vestidos
de blanco entre el cielo v la tierra”.

También, Hamza le rogd al Noble Profeta (PyB) para ver a Gabriel.
Entonces él se lo mostré6 a Hamza en la Kaba, pero no pudo soportarlo y se
cayd al suelo inconsciente.



146 CARTAS

Hubo muchos eventos como estos de angeles que se vieron. Todos
demuestran un tipo de los Milagros de Muhammad (PyB) v muestran que los
angeles también eran como mariposas de luz atraidas por la lampara de su
profecia.

En cuanto a los genios, no sélo los Companeros sino que frecuentemente
ocurria que miembros comunes de la comunidad musulmana se encontraban
con ellos y los veian. Pero los informes més ciertos y auténticos nos llegan a
través de los eruditos lideres de Hadices, que dicen que Ibn Mas’ud relaté: “Yo
vi a los genios la noche en que ellos aceptaron el Islam en Batn al-Nakhl. Me
parecieron como los Zut, una tribu de Sudan de alta estatura; se parecian a
ellos”.

También hay un incidente en relacién a Jalid ibn al-Walid, que es famoso
y se ha autenticado y es aceptado por los eruditos lideres de Hadices: cuando
el idolo llamado Uzza fue destruido, un genio salié de él en forma de mujer
negra. Jalid lo corté en dos con su espada. El Noble Mensajero (PyB) dijo en
conexién a esto: “Solian adorarlo adentro del idolo Uzza; yva no puede ser
adorado”’.

También, en una narracién famosa de Omar, éste dijo: “Mientras
estdbamos con el Mensajero de Allah, un genio llamado Hama vino en forma
de un anciano que llevaba una vara; él acepté el Islam. El Noble Mensajero
(PyB) lo instruy6 en algunas Suras cortas del Coran, que escuché con atencién,
y luego parti6”. Algunos eruditos de Hadices han cuestionado este ultimo
incidente, pero los mas importantes entre ellos lo declararon auténtico. De
cualquier modo, es innecesario describir esto tan corto con muchos detalles,
porque los ejemplos de ello son muchos. Sélo agregaremos esto:

A través de la luz del Mas Noble Mensajero de Allah (PyB), a través de su
entrenamiento y al seguirlo, miles de polos espirituales y eruditos purificados
como Sheik Abd al-Qadir han conocido y hablado con angeles y genios. Este
hecho ha alcanzado el nivel de ‘tawatur cien veces a través de innumerables
instancias. Si, que los miembros de la comunidad de Muhammad (PyB)
estuvieran en contacto con angeles y genios v que hablaran con ellos ocurrié
por la guia milagrosa v la instruccién del Noble Mensajero (PyB).

Tercera Rama: La proteccién y la preservacién del Mensajero de Allah
(PyB) fue un claro milagro y muchas instancias de ello se indican por la clara

- - )
verdad de la aleya: «J"u‘ o u’li.qa.a.g :Uéb

Por cierto, cuando el Mensajero de Allah aparecid, él no estaba solamente
desafiando a un grupo, o a un pueblo, o a algunos gobernadores, o a una
religién sino que més bien estaba desafiando sin la ayuda de nadie a todos los
reyes y a la gente de todas las religiones. Y hasta que él murié con perfecta
facilidad y felicidad v se elevé hacia la corte celestial, por veintitrés anos estuvo
sin guardia ni protector y estuvo expuesto a numerosas conspiraciones, con su



CARTA DIECINUEVE 147

propio tio como su mas grande enemigo y su propia tribu y pueblo hostiles con
él. Esto demuestra qué verdad poderosa expresa la aleya

- - )
U.,L”J\ ;J‘f C‘J-:-aﬂ-;-:’ :&B y qué punto firme de apoyo fue. Sélo
mencionaremos algunos eventos clasificados como definitivos a modo de
ejemplos.

Primer Evento: Los eruditos de Hadices v de la biografia del Profeta
informan unénimemente que los Quraishies habian hecho cierto acuerdo para
matar al Mensajero de Allah (PyB). Con la sugerencia de un demonio en forma
humana, para evitar la discordia entre los Quraishies, al menos un miembro de
cada rama de la tribu formé un grupo de casi doscientos hombres bajo el
mando de Abu Yahl y Abu Lahab, y planearon un ataque sorpresa en la casa
del Profeta. Ali estaba con el Mensajero de Allah (PyB). El le habia dicho que
durmiera esa noche en su cama. El Mensajero esper6 hasta que los Quraishies
vinieron y rodearon por completo la casa, luego fue y arrojé6 un punado de
tierra sobre sus cabezas y ninguno de ellos lo vio. Pasé entre ellos y
desaparecié. Cuando llegaron a la cueva de Hira, dos palomas y una arana se
volvieron sus guardias y lo protegieron de los Quraishies.

El Segundo Evento: Por cierto ocurrié que cuando salieron de la cueva y
se dirigieron hacia Medina, los siguié un hombre muy valiente llamado Suraqa,
quien por una gran recompensa habia sido enviado por los lideres de Quraish
para matarlos. El Mensajero de Allah (PyB) y Abu Bakr el Veraz habia visto
que venia Suraga cuando salieron de la cueva. Abu Bakr se habia puesto

]

Al 1 ° -
nervioso, pero el Mensajero de Allah le dijo: Lo anl CJ‘/ Qﬁ Y, como lo

habia estado en la cueva. El Profeta (PyB) mir6 a Suraga: las pesunas de su
caballo estaban atascadas en la arena. Se liberé y comenzé a seguirlos. Luego
nuevamente el caballo se quedé paralizado v algo como humo subia de donde
sus pezunas estaban atascadas. En este punto comprendié que estaba maés alla
de su poder y del poder de cualquiera el danar al Mensajero de Allah (PyB).
Rogé por misericordia. El Mensajero (PyB) lo liberd, pero le dijo: “Regresa,
pero asegtirate de que nadie mas venga tras nosotros”.

En relacién a este incidente, deberiamos mencionar también que el pastor
los encontré6 e inmediatamente se dirigié a Meca para informar a los
Quraishies. Pero al llegar a la ciudad, se olvid6 por qué habia ido. Sin importar
cuanto lo intenté, no pudo recordar. Se vio obligado a regresar. Entonces, méas
tarde comprendié que habia sido forzado a olvidar.

El Tercer Evento: Los eruditos lideres de Hadices relatan a través de
muchas cadenas de transmisién que en la Batalla de Ghatafan y Anmar, un
valiente jefe tribal llamado Ghurath se acercé al Noble Profeta (PyB) sin que
nadie lo viera, espada en mano. Le dijo al Mensajero de Allah: “¢Quién te
salvara de mi?” El Mensajero de Allah (PyB) respondié: “/Allah!” Luego rezé:



148 CARTAS

-

y
g/::i& L;.: 4.:...45 ‘ ;@U\ De repente, Ghurath recibié un golpe desde lo Oculto
- sy

entre los hombros y su espada se cayé al suelo. El Noble Mensajero (PyB)
levanté la espada y dijo: “¢Ahora quién te salvara de mi?” Luego lo perdoné y
el hombre regresé a su tribu. Todos se quedaron sorprendidos ante el guerrero
valiente y corajudo y le preguntaron qué le habia pasado y por qué no habia
hecho nada. Les respondié: “Fue asi como sucedié. He venido ahora del mejor
de los hombres”.

En un incidente similar a este en la Batalla de Badr, un embustero se
acerc6 al Noble Mensajero (PyB) por detras cuando nadie se dio cuenta. Justo
cuando estaba levantando su espada para atacar, el Mensajero de Allah (PyB)
gir6 y lo mir6; el hombre temblé y su espada se cayé al suelo.

El Cuarto Evento: Este es reconocido al grado de ‘tawatur en significado’
y lo presenta la mayoria de los comentadores Coranicos como una razén
inmediata de la revelacién de la aleya:

sy @ O ain a5 B3N ) (b VST ol 5 Gl )

< s oS /e}fe} /.e/:‘f/’.ﬁ/e .°/' ° - f"/e e/.a/e

También se relata por los més educados comentadores v eruditos de Hadices.
Ellos relatan que Abu Yahl hizo un juramento diciendo: “Atacaré a Muhammad
con una piedra si lo veo prosternandose”. Tomé una piedra grande y fue a
buscar al Mensajero de Allah. Levanté sus manos para arrojar la piedra cuando
lo vio prosternandose y se quedaron levantadas. El Mensajero de Allah (PyB)
se levant6 después de completar sus oraciones y las manos de Abu Yahl fueron
liberadas. Las pudo mover porque el Profeta (PyB) lo permitié o bien porque
no habia mas necesidad de que las mantuviera asi. En otro incidente similar,
un hombre de la misma tribu de Abu Yahl, al-Walid ibn Mughira segiin una
narracién, fue a la Kaba con una piedra grande en su mano para atacar al
Noble Mensajero (PyB) mientras estuviera prosternandose, pero los ojos del
hombre se sellaron y no pudo ver entrar al Mensajero (PyB) ni pudo ver a la
gente que lo habfa enviado; sélo pudo escuchar sus voces. Cuando el
Mensajero de Allah (PyB) terminé de rezar, sus ojos se abrieron porque no
habia mas necesidad de que estuvieran sellados.

También, se relata a través de una narracién auténtica de Abu Bakr el
Veraz, que después de la Sura sobre Abu Lahab fue revelada, su esposa
Hammalat al-Hatab (quien lleva la madera) Umm Yamil fue a la Kaba con una
piedra en su mano. Vio a Abu Bakr, que estaba sentado al lado del Noble
Mensajero (PyB), v le pregunté: “¢Dénde esta tu amigo? Of que se burlé de mi.
Si lo veo, lo golpearé en la boca con esta roca”. Ella no pudo ver al Mensajero
de Allah (PyB), a pesar de que estaba sentado al lado de él. Por supuesto, una



CARTA DIECINUEVE 149

portadora de madera del Infierno como esa no podria estar en presencia del
‘Sultdn de Lawlak’, que estaba bajo proteccién Divina, y verlo. ¢Cémo podria
ver?

El Quinto Evento: Esté relatado a través de narraciones sélidas que Amir
ibn Tufayl y Arbad ibn Qays conspiraron para asesinar al Noble Mensajero de
Allah (PyB). Amir dijo: “Lo mantendré ocupado y ti lo atacas”. Fueron, pero
Arbad no hizo nada. Amir le pregunté mas tarde por qué no lo atacé. Arbad
respondié: “¢Cémo podria hacerlo? Cada ves que intentaba golpearlo, te vefa
a ti entre nosotros dos. ¢Cémo podria haberte atacado?”.

El Sexto Evento: Esté relatado a través de una narracién auténtica que en
la batalla de Uhud o en bien en la de Hunayn, Shayba ibn Osman al-
Hayabayya, a cuyos tio y padre Hamza habia matado, se acercaron
sigilosamente al Noble Mensajero (PyB) para vengarlos. Al levantar su espada
desenvainada, de repente se resbal6é de su mano. El Mensajero de Allah se dio
vuelta y lo mird, poniendo su mano en su pecho. Shayba més tarde dijo: “En
ese momento no habia nadie en el mundo a quien haya amado més”. El creyé
en el Profeta (PyB) vy le dijo que vaya a pelear. Shayba dijo: “Fui y peleé en el
frente del Mensajero de Allah (PyB). Si me hubiera cruzado con mi propio
padre en ese momento, ilo hubiese atacado!” También, el dia de la conquista
de Meca, un hombre llamado Fadala se acercé al Mensajero de Allah (PyB)
con la intencién de atacarlo. El Mensajero (PyB) lo mirdé y dijo sonriendo:
“¢Qué te has dicho?”, rezando que pudiera ser perdonado. Fadala se convirtié
en creyente y dijo: “En ese momento no habia nadie en el mundo a quien yo
amara mas”.

El Séptimo Evento: Segiin una narracién auténtica, en el mismo momento
que algunos judios, con la intencién de asesinarlo, iban a arrojar una roca
grande sobre el Noble Mensajero de Allah (PyB) mientras estaba sentado, él se
levanté por la proteccién Divina; entonces el complot no llegd a nada.

Hubo muchos eventos similares a estos siete. Los eruditos de Hadices y
principalmente el Imdm Bujari y el Imdm Muslim relatan de Aisha que después

e/)w

de la revelacion de la aleya: «J"u‘ o M Y 9 el Mensajero de Allah

(PyB) le dijo a quienes lo cuidaban de vez en cuando:

w//(,/ PP ’t ~ o E /T‘v/‘:
&,ﬁd)w&w\y;@\ «J"u‘ L@.j‘l.j “iOh, hombres, déjenme,

porque Allah, el Grande y Poderoso, me protege!” “No es necesario
protegerme, mi Sefior me protege”.

Asi, desde el comienzo hasta aqui, este tratado muestra que cada especie,
cada reino de la creacién del universo, reconocié al Noble Mensajero (PyB) v
estuvo conectado a él. Sus milagros se manifestaron en cada uno de ellos. Esto
significa que el Profeta Muhammad (PyB) es el oficial v el Mensajero de Allah
Todopoderoso, en relacién a Sus titulos de Creador del Universo y Sustentador



150 CARTAS

de todas las Criaturas. Por ejemplo, cada oficina o departamento del gobierno
reconoce un oficial de alto rango, un inspector, del rey y sea donde sea que él
entre, los que estén alli mostrardn un interés por él, ya que actGa en nombre
del rey de todos ellos. Si él es sélo un inspector en lo judicial, entonces sélo ese
departamento del gobierno lo reconoce; las otras oficinas no. Y si él es un
inspector del ejército, el servicio civil no lo reconoce. Se entiende, entonces,
que todos los reinos y esferas del gobierno Divino, cada especie y grupo desde
los &ngeles hasta las moscas v las aranas, supieron y reconocieron al Mensajero
de Allah (PyB), o habian sido informados sobre él. Es decir, él es el Sello de los
Profetas y el Mensajero del Sustentador de Todos los Mundos. Y su misién
profética fue méas comprensiva y abarcativa que la de todos los profetas que lo
precedieron.

DECIMOSEXTA SENAL SUTIL

Las maravillas que tuvieron lugar antes de la misién profética, pero que se
relacionaron a ella, se llaman irhasat y éstas también fueron indicios y pruebas
de su profecia. Fueron de tres tipos:

EL PRIMER TIPO: Este tipo de de irhasat comprende las noticias de la
misién profética de Muhammad (PyB) dadas por la Tora, la Biblia, los Salmos
de David y las escrituras reveladas a otros profetas, como lo establece el Coran.
Por cierto, ya que esos Libros son escrituras reveladas y quienes los trajeron
fueron profetas, es necesario y cierto que deban haber mencionado a quien
sustituiria a sus religiones, cambiarfa la forma del universo e iluminaria la mitad
de la tierra con la luz que trajo. ¢Es posible que esas escrituras, que informaron
eventos insignificantes, no hubieran hablado del fenémeno mas importante de
la humanidad: la misién profética de Muhammad (PyB)? Si, ya que
seguramente hablarian de ello, lo denunciarian como una falsedad y asi
salvarfan a sus religiones de la destruccién y a sus libros de la derogacién o
bien lo afirmarian vy, a través de ese hombre veraz, salvarian sus religiones de la
supersticién y la corrupcién. Ahora, tanto amigos como enemigos concuerdan
en que no hay ningln tipo de denuncia en las escrituras, en cuyo caso debe
haber una afirmacién. Y, ya que hay cierta afirmacién, ya que hay una razén
definitiva v una causa fundamental para tal afirmacién, nosotros también
demostramos a través de tres pruebas categéricas la existencia de esta
afirmacioén.

Primera Prueba: El Noble Mensajero de Allah (PyB) les dice a través de la
lengua del Coran: “Vuestras escrituras me describen y me confirman; me
confirman en las cosas que digo”. El los desaffa con aleyas como:



CARTA DIECINUEVE 151

~ 8

B335 1503 16 @ ool ik 01 G 66 1) 5 | FG b

’°f‘1'§.° 3 /’f?i/ i/’f?i/e}/l:i:,/ B/L':i:,/e 3 /l::;:’i/
J.g...,.» (,Ea,&u,w,vfg 04 Ls /}V&s-.}

- ~ o " ! <07 S0 -7
mbl&)\é&;&\&;ﬂ&w
Yy~

Traed la Toré y recitadla y venid, tomando a nuestros hijos y a nuestras
mujeres, elevando nuestras manos hacia el Trono de Allah, hagamos que la
maldicién de Allah caiga sobre los mentirosos. A pesar de que constantemente
los hostigd con aleyas como estas, ninglin erudito judio o sacerdote cristiano
pudo mostrar que él hubiera hecho algin error. Si hubieran podido, esos
numerosos y obtusos incrédulos y embusteros celosos judios y todo el mundo
de la incredulidad lo hubiera proclamado en todas partes. El Profeta (PyB)
también dijo:

“iO encuentran un error mio o lucharé con ustedes hasta destruirlos!” Y
ellos eligieron la guerra y la desdicha. Eso significa que no pudieron encontrar
ningun error. Porque si lo hubiera hecho, se hubieran salvado de todo eso.

Segunda Prueba: Las palabras de la Tor4, la Biblia y los Salmos no son
milagrosas como las del Coran. Ademas, han sido traducidas una y otra vez y
muchisimas palabras extrafias se mezclaron con ellas. También, las palabras de
los comentadores y sus interpretaciones falsas se han confundido en sus
versiculos. Ademas, las distorsiones de los ignorantes y hostiles se han
incorporado a ellas. De esta manera, las corrupciones y alteraciones se han
multiplicado en aquellos Libros. De hecho, el Sheik Ramatallah al-Hindi, el
reconocido erudito, les demostrd a los eruditos y sacerdotes judios y cristianos
miles de corrupciones en ellas y los silencié. De todos modos, a pesar de estas
corrupciones, en nuestra época el célebre Husayn Yisri (que Allah tenga
misericordia de él) extrajo ciento catorce indicaciones de la profecia de
Muhammad (PyB) y las incluyé en su Risalat al-Hamidiya. Se tradujo al turco
por el difunto Ismael Hakki de Manastir; quien quiera puede referirse a él.

También, muchos eruditos judios y cristianos reconocieron y admitieron
que los atributos de Muhammad el Arabe (PyB) estaban escritos en sus Libros.
El famoso emperador romano Heraclito, que no era musulmén, dijo: “Jestis
inform¢ la llegada de Muhammad”.

También, otro gobernante romano llamado Muqgawqis, el Gobernador de
Egipto, v los célebres eruditos y lideres judios como Ibn Suriya, Zubayr ibn
Batiya, Ibn Akhtab y su hermano Ka’b ibn Asad, atin no siendo musulmanes,
admitieron: “El esta descrito en nuestros Libros”.

También, algunos reconocidos eruditos judios y sacerdotes cristianos se
rindieron en su obstinacién al ver los atributos de Muhammad (PyB) como se
describi6 en los libros anteriormente mencionados y creyeron en él. Luego les



152 CARTAS

senalaron estas referencias a otros eruditos judios y cristianos y los
convencieron. Entre ellos estaban los famosos Abadia ibn Salam, Wahb ibn
Munabbih, Abu Yasir, los dos hijos de Sa’va, Asid y Tha’laba y Shamul. Este
Gltimo vivié en la época de Tubba, el gobernante de Yemen. Shamul se
convirtié en creyente antes de la misién profética de Muhammad (PyB) y sin
nunca haberlo visto, tal como lo hizo Tubba. Mientras que el invitado de los
Bani Nadir antes de la misién profética, un agnéstico llamado Ibn al-Hayyaban

w - 3

° 3 (- /, ) JJ 2R -
declaré: &3, 5 s K 5> o 8 “Un profeta aparecera pronto
TR ;f;")j‘é-l’ - u‘-’ p p p Y

este es el lugar al que él emigrara”. El muri6 alli. Mas tarde, cuando esa tribu
entr6 en guerra con el Mensajero de Allah (PyB), Asid y Tha’laba se
presentaron y les gritaron a la tribu:

oy ° Lo 2 ot~ - .G - ?v - P
ol :J.,‘A.,_? s==illage gl sa b3 “Por Allah, El es quien Ibn al-

Hayyaban prometié que vendria, ino peleen con EllI”. Pero no le prestaron
atencién y pagaron el castigo.

También, muchos de los eruditos judios como Ibn Bunyamin, Mijayriq y
Ka’b al-Ahbar, se volvieron creyentes al ver los atributos proféticos en sus
Libros y silenciaron a quienes no aceptaron la fe.

También, el famoso erudito y monje cristiano Bahira, que fue mencionado
anteriormente: El Mensajero de Allah (PyB) tenia doce anos cuando fue a
Damasco con su tio y fue por él que Bahira invité a los Quraishies porque él
habia visto una nube que daba sombra sobre la caravana. Cuando continué
haciéndolo, él se dio cuenta de que al que él estaba buscando estaba con la
caravana y habfa enviado a alguien a que lo busque. Le dijo a Abu Talib:
“iRegresen a Meca! Los judios estan extremadamente celosos y recurriran a la
traicién, porque sus atributos estan descritos en la Tora”.

También, Néstor el Abisinio, y el gobernante de ese pais, el Negus,
creyeron al ver los atributos de Muhammad (PyB) escritos en sus Libros.

También, un reconocido erudito cristiano llamado Daghatr se convirtié en
creyente al ver la descripcién del Profeta (PyB) y fue martirizado cuando
proclamé esto entre los Bizantinos.

También, de los lideres cristianos, Harith ibn Abi Shumar al-Ghasani y los
gobernantes prominentes y lideres religiosos de Damasco como Sahib al-llya,
Heraclito, Ibn Natur y al-Yarud, entraron al Islam después de ver la descripcién
del Profeta (PyB) en sus Libros. De ellos, sélo Heraclito oculté su fe en nombre
del gobierno mundanal.

También, como éstos, Salman al-Farse habia sido cristiano. Buscé al
Noble Mensajero (PyB) después de ver su descripcion.

También, un famoso erudito llamado Tamiz y el reconocido gobernante
Abisinio, el Negus, y los abisinios cristianos y los sacerdotes de Nayran, todos



CARTA DIECINUEVE 153

unanimemente declararon que habian visto la descripcién del Profeta (PyB) en
sus Libros y asi creyeron en él.

Tercera Prueba: Aqui, como ejemplos, sefialamos algunas instancias de
versiculos de los Evangelios, la Tora, y los Salmos que se relacionan a nuestro
Profeta (PyB).

Primero: En los Salmos esta el siguiente versiculo:

a5sall A0 Ll s G el o

Aqui, “Mukimiis-Stinne” hace referencia al Profeta Muhammad (PyB).
Un versiculo de los Evangelios dice:

1 o_ ~¢ J’.///o/ o 4 7. <) < w8 PRI
U:.:.b)w‘/mg "-"""*.1'}/5—4:*—:.-"} d‘d[&‘ad\/@wj‘Jb
) g ) ; g 1 )

El Mesias dijo: “Me voy, asi Paraclito, es decir Ahmad Muhammad,
vendra”.
Un segundo versiculo de los Evangelios.

// e " o ” s 7 - J td 2y ° rd
LY (,_fg,u 5 G (e ds)le ql:\ 3 “Le pid S
/,Y J, djg-g ”‘) «.é)u" d e pido a mi Senor
por el Paraclito que él pueda permanecer con ustedes para siempre”. Paraclito,

7 or

que quiere decir JLU‘ 9 vz.ﬂ aed )LL“ es el nombre de nuestro Profeta

en esos Libros.
Un versiculo de la Tora dice:

-
w

J;;:Luﬂw,uwj_em,mfw‘ﬁ N 16 o

H o/ 8~ v T - %
t, G j[_, 4_:_]\/& 9" - C:'Q}J‘ A9 t:,o.x.” “Hagar — la madre de Ismael —
P ] )

tendria hijos. Surgira de sus hijos uno cuya mano estara por encima de todo, y
las manos de todo se abriran a él con reverencia”
Otro versiculo de la Tora:

W\uuwu,g:sém‘;nuﬁ};mém&;bw

“Enviaré un profeta como tt, de los hijos de sus hermanos [los hijos de Ismael];
pondré Mi palabra en su boca, hablara con mi revelacién v icastigaré a quien
no acepte las palabras de quien hablara en Mi nombre!”



154 CARTAS

- s Ll

’. ow 7w w oo )
Un tercer versiculo de la Tora: ‘ ¥ j:.ﬂ L? Jo-‘ d‘/ It Jl.e
I ‘ I

..
- -

Z\\

~ o o EXos “ o - o‘. u/v".)o/

OF YA KTy T LW R

2367 7% 47 o806 2 M T s os. - 059
dal s 6 [EPTIIEPY |
5 J 6:" )@.La:- AL dj,‘.;o}.g_) 4_4:?.\.«.’
UN RECORDATORIO: En esos libros, el nombre de Muhammad esté en
° [ 3 .- 03857 T Ve
idioma sirfaco, como cb:“...a, NI , lLLz.o:- vy nombres que significan

Muhammad en hebreo. De lo contrario el nombre de Muhammad esta
mencionado explicitamente sélo en algunas partes, que también fueron
alteradas por los celosos judios.

Un versiculo de los Salmos de David afirma:

My};z.; ”/Le:l.sa\’ o J}l&‘waMde}‘éb

Uno de los Siete Abdallahs, Abdallah ibn Amr ibn al-As, que realizd
estudios extensivos de las primeras escrituras, y Abdallah ibn Salam, que fue el
primero en aceptar el Islam entre los famosos eruditos judios, y el famoso
erudito Ka’b al-Ahbar de entre los Hijos de Israel, todos senalaron en la Tora,
que entonces no estaba corrompida al punto de hoy en dia, el siguiente
versiculo que después de dirigirse a Moisés, luego se dirige al Profeta que
vendria pronto:

w wd o

\Mw\,f,\,;\,,\;;i;muquw\uwm@,n;
GGV kel Y ey ) Bl RS 4,055 s
e B i 5 sy s BN L GGV l5i

PN NI A A F R PV

Otro versiculo de la Tora:



CARTA DIECINUEVE 155

23%7. ﬁ BN Cs. 7 07 38 _ o //6/ 3% 0o ?« s 2 .%%. 1
2 4 - 4 J
*bfup@j%ﬁﬁ;?)&u;ov\é)ﬂﬁm Gy Ao
pe

3 g3l

En este versiculo, una palabra siriaca que significa Muhammad se
menciona con la palabra Muhammad.
Aqui hay otro versiculo de la Tora:

w58 360 % B I o7
Jf j:.q.ﬂ CJJ.,,Q.ZJ J G 9 (A & , que esta dirigido a un profeta que

vendra después de Moisés, y es de la progenie de Ismael, el hermano de Isaac.
En el siguiente versiculo de la Toréa:

Jé.:.l./b Y} ja.;.a “;«...;3 jtr.;.i.ﬂ [5.).:9, el significado de Multar (elegido) es el
z ] z - -

mismo que ‘Mustafa’, un nombre de Muhammad.
En varias partes de los Evangelios, un profeta que vendra después de
Jesus se refiere como “el Maestro del Mundo”. Se describe como:

N 3547 2 -3 P [y (A
die= « ‘}M&L@Aﬁbwww .
- \ e z - )

Este versiculo indica que un profeta vendra con una espada, encargada de
llevar a cabo la vihad. Qadib min hadid (literalmente: vara de hierro) significa
espada. Y también lo hara su comunidad. De acuerdo con el versiculo biblico
mencionado anteriormente, y refiriéndose a él y a algunos otros versiculos, la

siguiente aleya del Coran al final de la Sura al-Fath también afirma que a su
comunidad, como él, le ordenaréan llevar a cabo la vihad:

.. o e Vo 40 PN i R Prr
MUZ’))U%&LEC}\@)Q J—?uy‘@(v-gh-‘}

% s e 1 LT ) 9;“}‘/ Yoo (%
Ses=llag bt el con g Lo g mals

En el Capitulo Treinta y Tres del Quinto Libro de la Toré, esta el siguiente
versiculo: “El Senor vino del Sinai, se elevé por encima de nosotros desde
Sa’ir, v brillé desde el Monte Paran’.

En este versiculo, con la frase “el Senor vino del Sinai”, se menciona la
profecia de Moisés; con la frase “se elevé por encima de nosotros desde Sa’ir”
(siendo Sa’ir una montana cerca de Damasco), se indica la profecia de Jests. Y
la frase “y brillé6 desde el Monte Paran” (siendo las Montanas de Paran las
montanas de Hiyaz), da la noticia de la profecia de Muhammad (PyB), todos



156 CARTAS

Voly .o ater Ty
acordaran. Ademas, confirmando la oracién 4y 4 j:.ﬂ 3 (V.G.L:.a M3 esta el

siguiente versiculo de la Tord en relacién a los Companeros del Profeta que
brillarfan desde las Montafias de Paran: “Las banderas de los bendecidos
estaran con él, v estaran a su derecha”.

En este versiculo, los Companeros son descritos como “los bendecidos”,
es decir, sus Companeros son hombres rectos y bendecidos, los amados de
Allah.

En el Capitulo Cuarenta v Dos del Libro de Isafas, estdn los siguientes
versiculos: “Allah, en los ultimos tiempos enviard a su siervo elegido vy le
mandaré a Gabriel. Allah hard que Gabriel le ensefie su religién Divina. Por la
ensefianza de Gabriel, él también ensefiara a la gente. El revelara la justicia a
las naciones del mundo. El es una Luz. Eliminara la gente de la oscuridad. Os
informé lo que mi Sefior me informé antes de ocurrir.”.

Aqui, los versiculos explicitamente describen a Muhammad (PyB), el
profeta del final de los tiempos.

En el Cuarto Capitulo del Libro de Micé estan los siguientes versiculos:
“En los dltimos tiempos una comunidad bendecida existirad. Para adorar a Allah
ellos elegirdn una montana sagrada y de todas las naciones, mucha gente se
reunira alli. Adoraran a Allah, Unico y no asociaran coparticipes con Allah.”.

Estos versiculos obviamente describen la montana mas bendita del
mundo, el Monte Arafat, y la adoracién y las proclamaciones de “iAllah es el
Mas Grande!” de quienes hacen la Peregrinacién, quienes acudiran alli desde
todos los climas, y la Comunidad de Muhammad, famoso por la Misericordia
Divina que recibira.

En el Capitulo Setenta y Dos de los Salmos, estan los siguientes versiculos:
“E] reinara de mar a mar, desde los rios hasta los confines de Ia tierra. Los
reves de Yemen v las Islas traeran sus regalos. Ante él, todos los reyes se
prosternaran vy obedeceran. Todo el tiempo v cada dia realizardn oraciones por
las bendiciones de Allah para El Sus luces brillarin desde Medina. Sus
glorificaciones perteneceran a la eternidad. Su nombre existio antes de la
existencia del sol. Su nombre se difundira por el sol viviente”.

Estos versiculos describen la Gloria del Mundo, al Profeta Muhammad
(PyB), de manera muy clara. Aparte de Muhammad el Arabe, équé otro
profeta ha venido desde David (la paz sea con él) que haya esparcido su
religién desde el Este hasta el Oeste, haya hecho que los reyes le rindan tributo
v haya hecho someter a los gobernantes como si se prosternaran; a quién todos
los dias una quinta parte de la humanidad le ofrece bendiciones y oraciones, y
las luces de quién irradiaron de Medina? ¢Ha habido algin otro?

Nuevamente, la traduccién al turco del Evangelio de Juan, Capitulo
Catorce, versiculo veinte, dice: “No hablaré con vosotros por mucho tiempo
mas, porque el gobernante del mundo esta llegando, v no soy nada
comparado con él”.



CARTA DIECINUEVE 157

Asi, el titulo de Gobernante del Mundo significa la Gloria del Mundo. Y el
titulo de Gloria del Mundo es el mas famoso titulo de Muhammad el Arabe
(PyB).

Nuevamente en el Evangelio de Juan, Capitulo Dieciséis, versiculo siete,
dice: “Pero os estoy diciendo la verdad. Mi partida no es sino un beneficio.
Porque, a menos que parta, el Confortador no vendra’.

Ahora ve, ¢quién otro sino Muhammad el Arabe (PyB) es el Gobernante
del Mundo vy el verdadero consolador de los seres humanos? Si, la Gloria del
Mundo es él, y él es quien salvara al ser humano transitorio de la extincién
eterna y asi lo reconforta.

Nuevamente, el octavo versiculo del Capitulo Dieciséis en el Evangelio de
Juan: “Cuando él venga, le dara al mundo evidencia convincente en relacion a
su pecado, su rectitud v su juicio”.

¢Quién otro sino Muhammad el Arabe (PyB) ha convertido lo malo del
mundo en rectitud, ha salvado a los seres humanos del pecado y de asociar
coparticipes con Allah, y ha transformado la politica y el gobierno del mundo?

También del Evangelio de Juan, el undécimo versiculo del Capitulo
Dieciséis: “Havy liberacion del juicio, porque el Gobernante de este Mundo va
ha sido juzgado”.

Aqui, “el Gobernante del Mundo” es ciertamente Ahmad Muhammad
(PyB) porque él es conocido como el Maestro de la Humanidad®.

También, en el Evangelio de Juan, el versiculo decimotercero del Capitulo
Doce: “Pero cuando él, el Espiritu de la Verdad, venga, él os guiara a todos
vosotros hacia la verdad, porque él no estara presentando sus propias ideas
sino que estara paséndoles lo que él ha escuchado. El os dira sobre el futuro”.

Este versiculo es explicito. ¢Quién aparte de Muhammad el Arabe (PyB)
ha llamado a todos los seres humanos hacia la verdad, cuyas afirmaciones se
basaban en la Revelacién, ha dicho lo que habia escuchado de Gabriel, y le ha
informado al ser humano en detalle sobre la resurrecciéon de los muertos y el
Mas Alla? ¢Quién otro més que él podria hacer esto?

También, los Libros de los otros profetas incluyen nombres en sirfaco y
hebreo que se corresponden con los variados nombres del Profeta (PyB), como
Muhammad, Ahmad o Mujtar. Por ejemplo, en las escrituras del Profeta

~
o ¥ _~
Y &

Shu’ayb, su nombre es ca.....a , Y significa ‘Muhammad’. En la Tor4, es

. % 03 . o . s
mencionado como L;.o.z;.a, que nuevamente significa ‘Muhammad’ v como

? Si, ¢l es semejante sefior y gobernante que en casi todos los siglos durante mil trescientos cincuenta
anos él ha tenido al menos trescientos cincuenta millones de seguidores y subditos, quienes han
obedecido sus érdenes con absoluta sumisién, y todos los dias renuevan su alianza con él al invocar
bendiciones de Allah sobre él.



158 CARTAS

- [
lLLz.o:-, que significa ‘el Profeta del Haram’. En los Salmos, se lo llama al-
Bl o Bl o
Mujtar. Nuevamente en la Tora, el nombre es ,a.’:'l:J‘ ,a.’:'l:J‘ . Tanto en la
L ¥ .’3 3 “J .
Tora como en los Salmos, es ! _sRs  en las escrituras de Abraham y en
g )

oy~ o0~ o o 7
la Tor4, se lo menciona como )Lo )La, y nuevamente en la Tord, como J..;.>-‘

El Mas Noble Mensajero (PyB) dijo:
‘./9/ Vo'W - ’./e/ e° - "ﬂu/v/J ".e °
Ay, gl 3y e dal Lol 8« a0l a1 6 |. De hech
% /“)j"’ ;/3} )= N ;/3} ‘/JJ"" u?u‘"“""‘ 1. De hecho,

la Biblia se refiere a él como §3‘}@JB g_,\.:..a.ﬁ.ﬂ gio-l:a “el de la espada y la
P pd ) -

vara”. Por cierto, el méas grande de los profetas que empuné la espada y estuvo
encargado de luchar en el camino de Allah junto con su comunidad, fue el
Mensajero de Allah (PyB). Los Evangelios también lo describen como

% K]
CQJ‘ g_,o-l:a Si, este titulo es particular al Mensajero de Allah, porque

“corona” significa el turbante, ya que en la antigliedad, fueron los arabes que
como un pueblo, todos llevaban el turbante y una bincha. Esto definitivamente,
en consecuencia, se refiere al Mensajero de Allah.

El término .la.;.l.“e}l:.“ Paraclito en el Evangelio, .la.;.l.“e}l.a.“ Faréaclito, se
] ]

define en interpretacién biblica como “quien distingue la verdad de la
falsedad”. En consecuencia, es el nombre de alguien que en el futuro liderara a
la gente hacia la verdad.

En una parte del Evangelio, Jesus (la paz sea con él) dice: “Me voy para
que el Senor del Mundo pueda venir”. (Quién otro sino el Noble Profeta (PyB)
ha venido después de Jesus que fuera el Gobernante del Mundo, distinguiera y
separara la verdad de la falsedad y guiara a la humanidad en lugar de Jesus?
Es decir, Jests (la paz sea con él) constantemente estaba dandole a su
comunidad las buenas nuevas: Otro vendra; no hay mas necesidad de mi. Soy
su precursor y heraldo. Confirmando esto esta la siguiente aleya del Coréan:



CARTA DIECINUEVE 159

PESDY 53530 g5 ‘w’br};;‘w/” D63

-

i °‘L§Muﬂ‘3l;JrJf‘%3aJ)}."uﬂL§u\:;ﬁ;wte

K

Si, en los Evangelios, Jests dio las buenas nuevas muchas veces, que el
lider més grande de la humanidad vendria. El es mencionado con varios
nombres, por supuesto, en siriaco y hebreo, que los eruditos han visto que
tienen el significado de Ahmad, Muhammad y Quien Distingue la Verdad de la
Falsedad. Es decir, en muchas ocasiones, Jests (PyB) hablé de la llegada de
Ahmad (PyB).°

Pregunta: ¢Por qué es que mientras los otros profetas informaron la
llegada de Muhammad (PyB), Jesus (la paz sea con él) lo hace méas cabalmente
y en forma de buenas noticias?

La Respuesta: Porque Ahmad (PyB) defendié a Jesus (la paz sea con él)
de las negaciones temibles y las calumnias de los judios y salvé a su religiéon de
la corrupcién horrible. Ademas, frente a la Sharia pesada de los Hijos de Israel,
que no reconocieron a dJesus, él vino con una Sharia elevada que era simple,
abarcativa y completé las deficiencias de la Sharia de Jests. Por estas razones,
Jesus reiteradas veces dio las buenas nuevas, iel Gobernante del Mundo
vendra!

Ahora, esta claro en la Tora, los Evangelios, los Salmos de David y en las
escrituras de otros profetas, hay numerosas discusiones de un profeta que
vendrd mas adelante, muchos versiculos lo mencionan. Tal como sefialamos
algunos ejemplos de ellos, demostrando que él es mencionado en estos Libros
bajo varios nombres. ¢Quién sino Muhammad (PyB), el Profeta del final de los
tiempos, podria ser que estas escrituras de los profetas hablen tan
repetidamente en sus versiculos, y con tanta importancia?

0 ;) )S\i.;j :;ir Al lado de la tumba de Sham'un al-Safa, el famoso viajero evliya Chelebi se encontr
con los siguientes versiculos de los Evangelios, escritos en piel de gacela: “O ﬂ‘ Un jéven O s ) dela
progenie de Abraham O s34 2 serd profeta. Otbens }5 El no serd un mentiroso; < su lugar de
nacimiento 1 92 serd Meca; }5\5 45" vendra con piedad; (e 9§ su bandito nombre es
ol s Ahmad Muhammad; _» j-kiw\ quienes lo obedezcan > ; U prosperaran en este mundo y

& v en el préximo”. La palabra, escrita como ‘Mawamit’, se corrompié de ‘Mamad’, en si, una

corrupcién de Muhammad.



160 CARTAS

EL SEGUNDO TIPO: Los signos de la profecia que se manifestaron por
medio de irhasat también incluyen las noticias de su llegada antes de su misién
profética en esa época entre un profeta y otro por los adivinos y algunas
personas conocidas como eviivas y agndsticos de esa época; ellos publicaron
sus afirmaciones y se las pasaron a las generaciones subsiguientes en su poesia.
Son muy numerosos y mencionaremos algunos que son reconocidos y que han
sido aceptados y narrados por los eruditos de la historia y de la vida del Profeta
(PyB).

Primero: Uno de los gobernantes de Yemen, llamado Tubba, vio las
descripciones del Mensajero de Allah (PyB) en las escrituras anteriores y
creyeron en él. El anuncié esto por medio de un poema que era asf:

% /?v - L s . 897 ’/9/‘/ B ° P

S oy d @,3:,:_2@ aﬂg\éﬂbp

Az‘estiguo a la profecia de Ahmad (PyB), si viviera lo suficiente para verlo,
Seria un ministro y un primo para él. Es decir, hubiera sido un siervo que
puede sacrificar todo como Ali.

Segundo: Quss ibn Sa’ida era el orador méas renombrado y mas
significativo de los arabes, un monoteista y un hombre de mente iluminada.
Antes de la misién profética de Muhammad, él anuncié su profecia con estas
lineas:

ww_:s ,J“ ’"\wy

Tercero: Ka’b ibn Lu’ayy, uno de los antepasados del Profeta, anuncié la
profecia de Muhammad (PyB) por medio de inspiracién como sigue:

e 6500 103 5500 @ 0 S0 gl [

De repente, Muhammad el Profeta aparecera, Dando noticias muy
veraces.

Cuarto: Sayf ibn Dhi-Yazan, uno de los gobernantes de Yemen, leyo las
descripciones del Mensajero de Allah (PyB) en las viejas escrituras vy, creyendo
en él, anhelaba verlo. Cuando Abd al-Muttalib, el abuelo de Muhammad, fue a



CARTA DIECINUEVE 161

L e “ 37
Yemen con algunos quraishies, Sayf los convocé vy les dijo: S\ 9 ML@J.; B\ 9 ‘J!

PR TN cg s e e e
R RIS VA A A WA [ CE R Pt gt

“Un nino nacera en Hiyaz, con una marca entre sus hombros parecida a
un sello. El sera el lider de toda la humanidad”. Luego, en privado él le dijo a
Abd al-Muttalib: “Tu eres su abuelo”, dando noticias de su profecia de modo
maravilloso antes de la llegada de la misién profética.

Quinto: Waraga ibn Nawfal era un primo de Jadiya. Cuando vino la
primera Revelacién, el Noble Mensajero (PyB) estaba afectado. Jadiya le
describi6 el evento al reconocido Waraga ibn Nawfal, que le dijo que se lo
envie a él. El Mensajero de Allah (PyB) fue con Waraga v le dijo cémo habia

llegado la Revelacién. Waraga dijo:

) ; ,aﬁﬂ,’.ii;’ iq fe’:g/ﬁ/,&/gﬁczj/,wx“_
JM?,“J:’J'“”}J'M‘J:’J‘M‘ gJJ‘.L@..A‘L%‘/Mng.:M iNo te
preocupes! Es la llegada de la Revelacién. iBuenas noticias, Oh, Muhammad!
T eres el profeta esperado que informé Jests”.

Sexto: Antes de la misién profética, un agnéstico llamado Azkalan al-
Himyari le pregunté a los quraishies cuando los vio: “¢Hay alguien entre
ustedes que afirme una misién profética?” Ellos respondieron que no.
Nuevamente les pregunté al comienzo de su misién y esta vez su respuesta fue
afirmativa. Azkalan dijo: “iEl mundo est& esperandolo!”.

Séptimo: Ibn al-Ala, un famoso erudito cristiano, le dijo al Mensajero de
Allah (PyB) antes de su misién, nunca habiéndolo visto. Méas tarde vino, vio al

Mensajero v dijo: J,}JN‘ 3 GJ:::ua :v.a).;-} :L:ﬁ C,;JL: &’:.;3 LS'UB
P ) - 4 P 4 )

5 1555

“Encontré tu descripcién en los Evangelios y crei en ti y el Hijo de Maria
dio buenas nuevas sobre tu advenimiento”.
Octavo: Mencionado anteriormente estuvo el Negus de Abisinia, que

.'//eu/u Y o o 4’/}//’ /e/
declaré: Ldalld! ol o YJ..: e J g:,\.zj “Yo hubiera sido el siervo de
e ” ‘

Muhammad el Arabe (PyB) en lugar de un rey. Servirle es mucho mas superior
que esta soberania”.

Ademas de estas noticias que dieron estos hombres académicos a través
de la inspiracién Divina de lo Oculto, los adivinos también dieron las noticias



162 CARTAS

de lo Oculto del advenimiento del Mensajero de Allah (PyB) y de su profecia
por medio de los genios y de los seres con espiritu. Estas también son
numerosos y mencionaremos algunos que son reconocidos, que han alcanzado
el nivel de ‘tawatur en significado’ y que se relatan en la mayoria de los libros
de historia y de la biografia del Profeta. Refiriendo las explicaciones detalladas
de ellos a aquellos libros, sélo brindaremos un breve resumen de ellos.

El Primero es el famoso adivino, Shigqg, que tenia sélo un ojo, un brazo y
una pierna; era simplemente la mitad de un hombre. El dio la noticia e informé
repetidamente la misién profética de Muhammad (PyB). Sus noticias han
pasado a los libros de historia con la certeza de ‘fawatur en significado’.

El Segundo es el famoso adivino de Damasco, Satih, que era una
monstruosidad al que le faltaban huesos e incluso miembros, cuyo rostro
estaba en su pecho y que vivié por mucho tiempo. Tenia una gran reputacién
en esa época por la informacién correcta que daba en relacién a lo Oculto. El
rey persa, Cosroes, incluso mandé a un enviado educado llamado Mubezan
para pedirle a Satih que interprete un sueno extrano que tuvo en el momento
del nacimiento de Muhammad, en el que los catorce pindculos de su palacio
colapsaron. Satih dijo: “Catorce hombres te gobernaran, luego tu imperio sera
destruido. También alguien vendré que anunciara una religién; él abolira tanto
tu religién como tu imperio”, envidndole noticias de esto a Cosroes. De esta
manera, Satih explicitamente informé la llegada del Profeta del final de los
tiempos.

Como se escribe en detalle en los libros de historia y de biografia del
Profeta, adivinos como Sawad ibn Qarib al-Dawsi, Junafir, Af’a Nayran, Yidhl
ibn Yidhl al-Kindi, Ibn Jalasat al-Dawsi y Fatima bint al-Nu’man al-Nayariyya,
informaron la llegada del Profeta del final de los tiempos, afirmando que el
Profeta era Muhammad (PyB).

También, un conocido de Osman, Sa’d ibn bint al-Kurayz, recibié
conocimiento de lo Oculto por medio de la adivinacién sobre la profecia de
Muhammad (PyB). En los primeros dias del Islam, él le dijo a Osman Dhi’l-
Nurayn que fuera y aceptara la fe. Osman lo hizo y entré al Islam al comienzo.
Sa’d expreso el evento con un poema que era ast:

0 Qs 30085 6 @ ) 1 1k oLk W Ga

Como los adivinos, los genios que eran invisibles pero cuyas voces se
ofan, llamados Taif, repetidamente informaron la llegada del Noble Mensajero
de Allah (PyB). Por ejemplo:

Un genio invisible le grité lo siguiente a Dhayab ibn al-Harith y fue el
motivo de que él y otros  aceptaran el Islam:

- . 55 PP ) Ej T Ej T
R R I R e A



CARTA DIECINUEVE 163

///w 80

SN Y. ~
Otro genio invisible llamé a Sama ibn Qarrat al-Ghatafani:

PR ] - 8 e ~
B G 5555 2 s 512G

Este tipo de mensajes y de buenas noticias de los genios invisibles son
extremadamente reconocidos y numerosos.

Tal como las voces de los genios y los adivinos lo predijeron, asi también
los idolos y los sacrificios hechos para los idolos dieron noticia de la profecia
del Mensajero de Allah (PyB). Por ejemplo:

Una es la famosa historia del idolo de la tribu Mazan, quien aclamé:

‘/J}Lﬁ‘ :};jl_/, E.L;- JL}:}‘ ;:iﬂ ‘/J..;s, contando sobre la profecia de

Muhammad (PyB).
Otro es el reconocido incidente que hizo que Abbas ibn Mardas acepte el
Islam: habia un idolo llamado Dimar, que un dia aclamé:

J":";;; :9':‘” ;J" OL;:-“ J:-i’ ;3:; Jv-*-’ dlfﬂ} jl-:uo LS’}‘ “Yo era

adorado antes de la declaracién de Muhammad; que el extravio no puede
seguir nunca mas”.

Antes de que aceptara al [slam, Omar oyé a un animal sacrificado para un
idolo que exclamé:

wmw_J}uch}) ’*’\@u\J\g

Hay muchos otros ejemplos como éstos, que se han aceptado como
auténticos y se narraron en libros confiables.

Y tal como los adivinos, agndsticos, genios invisibles e incluso idolos y
sacrificios hablaron sobre la misién profética de Muhammad (PyB) vy cada
instancia fue la causa para que la gente creyera en él, asi también las
inscripciones sobre las piedras sobre y dentro de las tumbas y en las lapidas,

R 7o o 8 4%, 3
como d.‘-“ CL‘M Jdo>s “Muhammad, un trabajador de la rectitud, el
‘ rd
confiable”, fueron el medio para que algunas personas creyeran. Las
o 3 B g

inscripciones antiguas sobre algunas piedras uu‘ CL‘M M se refieren

definitivamente al Profeta (PyB). Porque en la época justo antes de que viviera



164 CARTAS

Muhammad (PyB), habia sélo siete hombres cargando ese nombre y ninguno
de ellos merecia el epiteto de recto y confiable.

TERCER TIPO: Estos son irhasat que incluyen los eventos maravillosos
que ocurrieron en la época y al momento del nacimiento del Noble Mensajero
de Allah (PyB). También hay eventos que ocurrieron antes de su misién
profética que fueron milagros. Fueron muchos y mencionaremos algunos
ejemplos que se volvieron famosos, que se han aceptados por las autoridades
de Hadices y cuya autenticidad se ha establecido.

El Primero: La noche del nacimiento del Profeta (PyB), tanto su madre
como las madres de Osman ibn al-As y Abd al-Rahman ibn Awf, que estaban
con ella, vieron una luz brillante que se esparcié ampliamente, sobre la que
dijeron: “A la hora de su nacimiento vimos tanta luz que iluminé el este y el
oeste para nosotras”.

El Segundo: Esa noche la mayoria de los idolos de la Ka'ba se
tambalearon y cayeron al suelo.

El Tercero: Esa noche el famoso Aywan, el palacio de Cosroes se sacudié
y se partid, y sus catorce pinéculos colapsaron.

El Cuarto: Esa noche, el pequefio lago de Saveh que se consideraba
sagrado, se hundi6é en el suelo, y en Istajarabad, el fuego que habia ardido
constantemente durante mil anos, al que los zoroastrianos adoraban, se
extinguid.

Asi, estos cuatro eventos indicaron que quien habia recién nacido aboliria
la adoracién al fuego, destruiria el palacio de los reyes persas y evitaria esas
cosas fueran santificadas porque Allah no lo permitia.

El Quinto: A pesar de que no coincidieron con la noche de su nacimiento,
ciertos eventos que tuvieron lugar no mucho antes de ello también se incluyen
en el irhasat de Muhammad (PyB). Uno es la Guerra del Elefante, que se

menciona en el Coran en u;:S }3’ :J‘ la Sura al-Fil. Abraha, el rey de Abisinia

vino a destruir la Kaba, montando un enorme elefante llamado Mahmudi ante
sus fuerzas. Cuando se acercaron a Meca, el elefante no se movié. No lo
pudieron hacer avanzar y tuvieron que retirarse. Mientras se retiraban, una
bandada de péjaros los ataco, los vencié y huyeron. Esta historia extraordinaria
es informada en detalle en los libros de historia. El evento fue una de las
pruebas de la profecia de Muhammad (PyB), porque ocurrié6 cerca del
momento de su nacimiento y salvé a la Sagrada Ka’'ba, su gibla, su lugar de
nacimiento v tierra nativa de la destrucciéon de Abraha.

El Sexto: Segin el testimonio de Halima al-Sa’diya y su esposo, mientras
el Mensajero de Allah estuvo con ellos durante su nifez, frecuentemente veian
una nube sobre él escudandolo del sol. Ellos le dijeron esto a todos y fue
reconocido y autenticado.



CARTA DIECINUEVE 165

También, como lo atestigua el monje Bahira, cuando el Noble Mensajero
fue a Damasco cuando tenia doce afnos, vio una nube que le daba sombra
sobre su cabeza y destacd esto.

Nuevamente antes de su misién profética, una vez el Mensajero de Allah
regresaba de un viaje de comercio que hizo junto al siervo de Jadiya, Maysara,
cuando Jadiya vio dos éngeles dandole sombra como nubes. Ella le mencioné
esto al su siervo Maysara y él respondié: “Yo observé lo mismo a lo largo de
todo nuestro viaje”.

El Séptimo: Esta establecido en una narracién auténtica que antes de su
misién profética, el Mensajero de Allah (PyB) se senté debajo de un arbol. A
pesar de que el lugar estaba seco, de repente crecié verde. Las ramas del arbol
se inclinaron sobre su cabeza, torciéndose hacia atras para darle sombra.

El Octavo: Cuando el Noble Mensajero (PyB) era pequeno, se quedd en la
casa de Abu Talib. Cada vez que él comia junto a Abu Talib y su familia,
comian hasta estar repletos; mientras que cuando él no estaba presente, no
quedaban satisfechos. Esto es reconocido y definitivo.

También, Unmm Ayman, quien cuidé y sirvié al Profeta (PyB) cuando era
pequeno, dijo: “El Mensajero de Allah nunca se quejé de hambre o de sed, ni
cuando era pequeno ni cuando era mayor”

El Noveno: Es reconocido y definitivo que al contrario de otros miembros
de su tribu, las cabras y las posesiones de su nodriza Halima al-Sa’diya eran
muy productivas v abundantes.

Tampoco las moscas lo molestaban; nunca se posaban sobre su ropa o su
bendito cuerpo, tal como uno de su progenie, Sayyid Abd al-Qadir Gilani,
recibi6 este legado de su ancestro porque las moscas nunca se posaron sobre él
tampoco.

El décimo: Después de que el Noble Mensajero de Allah (PyB) naciera, y
en particular la noche de su nacimiento, hubo un gran incremento de estrellas
fugaces. Como se demuestra con pruebas decisivas en la Palabra Quince, las
estrellas fugaces son un signo y una indicacién de que a los genios y demonios
se les prohibié recibir noticias de lo Oculto. Asi, desde que el Mensajero de
Allah (PyB) habia aparecido en el mundo junto con la Revelacién, fue
necesario evitar que el conocimiento sobre lo Oculto se transmitiera por
adivinos y genios, que era impreciso y estaba mezclado con mentiras, para que
su conocimiento no provocara ninguna duda sobre la Revelacién ni se le
pareciera. Antes de la misién profética, los adivinos se habfan diseminado.
Luego el Coran los hizo llegar a su fin después de que fuera revelado. Por
cierto, muchos adivinos aceptaron el Islam, porque ya no pudieron encontrar a
sus informantes que eran los genios. Es decir, el Coran puso fin a todo esto. Y
aquellos difas un nuevo tipo de adivinacién habia aparecido en forma de
médium entre los espiritualistas de Occidente en Europa. Sin embargo, no
entraremos en eso ahora.

En Breve: Muchos eventos ocurrieron e individuos aparecieron
confirmando y haciendo que otros confirmen la misién profética del Noble



166 CARTAS

Mensajero (PyB) antes del comienzo de su misién. Por cierto, antes de la
aparicién de quien iba a ser el gobernante del mundo!! y quien cambiaria la
forma espiritual del mundo, y convertiria a este mundo en el cultivo del
préximo, v proclamaria el valor de las criaturas del mundo, y le mostrarian al
ser humano y a los genios el camino hacia la felicidad eterna vy los salvé de la
extincién duradera, y resolveria el misterio oscuro del mundo y el acertijo de la
sabiduria de su creacién, y conoceria y darfa a conocer los propésitos del
Creador del universo, y reconoceria al Creador y Lo daria a conocer a todos
los seres humanos; antes de que esa persona apareciera, seguramente todo,
todas las cosas y los reinos de seres estarian felices de su llegada, lo esperarian
y le darfan la bienvenida y lo aplaudirfan, y si a él le informa su Creador, él
también informard. Tal como vimos en las Sefales yv en los ejemplos
mencionados anteriormente, cémo cada reino de criaturas mostré sus milagros
como si le estuvieran dando la bienvenida y confirmaron su misién profética a
través de lengua de los milagros.

DECIMOSEPTIMA SENAL SUTIL

Después del Coréan, el milagro méas grande del Noble Mensajero de Allah
(PyB) fue su propia persona. Es decir, las virtudes morales elevadas reunidas
en su persona que, como han acordado tanto amigos como enemigos, cada
aspecto de las cuales era del nivel més elevado. Un héroe con la més grande
valentia, Ali, decia muchas veces: “Siempre que la lucha se ponia feroz, nos
refugidbamos detras del Mensajero de Allah”. De esta manera, el suyo fue el
mas elevado e inalcanzable nivel en todas las cualidades dignas de alabanzas.
Para este grandioso milagro, referimos a los lectores al Shifa’ al-Sharif de Qadi
Iyad, el erudito académico del Magrib, porque él describié y demostré
bellamente este milagro de cualidades morales dignas de alabanzas.

Otro gran milagro de Muhammad (PyB) que lo verifican amigos vy
enemigos por igual es su ilustre Sharia, cuya similitud nunca existié antes de
ella ni existird después de ella. Para una explicacién parcial de ello, referimos a
los lectores a todas las treinta y tres Palabras, treinta y tres Cartas, treinta v un
Destellos y trece Rayos que hemos escrito.

Entre sus mas grandes milagros, uno cierto, cuyos muchos informes son
unanimes, es la Divisién de la Luna. Este milagro se relata a través de muchas
cadenas de transmisién de muchos de los Companeros lideres como Ibn
Mas’'ud, Ibn Abbas, Ibn Omar, Ali, Anas y Hudhayfa. Ademas, el Coran
anuncié este milagro supremo a todo el mundo con la aleya:

" Si, el Sultdn de Lawlak fue un lider tal que su gobierno habia continuado por mil trescientos cincuenta
anos. Cada siglo después del primero, ha tenido al menos trescientos cincuenta millones de seguidores y
stibditos. Con medio planeta bajo su estandarte, cada dia sus seguidores renuevan alianza con él con
perfecta sumisién al invocar para él la paz y las bendiciones, y obedecen sus érdenes.



CARTA DIECINUEVE 167

P [ Y i/ 1 LA
3.0.5.” Cﬂ::“" 9 sl o J.:_e[ Los iddlatras obstinados de los quraishies de

esa época no pudieron negar lo que esta aleya afirma; sélo pudieron declarar
que fue “magia”. Es decir, los incrédulos también confirmaron la divisién de la
luna como cierta. Para este milagro supremo, referimos a los lectores al
Apéndice de la Palabra Treinta y Uno.

Ademas, tal como el Noble Mensajero (PyB) les mostré a los habitantes de
la tierra el milagro de la Divisién de la Luna, asi también les mostré a los
habitantes de los cielos su milagro supremo de la Ascensién. Refiriendo ese
gran milagro al Tratado sobre la Ascensién, la Palabra Treinta y Uno, que
demuestra con pruebas decisivas — incluso a los negadores — que tan luminoso,
exaltado y verdadero fue este milagro, mencionaremos aqui sélo su viaje a
Jerusalén, la parte preliminar del milagro de la Ascensién. Porque fue un
milagro también que cuando le preguntaron los quraishies a la manana
siguiente, él les brindé una descripcién de la Mezquita al-Agsa. Fue como
sigue:

La manana siguiente a la noche de la Ascensién, él les informé a los
quraishies sobre la Ascension. Ellos lo desestimaron como falso y dijeron: “Si
realmente fuiste a la Mezquita al-Agsa en Jerusalén, entonces describenos sus
puertas, paredes y condiciéon”.

El Noble Mensajero de Allah mas tarde dijo:

PRt “’_;ﬁsuwbm RN X ey

u\,uuyw“’ f;\)‘_;;lﬁj}wwml” PR

“Me enojé con su pregunta y su negacion de tal forma como nunca me
habia enojado antes. De pronto, Allah Todopoderoso levanto el velo entre yo y
la Mezquita al-Agsa v me la mostro; la miré y la vi y la describi”. Después los
quraishies comprendieron que él estaba dando la descripcién correcta y
completa.

El Noble Mensajero (PyB) también les dijo: “Durante el viaje, vi una de
vuestras caravanas. Llegara aqui manana a tal hora”. Esperaron por la
caravana. Se atrasé una hora, entonces para que la noticia del Mensajero fuera
correcta, el sol fue arrestado por una hora, como se confirma por quienes
investigaron el evento. Es decir, para demostrar que lo que él dijo fuera
correcto, la tierra detuvo su viaje, su deber, durante una hora y esa inmovilidad
se demostré como si el sol estuviera detenido en su movimiento.

Asi, la tierra poderosa abandoné su deber para confirmar una sola
afirmacién de Muhammad el Arabe (PyB), v el sol poderoso lo atestigué. Y asf
puedes comprender qué desafortunados son quienes no lo afirman ni



168 CARTAS

obedecen sus 6rdenes y qué afortunados son quienes si lo afirman y dicen:

e “ s ) P _ o - ?y ] o o
L/;.:;H} Uols; entonces, di f)’\...aﬂb CJL«.j ‘Y‘ JE N dodl

DECIMOCTAVA SENAL SUTIL

El milagro més grande del Noble Mensajero de Allah (PyB), uno eterno, es
el Sabio Coran, que comprende cientos de evidencias de su profecia y
cuarenta aspectos de cuyo propio milagro se ha demostrado. La Palabra
Veinticinco ha explicado concisamente y ha demostrado estos cuarenta
aspectos en sus aproximadamente ciento cincuenta paginas. En consecuencia,
refiriéndonos a ese milagro supremo, una tesoreria de milagros, a esa Palabra,
aqui sélo explicaremos uno o dos puntos.

PRIMER PUNTO

Si se pregunta: El milagro del Coran yace en su elocuencia. Pero, ¢todas
las clases de seres humanos tienen el derecho de tener una parte de su
entendimiento y sélo un erudito académico de miles pueden comprender el
milagro de su elocuencia?

La Respuesta: El Sabio Corén tiene un tipo diferente de milagro
correspondiente al entendimiento de cada clase; le indica la existencia de su
milagro a cada una de una forma diferente. Por ejemplo, para los eruditos de
la retérica y la elocuencia, exhibe el milagro de su extraordinaria elocuencia.
Para los poetas y oradores, muestra su estilo exaltado, bello y original, que
nadie puede imitar a pesar de que les agrada a todos. El paso del tiempo no
provoca que su estilo se afeje, siempre permanece fresco y nuevo. Su prosa y
el orden de sus palabras estan tan bien ordenados que son tanto elevados
como agradables. Para los adivinos de lo Oculto, muestra su milagro en sus
informes extraordinarios en relacién a lo Oculto. Para los historiadores,
demuestra su milagro al brindar informacién relacionada a eventos de épocas
pasadas asi como también del futuro y del Reino Intermedio y del Méas Alla.
Para los cientificos sociales y politicos, muestra el milagro en sus principios
sagrados. Si, la Gran Sharia, que procede del Coran, indica ese misterio de
milagro. Para quienes se ocupan del conocimiento de Allah v de las verdades
del cosmos, muestra el milagro de las sagradas verdades Divinas del Coran, o
bien indica la existencia de ese milagro. Para los sufies y eviivas, muestra el
milagro en los misterios ocultos en sus aleyas, que constantemente se eleva y
cae como olas del mar del Corén. Y asi sucesivamente. Para cada una de las
cuarenta clases de seres humanos, abre una ventana y muestra su milagro. La
gente comun incluso, quienes sélo escuchan el Coran comprendiendo un poco
de su significado, confirman que no se parece a ningln otro libro. Dicen: “El
Corén esta por debajo de todos los otros libros que hemos escuchado leer, lo
cual ni un enemigo podria afirmar — porque es mil grados imposible — o bien
es superior a todos ellos y es asi un milagro”. Ahora, para ayudarla,



CARTA DIECINUEVE 169

explicaremos un poco mas el milagro que la gente comin comprendié con sélo
escucharlo. Es como sigue:

Cuando el Coran de Milagrosa Exposicién aparecié desafiando a todo el
mundo, hizo surgir sentimientos apasionados de dos tipos de personas:

El Primero: En los amigos, el deseo de imitarlo; es decir, el deseo de imitar
el estilo de su amado Coran y un deseo de hablar como él.

El Segundo: En los enemigos, el deseo de criticarlo y disputarlo; es decir,
el deseo de invalidar su reclamo de milagro al competir con su estilo.

Asi, por estas dos emociones intensas, millones de libros se escribieron en
adrabe y aln se encuentran. Ahora, quien quiera que escuche leer al mas
elocuente, el més brillante de estos libros junto con el Coran seguramente dira
que el Coran no se parece a ninguno de ellos. Eso significa que el Coran no
esta al mismo nivel que ellos. En cuyo caso, tiene que ser inferior a todos ellos,
lo que a la vez que es imposible cien veces, nadie, ni siquiera Satanas, podria
reclamar!?, o bien el Coran de Milagrosa Exposicién es superior a todos ellos.

Ademas, el Sabio Coran demuestra su milagro ante la masa de gente sin
educacién, que no comprenden el significado al no cansarlos. Por cierto, la
gente sin educacién dice: “Si oigo los poemas mas delicados v reconocidos dos
0 tres veces, me aburro de ellos. Pero el Cordn nunca me cansa; incluso,
cuanto mas lo escucho, mas me agrada. En consecuencia no puede estar
escrito por una persona’.

Y a los nifios que intentan memorizarlo, el Sabio Coran les muestra su
milagro al establecer en sus memorias con la mayor facilidad, a pesar de que
sus cabezas pequenas, delicadas, débiles y simples no puedan retener para
siempre una sola pagina de otros libros, y si muchas de las aleyas y frases de
ese gran Coran que se parecen unas a otras y provocarian lio y confusion.

E incluso a los enfermos y moribundos, que se molestan por el méas
minimo sonido o ruido, el murmullo y el sonido del Coran les hace sentir su
milagro al ser tan dulce y agradable para ellos como el agua de Zamzam.

En Breve: El Sabio Coran le demuestra su milagro en cuarenta aspectos a
cuarenta distintos tipos y grupos de personas, o indica la existencia de su
milagro. No desatiende a nadie. Incluso para quienes pueden comprender sélo
lo que ven sus ojos y que no tienen oidos para escuchar, ni corazén para sentir,
ni conocimiento para juzgar, el Coran alude a su milagro de una manera3. Es
as:

12 El importante Primer Tema de la Carta Veintiséis forma una explicacién y una aclaracién de esta
oracién.

13 Aqui, la mencién del aspecto de su milagro dirigida a quienes ni tienen oidos, ni corazén ni
conocimiento, y quienes ven sélo con sus ojos es extremadamente concise, abreviada e incluso
deficiente. Pero se ha demostrado con mucha claridad y brillantemente en las Cartas Veintinueve y
Treinta, para que incluso los ciegos puedan verlo. Hemos escrito una copia del Coran que muestra este
aspecto de milagro, que, si Allah lo permite, se publicara, entonces todos podran verlo. [La Carta
Treinta se habia planeado y pensado muy brillantemente, pero le sedi6 su lugar a Isharat al-I'vaz (Los
Signos de Milagro), mientras que en si mismo nunca se materializé.]



170 CARTAS

En el Coran de Milagrosa Exposicién escrito a mano por el caligrafo Hadiz
Osman y mas tarde impreso, muchas de las palabras se miran entre si. Por
ejemplo, si una aguja pasa a través de la palabra “perro” en la frase

;Q:l/f ).é.:al./?} de la Sura al-Kahf y a través de las paginas de abajo, una

°

pequena desviacién atravesara la palabra ﬁ..e.la_a en la Sura al-Fatir, asi

) -

estableciendo el nombre del perro. De modo similar, las palabras O j}fa.;vja

ocurren dos veces en la Sura Ya. Sin. la primera cubriendo a la segunda. Las
- o 3 - ~ o
palabras O J.:a:w vO j}ga;vja en la Sura al-Saffat se miran entre si y a las de

la Sura Ya. Sin. Por ejemplo,en la ultima parte de Sura al-Sebe y en la primera
) o -~
parte de Sura al-Fatir, dos s se miran entre si; ocurre sélo tres veces en el

Coréan y dos de éstas que se corresponden no puede ser mera coincidencia.
Hay numerosos ejemplos similares. Una palabra incluso coincide con una
pequena desviacién en cinco o seis paginas hacia abajo. Y he visto una copia
del Coran en la que los parrafos que se miran entre si en paginas enfrentadas
estaban escritos con tinta roja. En el momento que lo dije, eso también indicé
otro tipo de milagro. Poco tiempo después vi que muchas frases miraban a
otras en el reverso de las paginas, correspondiéndose entre si de modo
significativo. Asi, ya que el arreglo del Coran en la escritura vy la caligrafia de las
copias impresas del Coran también son a través de la guia del Profeta (PyB) v
la inspiracién Divina, contiene el signo de un tipo de milagro. Porque no es ni
obra de la casualidad, ni de la mente humana. A veces hay desviaciones, pero
eso es generalmente una falla de la imprenta y si hubiera estado absolutamente
en orden, las palabras se hubieran correspondido entre si exactamente.

Ademas, en cada pagina de las Suras del Coran de extensién larga y
media que se revelaron en Medina, la palabra “Allah” se repite de la manera
mas maravillosa. Ademas de repetirse mayormente cinco, seis, siete, ocho,
nueve u once veces en la misma péagina, las repeticiones de los dos lados de la
misma pégina o en las paginas enfrentadas muestran relaciones numéricas
bellas v significativas.!#

14 1. También, para quienes practican la recitacién de los Nombres Divinos y alabanzas y suplican a
Allah, las palabras adornadas y con rima del Corén y el estilo elocuente y artistico y las muchas virtudes
de su elocuencia, que llaman la atencién en si mismo, brindan una elevada seriedad y un sentido de
presencia Divina y una serenidad mental; no los estropean ni arruinan. Mientras que la retérica, el orden
de las palabras artistico, la rima y la composicién poética de ese tipo usualmente debilitan la seriedad,
hacen que su elegancia se sienta, perturban el sentido de la presencia de Allah y destraen atencién. De
hecho, yo frecuentemente solia recitar la famosa suplica del Imém Shafi’i, que es la mas sutil y seria de



CARTA DIECINUEVE 171

SEGUNDO PUNTO: En la época de Moisés (p.), lo que prevalecia era la
magia, entonces sus milagros mas importantes se parecian a eso. Y en la época
de Jests (p.) era la medicina lo que prevalecia y sus milagros fueron
mayormente de ese tipo. Similarmente, en la época del Mas Noble Profeta
(PyB), en la Peninsula Arabiga prevalecian cuatro cosas:

La Primera: La elocuencia y la retérica.

La Segunda: La poesia y la oratoria.

La Tercera: Los asuntos sobre la adivinacién de lo Oculto.

La Cuarta: El conocimiento de los eventos pasados y la cosmologia.

las stplicas, estd compuesta de la més elevada forma versificada y una vez provocé el fin de la sequia y
del hambre en Egipto. Al leerla, observé que ya que estaba en verso y rimaba, arruinaba la elevada
seriedad. La recité constantemente por ocho o nueve afios y no pude reconciliar el verso y la rima con
su naturaleza seria. Comprendi de esto que hay un tipo de milagro en la rima y en el orden y las
cualidades de las palabras del Coran, que son particulares y naturales y originales a ella, que preserva
completamente la seriedad y el sentido de la presencia Divina, sin arruinarlos. Asi, incluso si quienes
recitan stplicas y los Nombres Divinos y alabanzas no comprenden este tipo de milagro con la mente, lo
perciben con el corazén.

2- Otro aspecto del milagro del Coréan de Milagrosa Exposicién es que expresa el mas elevado y
brillante nivel de la fe del Profeta (PyB), quien manifest6 el Nombre Mas Grande. También expresa e
instruye de manera natural el nivel elevado de la religiéon de verdad, que, al ser muy vasta, extensiva y
elevada, establece las elevadas verdades de los mundos del Méas Alla y de la Divinidad como un mapa
sagrado.

Y expresa en toda Su infinita gloria y majestuosidad, el discurso del Creador del Universo, con
respecto a que El es el Sustentador de todos los seres. Por cierto, frente a la exposicién del Coran que es

A A TR AR U L AT B (PR DI I IR OL SPIPPN < ea
asi, si, segtin la aleya:alies u;sb\{ O‘JJJHM J:.u\;sb ol Jc O'?‘”ﬁ &u/\ﬂ oz ‘_,‘J J.e todas las
mentes de la humanidad se unieran y se volvieran una sola mente, no lo desafiarian ni se opondrian a
G By o (LG el , . , . , .
él. L33 ol 33l pl - éComo podrian? Estén tan distantes del Corén como la tierra esta de las Pléyades.

Porque en vista a estos tres principios mencionados anteriormente, por cierto no es posible imitar el
Corén, ni componer nada igual.

3- Al final de cada pégina del Corén, las aleyas estan completas y terminan rimando de forma
delicada. La razén es esta: cuando la aleya mas larga llamada Mudayana (2:292) da el estandar para las
péginas y las Suras ljlas y Kawzar, el estandar de las lineas, esta cualidad delicada del Sabio Coréan y
signo de su milagro se vuelven obvios.

4- Por la prisa desafortunada, tenemos que conformarnos en esta seccién con algunas pocas
indicaciones y breves instancias y pequenos signos de una maravilla altamente importante y magnifica,
una que desde el punto de vista del éxito de Risale-i Nur es bella, luminosa y alentadora. Ahora, esa
verdad importante y esa maravilla alentadora — bajo el nombre de ‘coincidencia’ (tawafuq), y cinco o
seis tipos de ello — forma una cadena de maravillas de Risale-i Nur y los destellos de un tipo visible de
milagro del Coran y una fuente de signos para las claves de lo Oculto. Més tarde, hicimos escribir una
copia del Coran que mostré en letras doradas un destello de su milagro que aparecié dela ‘coincidencia’
de la palabra ‘Allah’. Y escribi ocho partes cortas, llamadas Los Ocho Simbolos (Rumizat-i Semaniye),
que explican las relaciones sutiles evidentes en la coincidencia de las letras del Coran, y sus alusiones en
relacién a lo Oculto. También se escribieron cinco tratados, uno sobre las maravillas de ‘Ghauz al-
Gilani, tres sobre las de Ali y uno llamado Las Indicaciones del Coran ([shérat-i Kuranive), que por
medio de tawafuqg o ‘coincidencias’, confirman, elogian y aplauden a Risale-i Nur. Es decir, esa verdad
importante se percibié y se escribié en forma resumida al escribir los Milagros de Muhammad, pero
desafortunadamente el autor vio y describié sélo una pequeiiisima parte de él; continué sin profundizar
en ello.



172 CARTAS

Asi, cuando el Coran de Milagrosa Exposicién apareci6, desafié a quienes
tenfan conocimientos de estos cuatro campos.

Primero, hizo que los hombres de la retérica y la elocuencia se inclinaran
ante él; todos lo escucharon asombrados.

Segundo, llené a los poetas y oradores de asombro, es decir, quienes
hablaban bien y declamaban poesia delicada, tanto que se mordian los dedos
con asombro. Redujo a la nada el valor de sus poemas més delicados escritos
en oro, haciéndoles quitar los famosos ‘Siete Poemas Colgantes’, su orgullo y
gloria, de las paredes de la Kaba.

Y silencié a los adivinos y hechiceros, que daban noticias de lo Oculto, y
los hizo olvidar el conocimiento que habian recibido. Ahuyenté a los genios y
puso fin a la adivinacién.

Y salvé a las personas con conocimiento del pasado y de la cosmologia de
la supersticion y la falsedad y los instruyé en hechos verdaderos y
conocimiento luminoso.

Asi, estos cuatro grupos se inclinaron ante el Coran con perfecta maravilla
y veneracion, convirtiéndose en sus estudiantes. En ningin momento ninguno
de ellos podria intentar desafiarlo.

Si se pregunta: ¢Cémo sabemos que nadie podria disputarlo o no se
puede desafiarlo?

La Respuesta: Si hubiera sido posible disputarlo, sequramente alguien lo
hubiera intentado. La necesidad de desafiarlo fue intensa. Porque su religion,
sus posesiones, sus vidas v sus familias se pusieron en peligro. Si lo hubieran
disputado, se hubieran salvado. Si hubiera sido posible, lo hubieran desafiado.
Y si lo hubieran hecho, ya que los seguidores, incrédulos y embusteros eran
muchos, v verdaderamente muchos, seguramente hubieran apoyado un
desafio asi y lo hubieran dado a conocer por todas partes tal como difundieron
todo lo que estaba en contra del Islam. Y si alguien hubiera disputado el Coran
y lo hubieran dado a conocer a todos, seguramente se hubiera registrado en los
libros de historia en términos destellantes. Pero todas las historias y todos los
libros son evidencia; aparte de algunos péarrafos sobre Musaylima el Mentiroso,
no hay nada en ninguno de ellos, mientras que durante veintitrés anos el Sabio
Coréan continuamente los hostigd v los desafié de un modo que incrementaria
su obstinacién. En efecto dijo:

“Muestren que alguien iletrado como Muhammad el Confiable componga
algo similar al Coran. No pueden hacerlo, entonces, vamos, no una persona
iletrada, sino alguien educado vy literato. Tampoco lo pueden hacer. En lugar
de una sola persona, retinan a todos sus eruditos y hombres de elocuencia y
permitan que se ayuden unos a otros y los dioses falsos en los que ustedes
confian también pueden darles una mano. No podran hacer esto tampoco,
entonces usen las obras literarias del pasado e incluso invoquen a aquellos del
futuro para ayudarlos, v luego compongan algo similar al Coran. Y si no
pueden hacer esto, entonces no compongan todo el Coran sino sélo diez
Suras. Vamos, no pueden manejar diez que son verdaderamente como las



CARTA DIECINUEVE 173

Suras del Coran, entonces juntenlas a historias y cuentos ficticios; tan sélo
produzcan algo similar al orden de las palabras y la elocuencia. Tampoco
pueden hacerlo. Entonces compongan sélo una Sura. No escriban una Sura
larga, sélo una corta. Pero si no pueden hacer esto, ivuestra religiéon, vuestras
vidas, vuestra propiedad y vuestras familias estardn en peligro, tanto en este
mundo como en el préximo!”

Asi, con estas ocho alternativas, el Sabio Coran ha desafiado v silenciado
tanto a seres humanos como genios, no por veintitrés afios sino por mil
trescientos anos. Sin embargo, en esos primeros tiempos, esos incrédulos no
tenian recursos hacia la forma més facil para disputar o desafiar pero eligié el
camino mas temible, el de la guerra, poniendo sus vidas, posesiones y familias
en peligro. Eso significa, disputarlo no era posible.

Y asi, écualquier persona inteligente, en especial la gente de Arabia de esa
época -y los quraishies, que eran muy inteligentes — no hubiera asegurado que
uno de sus literatos compusiera una Sura similar a una de las del Coréan y asi
salvarse de los ataques del Coréan; hubieran abandonado el camino corto v
facil, puesto todas sus posesiones en peligro v viajado por el camino més tenso
con dificultados?

En Breve: Como dijo el famoso Yahiz: “La disputa con palabras no fue
posible, entonces se vieron obligados a pelear con la espada”.

Si se pregunta: Algunos eruditos educados han dicho que ninguna de las
Suras del Coran, pero ni una sola de sus aleyas puede disputarse, ni siquiera
una sola oracién, ni una palabra, ni se han disputado. Pero esto parece ser
exagerado y la razén no puede aceptarlo, pero muchas de las palabras de los
seres humanos se parecen a las del Coran. ¢Cudl es la razén para que digan
esto?

La Respuesta: Hay dos escuelas de pensamiento relacionadas al milagro
del Coran.

La escuela que prevalece y se prefiere afirma que las cualidades sutiles de
la elocuencia v el significado del Coran estan mas alla del poder humano.

La segunda escuela, y la menos preferida, afirma que estd dentro de la
habilidad humana disputar una de las Suras del Coran, pero Allah
Todopoderoso ha evitado esto como un milagro de Muhammad (PyB). Como
una persona puede levantar sus pies, pero si un profeta le dice que no puede y
él no lo puede hacer, entonces es un milagro. Esta opinién se llama la Escuela
Sarfa. Es decir, Allah Todopoderoso no permitié que los seres humanos vy los
genios tuvieran éxito al disputar una sola de las Suras del Coran. Si lo hubiese
permitido, ellos podrian haberlo desafiado. Segtn esta escuela, los eruditos que
afirman que ni una sola de sus palabras se puede disputar estan en lo correcto.
Porque ya que por su milagro, Allah Todopoderoso se los prohibié, ni siquiera
pudieron abrir sus bocas para disputarlo. E incluso si lo hubieran hecho, si no
hubieran tenido el permiso Divino, no podrian haber pronunciado ni una
palabra.



174 CARTAS

Sin embargo, segln la escuela de pensamiento prevaleciente y preferida
que mencionamos anteriormente, esa afirmacién de los eruditos tiene el
siguiente aspecto sutil: las frases y palabras del Sabio Coran se refuerzan entre
si. A veces sucede que una sola palabra esta en diez lugares; en ella hay diez
relaciones y diez puntos delicados de elocuencia. Hemos sefialada ejemplos de
algunos de estos en el comentario llamado Isharat al-ljaz (Los Signos de
Milagro) en las frases de la Sura al-Fatiha y las de:

- ° PR ] ~
@qﬁﬂ;l:_fgﬂws@(,ﬂ
rd ‘ rd

Por ejemplo, toma un palacio decorado; situar en relacién a todas las
decoraciones una piedra que es como el punto central de variadas y numerosas
decoraciones depende de conocer la pared entera con todas sus decoraciones.
Y situar la pupila del ojo en la cabeza de un ser humano depende de conocer
sus relaciones con todo el cuerpo y todas las funciones maravillosas del cuerpo,
junto con la posicién del ojo en la cara de aquellos deberes. Del mismo modo,
la gente veraz més avanzada ha demostrado numerosas relaciones en las
palabras del Coran y sus aspectos y conexiones con otras aleyas vy frases. Los
eruditos de la Escuela de letras en particular, han ido mas alla al explicarles y
demostrarles a sus seguidores una péagina de significados ocultos en una sola
de las letras del Coran.

Ademas, ya que es el discurso del Creador de todas las cosas, cada una de
sus palabras puede ser como un corazén o semilla. Es decir, un corazén
contenido en un cuerpo inmaterial formado de misterios o la semilla de un
arbol inmaterial.

Asi, palabras como las del Coréan, incluso frases o aleyas, pueden ocurrir
en el discurso del ser humano, pero se necesita un conocimiento abarcativo
para situarlos exactamente como estéan en el Coran tomando en cuenta las
multiples relaciones.

TERCER PUNTO: Una breve pero verdadera reflexién sobre la naturaleza
esencial del Coran del Milagrosa Exposicién una vez se inspiré en mi corazén
como una bendicién Divina. Ahora daré a continuaciéon una traduccién de esa
parte en arabe.

9965 Lo LBl 2555 o505 o G i S
PL S (5550 &L 150 Ll Ol WL

-



CARTA DIECINUEVE 175

ol 5 I A e S el 38 LN
I a3 85 5l ol 1 00 sl g e
s EAL 831 LY 555 0L 850 ) o 555 cxill,
SN 32,5 (o oLl o3y S 15 350505
o e N ol ST 31, i L, S50
i ’;? TN 5520l 0105 1 Okl 55152, 30 A2 55 el
S o 03831 £5505 Lo 0015 AT L5 55 o oyloni]

)

C‘M‘wﬁ&uﬂwuwlu&g‘ g\ﬂ‘
e A BTl gl 2l 5 581585 G
SN A R A SR A

i U Al 0121 1 Wl Sy i SRl

- P ~
w w -

NN TR P \)rj’gidjwm
et Jo ng) 5165 gy J a1 AT — g )(‘”

! o 7 M8 - ‘°J° -1
&5 Jo LT =] ol L



176 CARTAS

La traduccién v el significado de esta reflexién en arabe

Los seis aspectos del Coran de Milagrosa Exposicién son brillantes y
luminosos; ninguna duda ni malentendido puede penetrarlo. Porque su
espalda se apoya en el Trono de Allah; hay una luz de Revelacién en ese
aspecto. Ante él y su objetivo estan la felicidad de ambos mundos; ha posado
su mano sobre la eternidad y el Méas Alla, y contiene la luz de la felicidad y del
Paraiso. Sobre él brilla el sello de milagro. Debajo de él yacen los pilares de
pruebas y evidencias. Su rostro interno es pura guia, mientras que su derecha

P Py
. w®” . .
hace que la mente lo afirme con frases como jl.d.%:) M| “Es que acaso no

pensaran?”. Brindando sustento espiritual a los corazones, su derecha provoca
la conciencia para atestiguar las bendiciones de Allah. Entonces, ¢de qué lado,
de qué esquina, pueden entrar los ladrones con dudas y malos entendidos al
Coréan de Milagrosa Exposicién?

Si, el Coran de Milagrosa Exposicién contiene el significado del
consenso de los libros de los profetas, los eviivas v quienes afirman la Unidad
Divina, cuyos siglos, caminos y temperamentos fueron diferentes. Es decir,
quienes buscaron la verdad a través del intelecto o del coraz6n mencionaron
en sus libros los decretos y principios concisos del Sabio Coran de un modo tal
que los confirmaron. Asi, son como las raices del arbol celestial del Coran.

El Sabio Coran también se basa en la Revelacién y es Revelacién. Porque
el Glorioso Quien lo revel6, demostré y probé que fue Revelacién a través de
los milagros de Muhammad (PyB). Y el Coran también, que revela, muestra a
través del milagro en él que viene del Trono Divino. Entonces la alarma del
Mas Noble Profeta (PyB) a quien le fue revelado, cuando fue revelado por
primera vez y su estado inconsciente durante su revelacién y su sinceridad y
veneracion hacia el Coran, que fueron mas grandes que los de cualquiera y
todo demostré que fue Revelacién que venia de la eternidad; era su huésped.

Ademas, el Coran es evidentemente pura guia, porque observadamente
su opuesto es extravio de la incredulidad. También es necesariamente la fuente
de las luces de la fe y lo contrario de esto es, por supuesto, la oscuridad.
Hemos demostrado esto fehacientemente en muchas de las Palabras.

Ademas, el Coran es por cierto la asamblea de verdades; la ilusién y la
supersticién no pueden entrometerse con él. Las perfecciones elevadas que el
Mundo del Islam, al que le dio forma, y la Sharia, que manifest6, muestra,
atestigua y prueba que es pura verdad y que no contiene contradicciones. Sus
discusiones en relacién al Mundo de lo Oculto atestiguan esto también, como
los que se relacionan al Mundo Manifiesto.

Sin duda, el Coran también conduce a la felicidad de ambos mundos y
alienta al ser humano a ella. Si alguien duda de esto, déjenlo leer el Coran una
vez y que preste atencion a lo que dice. Ademas, los frutos que el Coran
produce son tanto perfectos como vivientes. En cuyo caso, las raices del arbol
del Coran estan fundadas en la realidad y son vivientes ya que la vida del fruto



CARTA DIECINUEVE 177

indica la vida del arbol. Ve, icuantos frutos perfectos, vivientes y luminosos que
ha producido cada siglo, como los eviivas y los eruditos purificados!

También, con una conviccién que surge de los innumerables y variados
signos, se puede decir que el Coran es aceptado y buscado tanto por los seres
humanos como por los genios y angeles, porque cuando se recita, ellos se
retinen a su alrededor atraidos como mariposas de la luz.

Y junto con ser Revelacién, el Coran se ha fortalecido vy fortificado con
pruebas racionales; la unanimidad de los sabios e inteligentes atestiguan esto.
Los grandes eruditos de teologia y los genios de la filosofia como Ibn Sina e Ibn
Rushd unédnimemente demostraron los principios Coranicos, segin sus propios
métodos y pruebas.

El Coran también es confirmado por todas las naturalezas sanas. Mientras
que no esté corrompida de ninguna manera, la naturaleza humana lo confirma
porque una conciencia facil y un una paz mental se encuentran a través de sus
luces. Es decir, la naturaleza humana sin arruinarse lo afirma a través del
testimonio de una conciencia tranquila y le dice al Cordn a su manera:
“iNuestras naturalezas no pueden perfeccionarse sin ti!” Hemos demostrado
esta verdad en muchas partes.

El Coradn también es observada y evidentemente un milagro eterno y
perpetuo; siempre muestra su milagro. Nunca muere como otros milagros, su
tiempo nunca se acaba; es eterno.

Ademas, hay tanta amplitud en la guia del Coran que el Angel Gabriel y
un nino pequeno pueden escuchar la misma leccién uno al lado del otro v
ambos recibir su parte. Y un filésofo brillante como Ibn Sina puede estudiar lo
mismo de sus lecciones al lado de un recitador comin y ambos reciben su
instruccién. Incluso puede suceder que debido a la fuerza y la pureza de su fe,
el hombre comun puede beneficiarse mas que Ibn Sina.

También, hay en el Coran un ojo tal que ve y abarca a todo el universo, y
lo contempla como las paginas de un libro, describiendo sus niveles y mundos.
Como un relojero gira, abre, muestra y describe su reloj, el Coran de Poderosa

) -

Estatura es asf; declara: 4)5‘ ﬁ S{ 43 ).1.9 , v proclama la Unidad Divina.
il 5 G 201 55 B S S 3 Q\}zj\‘_};;\;&u

15 Gess €51 35 Gy i, (a3 1 LISl Je e

/

)
5%

55 65535 5 5 55 AT @ Gl S Gl il



178 CARTAS
u\;.m;w,‘u,uj,uw,w\,amuﬁ;;&\,éj\;guﬁﬁ\

W‘ L5l W LTy (AP Ji dti} M

DECIMONOVENA SENAL SUTIL

Se ha demostrado en las Sefales anteriores de forma decisiva e indudable
que el Méas Noble Profeta (PyB) es el Mensajero de Allah Todopoderoso. Su
misidén profética asi se establece a través de miles de evidencias ciertas,
Muhammad el Arabe (PyB) es la prueba maés brillante y concluyente de la
Unidad Divina v la felicidad eterna. En esta Seial, ofreceremos una definicién
concisa y resumida de esa evidencia brillante, esa prueba articulada. Porque
debido a que él es la prueba y su conclusién es el conocimiento de Allah,
debemos por cierto reconocer la prueba y aprender la manera de su evidencia.
Con un resumen extremadamente breve, entonces, describiremos de qué
maneras él es una prueba de ello y su exactitud. Es como sigue:

Como todos los seres del universo, el Noble Mensajero de Allah (PyB)
senala a través de su propio ser hacia la existencia y la Unidad del Creador del
Universo; y proclama con su lengua esa evidencia de su propio ser, junto con
la evidencia ofrecida por todos los seres. Ya que él mismo es la evidencia,
senalaremos los quince Principios de su prueba e integridad, su sinceridad y
veracidad.

Primer Principio: Esta prueba, que indica al Creador del universo tanto
con su propio ser como con su lengua y su conducta y su discurso, es
verificado por la realidad del universo y es veraz. Porque la evidencia de la
Unidad Divina hecha por todos los seres es por cierto la confirmacién de quien
proclama esa Unidad. Es decir, la causa que él proclama se verifica por todo el
universo. También, ya que la perfeccién absoluta que es la Unidad Divina que
él declara y el bien absoluto que es la felicidad eterna son apropiados a todas
las verdades del mundo, él es por cierto veraz en su causa. Es decir, el Noble
Mensajero (PyB) fue una prueba articulada de la Unidad Divina y la felicidad
eterna que fue tanto veraz como verificada.

Segundo Principio: También, ya que esa prueba veraz y verificada realizé
miles de milagros mas grandes que todos los profetas anteriores, vino con una
Sharfa que nunca se abrogara y su llamada fue para todos los seres humanos y
genios, fue por cierto el jefe de todos los profetas y en consecuencia reunié en
sf mismo la esencia y la unanimidad de todos sus milagros. Eso significa que la
fuerza del consenso de los profetas y el testimonio de sus milagros forma un
apoyo para su sinceridad v veracidad. El también es el maestro y lider de todos
los eviivas y eruditos purificados que alcanzan la perfeccién a través de su
entrenamiento vy guia y la luz de su Sharfa. En cuyo caso, reunidos en él
estaban el misterio de sus maravillas, sus afirmaciones unanimes y la fuerza de



CARTA DIECINUEVE 179

sus verificaciones. Porque ellos viajaron por el camino que su maestro abri6 y
dej6é abierto, y encontraron la verdad. En cuyo caso, todas sus maravillas y
verificaciones y consensos forman un apoyo para la sinceridad y veracidad de
su sagrado maestro. También, como se ve en las Senales anteriores, esta
prueba de Unidad Divina estaba equipada con milagros tan ciertos, evidentes y
definitivos y con una maravillosa irhasat, v su misién profética se demostré por
evidencias tan irrefutables que su afirmacién no se pudo disputar, incluso si
todo el universo se reuniera contra él.

Tercer Principio: Y en ese heraldo de la Unidad Divina que tiene milagros
aparentes y ese portador de noticias de la felicidad eterna que fue en si mismo
un milagro claro hubo cualidades morales tan elevadas, v en los deberes de su
profecia hubo atributos tan sublimes y en la Sharia y en la religién que él
propagd hubo virtudes tan elevadas, que incluso su enemigo més amargo tuvo
que confirmarlo sin poder negarlo. Ya que las cualidades mas elevadas y de la
mejor moral, los atributos méas elevados y perfectos, y las virtudes mas
preciosas y aceptables estaban presentes en si mismo, sus deberes y su religion,
por cierto, ese ser fue el ejemplar, el modelo, la personificacién y el maestro de
las perfecciones y las cualidades morales elevadas en los seres. En cuyo caso,
estas perfecciones en su ser, sus deberes y su religién forman un apoyo para su
sinceridad y veracidad tan poderoso que de ninguna manera pueden sacudirse.

Cuarto Principio: Y este heraldo de Unidad v felicidad Divina, que es la
fuente de perfecciones y el maestro de virtudes elevadas, no habla por su
cuenta; lo hacen hablar. Si, el Creador del Universo lo hace hablar. Recibe
instruccién de su Eterno Maestro, luego ensefia. Porque el Creador del
Universo muestra a través de miles de pruebas de su profecia, en parte
descritas en las Senales mencionadas anteriormente, a través de todos esos
milagros que El crea por medio de su mano, que él no esta hablando por su
cuenta sino que expresa Su discurso. Ademas, el Corédn que le llega a él
muestra a través de sus cuarenta aspectos milagrosos, externos e internos, que
él es el intérprete de Allah Todopoderoso. También, a través de toda su
sinceridad, el temor de Allah, la seriedad, confiabilidad y todas sus otras
cualidades y su conducta, demuestra que no estd hablando por sus propias
ideas ni en su nombre, sino que habla en nombre de su Creador. Ademas,
todos los que se adentran en la realidad, quienes le prestan atencién, lo
afirman con las verdades que han investigado y abierto; creen con
'conocimiento de certeza' que él no habla en su nombre sino que el Creador
del Universo lo hace hablar y ensefia por medio de él. En cuyo caso, su
veracidad y sinceridad se apoyan por el consenso de estos cuatro principios
poderosos.

Quinto Principio: Y este Intérprete del Discurso Eterno veia a los seres
espirituales, conversaba con los dngeles y ofrecia guia a los seres humanos y a
los genios. El recibié conocimiento que sobrepasaba el mundo de los seres
humanos y de los genios e incluso los mundos de los espiritus y de los dngeles;
tenfa acceso y se relacionaba con los reinos que yacen mas alla de los suyos.



180 CARTAS

Los milagros mencionados anteriormente y la historia de su vida, que tiene la
autenticidad de ‘fawatur’, todo demuestra este hecho. En cuyo caso, al
contrario de los adivinos y otros quienes dan noticias de lo Oculto, ningin
genio, ni ser espiritual, ni angel, excepto Gabriel, ni siquiera los dngeles méas
elevados de Allah Todopoderoso, podrian interferir en las noticias que él dio. Y
en algunas ocasiones, incluso dej6 atras a Gabriel, su compariero.

Sexto Principio: Y este ser, el sefior de los &ngeles, genios y seres
humanos, era el mas iluminado y el fruto perfecto del arbol del universo, y la
personificacion de la Misericordia Divina, y el ejemplo del amor Divino, vy la
prueba mas luminosa de la Verdad, y la lampara méas radiante de la realidad, y
la clave del misterio del universo, y quien resolvié el acertijo de la creacién, y
quien expuso la sabiduria del mundo, y el heraldo de la soberania Divina, v
quien describe las bellezas del arte divino, y con respecto a lo abarcativo de su
disposicion, él es el ejemplo mas completo de las perfecciones de los seres. En
cuyo caso, estos atributos suyos y su personalidad espiritual indican, por cierto,
que su ser es la causa primordial de la existencia del universo; es decir, el
Creador del universo mir6 a este ser y creé al universo. Se puede decir que si
Allah no lo hubiera creado a Muhammad (PyB), no hubiera creado al universo.
Si, las verdades del Coran y las luces de la fe que él le trajo a los seres
humanos y a los genios, v las virtudes elevadas y las perfecciones exaltadas
evidentes en su ser son un testigo decisivo de este hecho.

Séptimo Principio: Y esta prueba de la Verdad y lampara de realidad
demostré una religién y una Sharia que comprende principios que aseguran la
felicidad de ambos mundos. Ademas de ser abarcativa, explica con absoluta
exactitud las verdades y funciones del universo, v los Nombres y atributos del
Creador del Universo. Asi, el Islam y la Sharfa son tan abarcativas y perfectas, y
describen al universo y a El mismo de tal modo que cualquiera que lo estudie
seguramente comprenderd que su religion es una declaracién, una
manifestacién, que describe tanto a Quien hizo este bello universo como al
universo mismo. De la misma manera que el constructor de un palacio escribe
una pagina con instrucciones adecuadas al palacio para que él se pueda
describir a si mismo a través de sus caracteristicas, la religién y la Sharia de
Muhammad (PyB) demuestran a través de su clara elevacién, amplitud y
verdad que su religién procedié de la pluma de Quien crea y regula el
universo. Quienquiera que ordend el universo tan bien es Quien ordené esta
religién igual de bien. Si, el orden perfecto de uno requiere el orden perfecto
del otro.

Octavo Principio: Asi calificado por los atributos mencionados
anteriormente y sostenido por apoyos absolutamente inquebrantables y
poderosos, Muhammad el Arabe (PyB) proclamé su mensaje sobre las cabezas
de los seres humanos y de los genios en nombre del Mundo de lo Oculto, se
volvié hacia el Mundo Manifiesto; se dirigi6 a los pueblos y naciones esperando
mas alla de los siglos del futuro; convocé a todos los genios y seres humanos;



CARTA DIECINUEVE 181

hizo que todos los lugares y todos los tiempos oyeran. Si, inosotros también
oimos!

Noveno Principio: Y su discurso es tan elevado y poderoso que todos los
siglos le prestan atencién. Si, todos los siglos oyen el eco de su voz.

Décimo Principio: Y es evidente por la manera de ese ser que él vio y
hablé en consecuencia. Porque en momentos de mayor peligro, hablo
decididamente, sin temor y con absoluta firmeza. En efecto, él desafi6 a todo el
mundo por si mismo.

Undécimo Principio: Y con toda su fuerza hizo una llamada y una
convocatoria tan poderosa que hizo que la mitad de la tierra y una quinta parte

de la humanidad respondiera a su voz, declarando: L:.:;LB L:.;.?.:a

Duodécimo Principio: Y él llamé con tanta seriedad e instruy6 con tanto
fundamento que inscribié sus principios en el rostro de los siglos y en las
piedras de todos los rincones del mundo; los grabé sobre los rostros del tiempo.

Decimotercer Principio: Y él proclamé lo auténtico de los mandamientos
que él expresé con tanta confianza y seguridad que si todo el mundo se
hubiera reunido, no hubiera podido hacerlo revocar ni renunciar a uno solo de
esos preceptos. Testigo de ello es toda su vida y su biografia ilustre.

Decimocuarto Principio: Y él llamé y convocd con tanta confianza y
estabilidad que no estuvo obligado a nadie y ninguna dificultad lo preocupé y
no vacilé; con absoluta sinceridad y honestidad, él acepté antes cualquiera los
preceptos que habia traido, y actud en consecuencia, y los proclamé. Y testigo
de esto fue su famoso ascetismo y su independencia, y que nunca se rebajé
ante el brillo efimero de este mundo, lo cual era reconocido por todos, tanto
amigos como enemigos.

Decimoquinto Principio: Y su obediencia hacia la religién que él trajo, y la
adoracién de su Creador, y que se haya abstenido de todo lo prohibido, todos
lo cual realiz6 a mayor escala que cualquier otro, demuestra fehacientemente
que él es el enviado y el heraldo del Monarca de la Eternidad; él es el siervo
mas sincero de Quien es adorado por derecho propio y el intérprete de Su
palabra eterna. La conclusién de estos Quince Principios es esta: el calificado
por los atributos mencionados anteriormente proclamé la Unidad Divina con
toda su fuerza repetida y constantemente a lo largo de su vida, diciendo:

)

Y bl u\\_,wwa\yﬁ;l;;}:gj;;gui

~
w ‘-’/ °

PO A [fa R [ AN [O3A P



UN DON DIVINO Y UNA MARCA DEL FAVOR DE ALLAH
Con la esperanza de ajustarme al significado de la aleya: &:} Et.;.;.u L:B

w e

° < . . 7 . . .
dud>8 mencionaré una marca del favor y la misericordia de Allah

Todopoderoso que fue evidente en la escritura de este tratado, para que
quienes lo lean puedan comprender su importancia.

No tuve la intencién de escribir este tratado porque las Palabras
Diecinueve y Treinta y Uno sobre la misién profética de Muhammad (PyB) ya
se habian escrito. Luego, de repente, senti un impulso que me obligd a
escribirlo. También mi poder de memoria se habia extinguido debido a las
calamidades que habia sufrido. Ademas, de acuerdo con mi camino, no habia
tomado el camino de la narrativa, es decir, “él dijo eso”, “se dijo que”, en las
obras que yo habfa escrito. Ademas, no tenia libros de Hadices o de la
biografia del Profeta a mi alcance. Sin embargo, diciendo: “Confio en Allah”,
comencé. Fue extremadamente exitoso y mi memoria me asisti6 de una
manera que sobre pasé incluso la del Viejo Said. Se escribieron de treinta a
cuarenta paginas a la velocidad de dos o tres horas. Una vez, se escribieron
quince paginas en una sola hora. Fue mayormente narrado de libros como
Bujari, Muslim, Bayhaqi, Tirmidi, Shifa al-Sharif, Abu Na’im y Tabari. Mi
corazén estaba temblando porque si hubiera habido algin error al relatarlos —
ya que son Hadices — hubiera sido un pecado. Pero estuvo claro que el favor
Divino estaba con nosotros y que habia necesidad de este tratado. Si Allah lo
permite, lo que se ha escrito es auténtico. Si tal vez hay errores en las palabras
de algunos Hadices o en los nombres de los narradores, les pido a mis
hermanos que los miren con tolerancia y los corrijas.

Said Nursi

Nuestro Maestro Said Nursi dicté y nosotros escribimos el primer borrador.
El no tenfa ningtin libro consigo ni se refirié a ninguno. De repente dictaba a
gran velocidad y nosotros escribfamos. Escriblamos treinta, cuarenta v a veces
més paginas en dos o tres horas. Estamos convencidos de que este éxito fue en
si mismo una maravilla procedente de los milagros del Profeta Muhammad
(PyB).
Abdullah Cavus ,Su siervo permanente.
Stileyman Sami ,Su siervo y escriba de borradores.
Haéfiz Halid ,Su escriba de borradores y hermano del Mas Alla.
Haéfiz Tevfik Su escriba de borradores y copias finales.



PRIMER APENDICE DE LOS MILAGROS DE MUHAMMAD (PyB)

[La Palabra Diecinueve sobre la Misién Profética de Muhammad (PyB) y el Milagro
de la Divisién de la Luna se incluyen aqui debido a su ‘estacién’]

El Destello Catorce se compone de catorce “gotas”.

Primera gota

Existen tres cosas importantes y universales que nos dan a conocer a
nuestro Sustentador.

Una de ellas es el libro del universo, cuyo testimonio hemos leido en el
Destello trece junto con la leccién trece de las obras de Risale-i Nur en arabe.

Otra es el Sello de los profetas (La paz y las bendiciones de Allah sean
sobre él), el signo supremo del libro del universo.

La tercera es el Coran de poderosa estatura.

Ahora tomaremos conocimiento del Sello de los profetas (PyB) que es la
segunda prueba que habla, y debemos escucharla.

Si, consideremos la personalidad colectiva de esta prueba: la faz de la
tierra es su mezquita, Meca, su altar, y Medina su pulpito. Nuestro Profeta
(PyB), es una prueba contundente, es el lider de todos los creyentes, el
predicador de toda la humanidad, el profeta mas importante, sefior de todos
los piadosos, el lider de un circulo formado por todos los profetas y virtuosos
que recuerdan a Allah. Es el arbol luminoso cuyas raices son todos los profetas,
y los frutos frescos son todos los creyentes piadosos; en cuyos clamores todos
los profetas confian sus milagros y todos los piadosos también confiando en las

PRI
profecias lo confirman y corroboran. Porque él declara y afirma: 44| Y! 4.]! Y.

Y todo sobre la izquierda y la derecha, es decir, aquellos iluminados recitadores
de los nombres de Allah alineados en el pasado y en el futuro, repiten las
mismas palabras, y a través de su consenso, declaran: “/Hablas la verdad y lo
que dices es correcto!”. (Qué idea falsa tiene el poder de entrometerse en la
declaracién que esta afirmada y corroborada por miles?

Segunda gota

Asi como la iluminada prueba de la Unidad Divina se confirma por el
consenso y la unanimidad de estas dos alas, asi lo hacen cientos de
indicaciones en las escrituras reveladas, como la Tora y la Biblia'®, los miles de
signos que aparecieron antes del comienzo de su misién, y las buenas noticias

15 En su Risale-i Hamidiye, Husayn Jisri sefial6 ciento catorce indicaciones de las escrituras. Si esta
cantidad se mantuvo después que los textos fueron adulterados, seguramente hubo antes muchas
menciones mas.



184 CARTAS

dadas por las voces de lo Oculto y el testimonio unanime de los adivinos. Los
indicios de miles de sus milagros como la divisién de la luna vy la justicia de
toda la Sharia lo han confirmado y corroborado. Asi también, en su persona,
su loable moralidad que fue la cispide de la perfeccién, y en las tareas que
llevé a cabo, su completa confianza y cualidades elevadas, que fueron de la
mas alta excelencia y su extraordinario temor a Allah, adoracién, seriedad y
fortaleza que demostraron la fuerza de su fe, su absoluta certeza y firmeza, todo
esto demuestra tan claro como el sol lo absolutamente fiel que fue a su causa.

Tercera gota

iSi lo deseas, vamos! iVamos a la peninsula ardbiga, a la era de la
felicidad! En nuestra imaginacién, lo visitaremos y lo veremos en sus funciones.
iMira! Encontramos a una persona que se distingue por su buen caracter y
bella forma. En su mano tiene un libro milagroso y en su lengua, una guia
verdadera. Estd anunciando un sermén eterno para toda la humanidad, es
decir, para el ser humano, los genios, los angeles y para todos los demas seres.
Expuso y resolvié el enigma del misterio de la creacién del mundo; descubrié v
solucioné el abstruso talisméan que es el misterio del universo. Ofrece respuestas
convincentes y satisfactorias a las tres preguntas sorprendentes y dificiles que se
hacen todos los seres y que estdn siempre en sus mentes tales como: “¢De
donde vienes? ¢Qué haces aqui? (Cudl es tu destino?”.

Cuarta gota

iMira! El difunde tal luz de verdad; si miras al universo como estando
afuera de la esfera luminosa, de su verdad y su guia; lo veras como un lugar de
lamento general con seres desconocidos que son hostiles unos con otros, con
seres inanimados que son como horribles cadaveres y criaturas vivientes como
huérfanos llorando por los golpes de la muerte y la separacién. iAhora mira! A
través de la luz que expande, ese lugar de lamento universal se ha
transformado en un lugar donde se recitan las alabanzas vy los Nombres de
Allah con alegria y éxtasis. Los seres extranos y hostiles se hicieron amigos tal
como si fuesen hermanos. Mientras que los necios, seres inanimados se
convirtieron en oficiales familiarizados con el resto y déciles siervos. A los
huérfanos que lloraban y se quejaban se los ve recitando los Nombres de Allah,
alabando y agradeciendo por haber sido liberados de sus deberes.

Quinta gota

Aunque, a través de su luz, la puesta en marcha y el movimiento del
universo, sus variaciones, cambios y transformaciones dejaron de ser
insignificantes, inttiles y juguetes de la casualidad; pasaron a ser misivas de la
dominacién de Allah, paginas escritas con los signos de la creacién, espejos de
los Nombres Divinos, y el universo se transformé en un libro de la sabiduria del
Eternamente Adorado.

La debilidad infinita del ser humano y su impotencia lo hacen inferior a
los animales y su inteligencia que es un instrumento para expresar dolor, pena
y tristeza lo hace més desdichado, aunque cuando es iluminado por esa luz, se
eleva por sobre todos los animales y demas seres. A través de la suplica, su



CARTA DIECINUEVE 185

iluminada impotencia, pobreza e inteligencia lo hace un monarca preferido;
debido a sus quejas, se ha transformado en un malcriado subgerente de la
tierra.

Es decir, si no fuese por esa luz, el universo, el ser humano y todas las
cosas no serian nada. Si, seguramente una persona asi es necesaria en este
mundo maravilloso, de ofra forma, el universo y los cielos no existirian.

Sexta gota

Por lo tanto, ese Ser lleva y anuncia las buenas noticias de la felicidad
eterna; es el descubridor y el que proclama una misericordia infinita. Es el
heraldo y observador de las bellezas de la soberania de la dominacién de Allah,
el divulgador y el que muestra los tesoros de los Nombres Divinos. Si lo
consideras de este modo, es decir, en lo que respecta a su condicién de siervo
adorador de Allah, lo verds como un modelo de amor, el ejemplo de la
misericordia, la gloria de la humanidad, y el fruto més luminoso del arbol de la
creacion. Mientras que si lo ves de esta otra forma, es decir, considerandolo un
mensajero, lo verds como la prueba de Allah, la lampara de la verdad, el sol
que guia y los medios hacia la felicidad.

Y imira! Su luz ha iluminado de este a oeste como un rayo deslumbrante,
la mitad de la tierra y un quinto de la humanidad han aceptado el regalo de su
guia y lo ha preservado como a su propia vida. Entonces, écomo es que
nuestras almas malignas y Satanas no aceptan, en todos sus niveles, la base de

PR P
todo lo que ese Ser afirma: Yy Y! 4.][ N

Séptima gota

Ahora, consideremos cémo erradicé rapidamente todas las malas
costumbres, los malos y salvajes habitos a los que estaban fanaticamente
acostumbrados. Cémo engalané a varios pueblos salvajes e implacables de esa
amplia peninsula con todas las finas virtudes. Los hizo maestros de todo el
mundo y senores de las naciones civilizadas.

Veamos, no fue una dominacién externa, sino que conquisté y subyugd
sus mentes, espiritus, corazones y almas. Se transformé en el amado de sus
corazones, el maestro de sus mentes, el entrenador de sus almas, el gobernante
de sus espiritus.

Octava gota

Sabes que un pequefio habito como fumar cigarrillos en una pequena
nacién, ésta puede ser eliminada de forma permanente solamente con el gran
esfuerzo de un gobernante poderoso. iPero mira! Este Ser que removié
numerosos habitos arraigados de las naciones intratables, fanaticas con un
poder livianamente externo y un pequeno esfuerzo en un corto periodo de
tiempo, v en su lugar establecié exaltadas cualidades que se volvieron tan
firmes como si se hubiesen mezclado con sangre. Logré muchas hazanas
extraordinarias como esta. ,



186 CARTAS

Por lo tanto, presentamos a la peninsula ardbiga como un desafio para
quienes se niegan a ver el testimonio de la bendita época del Profeta (PyB).
Que cada uno lleve cien filésofos, que vayan alli y luchen cien anos; épodrian
llevar a cabo una centésima parte de lo que él hizo en un ano?

Novena gota

Ademas, sabes que un hombre insignificante de bajo rango en una
comunidad pequefna no puede decir, en un asunto en disputa de poca
importancia, ni una pequena descarada mentira sin tener miedo, sin mostrar
ansiedad ni suficiente inquietud para informar de su engano a los enemigos
que estdn a su lado. Ahora mira a este Ser; aunque tomé una tremenda
responsabilidad que requiri6 comportarse como un oficial de gran autoridad v
gran estatura en una situacién de extrema seguridad. ¢Acaso puede haber
alguna contradiccién en todas las palabras que dijo en una gran comunidad
frente a una situacién de gran hostilidad con respecto a una causa importante y
a asuntos muy significativos con gran facilidad y libertad, sin miedo, duda,
desconfianza o ansiedad; con sinceridad pura, gran seriedad y de una manera
elevada que enfurecié a sus enemigos?. ¢Es posible que cualquier tipo de
engano pudiera haber sido involucrado? iAllah no lo permita!

3 Bo -~

u->- 2 Y!}i CJL La verdad no engana y quien percibe la verdad no es

enganado. Su camino que es verdad, esta libre de enganos. ¢Cémo podria una
fantasia parecer verdad a quien ve y conoce la verdad y asi de esta forma,
enganarlo?

Décima gota

iAhora mira! iQué curiosidad despiertan las verdades atractivas, necesarias
y sorprendentes que él demuestra, qué asuntos ha probado!

Sabes que lo que més impulsa al hombre es la curiosidad. Incluso si se te
hubiese dicho: “si das la mitad de tu vida y tus posesiones, alguien vendra de
la luna y Jupiter a contarte las mas maravillosas cosas sobre ellas. También te
dira la verdad sobre tu futuro y lo que te sucederd, estarias obligado a darselas
si tienes curiosidad de saber todo. Mientras que ese Ser hablard sobre un
Monarca y en su reino, la Luna vuela como una mosca alrededor de una polilla
que simboliza la tierra, la polilla revolotea alrededor de una lampara, que es el
sol, una simple ldampara entre miles en una de las miles de casas de huéspedes
de ese Monarca.

Ademés, dice la verdad de un mundo maravilloso v de una revolucién
trascendental que si la tierra fuese una bomba y explotaria, no seria del todo
tan extrano. iMira! Escucha las Suras que recita como:

-

)l @ &kl s B @ LS8 Sl

También habla con certeza sobre un futuro con una comparacién que
muestra al futuro en este mundo como un pequefo espejismo. Afirmo



CARTA DIECINUEVE 187

seriamente una felicidad mayor que la felicidad mundana que no es mas que
un destello fugaz de un rayo en relacién a un sol eterno.

Undécima gota

Seguramente, nos esperan maravillas debajo del aparente velo del
universo que es extrano y perplejo. Por lo que es necesario alguien
extraordinario, que muestre todo lo sorprendente y es necesario que hable de
sus maravillas. Es evidente que desde su conducta, ha visto tales maravillas, las
ve y dice lo ha visto. Nos ensefia mas profundamente sobre lo que Allah de los
cielos y la tierra, quien nos alimenta con sus bondades, quiere y desea de
nosotros.

Por lo tanto, todos deberian dejar cada una de las cosas, correr y prestar
atencién a este Ser quien ensena numerosas verdades necesarias que
despiertan la curiosidad sobre las verdades como estas, entonces écémo es que
la mayoria de la gente esta sorda y ciega e incluso demente que no pueden ver
esta verdad y no escuchan ni entienden?

Duodécima gota

Por lo tanto, tal como este Ser es una prueba elocuente y una verdadera
evidencia de la veracidad de la unidad del Creador de los seres, asi también es
una fehaciente y clara prueba de la resurreccién de los muertos y la felicidad
eterna. Si, por medio de su guia, él es la razén para el logro de la felicidad
eterna y es el medio para conseguirla, asi también a través de sus oraciones y
stplicas, es la causa de su existencia y la razén de su creacién. Repetimos aqui
este misterio que fue mencionado en la Palabra Diez, debido a su “estacién”.

iVeamos! Este Ser hace una oracién tan suprema que es como si la misma
peninsula ardbiga v la tierra rezaran a través de esta oracién, y ofrece suplicas.

Veamos, también hace ruegos en una congregacién tan grande que es
como si todos los miembros iluminados y perfectos de la humanidad del
tiempo de Adéan hasta nuestra era, y hasta el fin de los tiempos, lo siguieran y
le dijeran “Amén” a sus suplicas. iY veamos! Estd suplicando por una
necesidad universal que no es solamente de los habitantes de la tierra sino
también quienes habitan los cielos, y todos los seres se unen en su oracién
declarando: “/Si! iOh, Sustentador nuestro! iConcédenos eso! iTambién lo
queremos!” Y él suplica con tanto deseo, con tanta humildad, de una manera
tan amorosa, con anhelo y de manera suplicante que hace llorar a todo el
cosmos, llevandolos a unirse a su oracién.

iY veamos! El propésito v fin de su oracién es elevar al ser humano, al
mundo vy todos los seres desde lo mas bajo a lo mas alto, de la inferioridad, la
desvalorizacién y la inutilidad a lo més alto; es decir, tener valor, permanencia
y deberes exaltados. iY veamos! Busca, pide ayuda y misericordia en una
forma elevada vy dulce, es como si hiciera que todos los seres, los cielos y la
tierra escucharan y los llevara al éxtasis v proclamen: “/Amén, Oh, Allah
nuestro! [Amén!”. iY veamos! Pide por sus necesidades a uno tan Poderoso,
Generoso, que oye, Conoce, ve todo y es Compasivo; que ve y escucha la
necesidad més secreta del ser viviente més oculto y acepta sus suplicas y tiene



188 CARTAS

misericordia. Porque Allah le da a quien pide, y solamente a su manera. Y da
de una forma Sabia, con visién y misericordia que no deja duda que el
sustento y la regulacién le pertenecen a Allah que todo lo ve y escucha, al Mas
Generoso y Compasivo.

Decimotercera gota

¢Qué es lo que desea, este ser quien es el orgullo de la raza humana, que
lleva sobre sus espaldas todo lo ilustre de la humanidad, se para sobre la cima
del mundo y levantando sus manos, estd orando? ¢Qué busca este Ser Gnico
quien es verdaderamente la gloria del cosmos? iEscucha! Busca felicidad
eterna. Pide vida eterna y encontrar a Allah. Quiere el Paraiso. Y lo quiere con
todos los Nombres Divinos, que muestran sus bellezas y decretos en los espejos
de los seres. Incluso, si no hubiese razones para el cumplimiento de esas
incontables peticiones, como misericordia, gracia, sabiduria vy justicia, una sola
de las oraciones de ese Ser seria suficiente para la construccién del paraiso.
Para el Poder Divino su creacién serfa tan facil como la creacién de la
primavera. Si, asi como su condicién de mensajero fue la razén para la
apertura de este lugar de examen y juicio, asi también su adoracién y servicio
hacia Allah fueron las razones para la apertura del mundo venidero.

¢Fueron el perfecto orden observado en el universo y la belleza impecable
del arte con misericordia, la incomparable hermosura de la dominacién que

“ 3767 L7 s . o
han provocado que eruditos y estudiosos digan: Lows t—.)..:‘ OK.AN‘ 3 “;...:.’

_
ul_(p; permitirfan estas cosas la fealdad, la crueldad vy la falta de orden para

escuchar y responder al méas insignificante de los deseos y las voces menos
importantes, y considerar sin importancia a los méas importantes, los deseos
mas necesarios, y sin escucharlos ni entenderlos, v no llevarlos adelante? iAllah
no lo permita! Tal belleza no permitirfa semejante fealdad; no podria ser fea.

iY asi, mi amigo imaginario! Esto es suficiente por ahora, debemos
regresar. Porque si nos quedamos cien afos en esta era en la peninsula
arabiga, no comprenderiamos por completo cien de las maravillas de los
deberes de ese Ser y los prodigios que ha realizado, vy nunca nos cansariamos
de verlo.

iAhora ven! Debemos mirar a los siglos, que pasan por arriba de nosotros.
iVeamos como cada siglo se abre como una flor a través de la luz que recibié
del Sol que guia! Produjeron millones de frutos ilustrados tales como Abu
Hanifa, Shafili, Abu Bavazid Bistami, Sheik Geylani, Sheik Nagshband, Imam
Ghazzali, e Imam Rabbani.

Por postergar los detalles de nuestras observaciones a otro momento, debemos
recitar algunas bendiciones para quien nos mostré milagros y nos trajo la guia, que
menciona una cantidad de sus milagros:



CARTA DIECINUEVE 189

o @ S o5 el 0B A e D51 e

gmfm_ﬂ‘_ﬂ‘)awm_ﬂm AWt A PR
CRPRAITN W PRy PRI RUA 2 o DU PR
oo [N PN [P Y bl :;;\3;3 APty
22y 355 835 qﬁ_’m IVESATIVAR - S PRI Y
SO PPV PO PR r A [ PEPP A SFRA - O
M‘wg\fgwuﬂ@puﬂ’@;;@;ﬂ@i;uﬁmﬁ%

10 3305 808 5 S5 ol i e 2 201 55
g,ftpsm*s;séio}is.%};;io M s Sl
G Call Gl A0t a2 35 BLS B S0 115 ) 215
O3k A S il o 5351 I8 0 3L
S0l Gl JE 3153 Wae Gl G5B LIS 3 050
G a3l U sty @ ol s FREE Ry 5,6 j&=

[He descrito las evidencias de la condicién de profeta de Muhammad
(PyB) que he indicado brevemente en un tratado escrito en turco llamado



190 CARTAS

Suaat-i Marifeti'n-Nebi, en la Carta diecinueve (Los Milagros de Muhammad) v
también fueron mencionados brevemente los aspectos milagrosos del Sabio
Coran. Una vez mas, en un tratado escrito en turco llamado Lemeat (Destellos)
v en la Palabra Veinticinco (Los milagros del Coran) expliqué de manera
concisa cuarenta puntos que demuestran que el Coran es un milagro, e indiqué
cuarenta aspectos de su condicion milagrosa. Y de esos cuarenta aspectos,
solamente de la elocuencia en el orden de las palabras, escribi en cuarenta
paginas en un comentario en lengua arabe llamado Isharat al-Ijaz (Signos de lo
Milagroso). Si sientes la necesidad, puedes referirte a estas tres obras.]

Decimocuarta Gota

El sabio Coran, el tesoro de milagros y del supremo milagro, prueba la
condicién de Profeta de Muhammad (PyB) junto con la divina unidad de
manera tan decisiva que no se necesitan otras pruebas. Daremos su definicién
y sefalaremos uno o dos destellos de su condicién milagrosa que ha sido causa
de algunas criticas.

El sabio Coran, que se nos dio a conocer por nuestro Sustentador, es ast:
el traductor eterno del gran libro del universo; el divulgador de los tesoros de
los Nombres divinos que estan ocultos en las paginas de la tierra y los cielos; la
llave de las verdades escondidas debajo de los acontecimientos; el tesoro de los
favores de las senales Méas misericordiosas y eternas, que vienen del mundo de
lo Oculto detréas del velo del este mundo manifiesto; el sol, el fundamento, y el
plan del mundo espiritual del Islam, y el mapa de los mundos del mas allg; el
expositor diferente, con un despliegue licido, la prueba elocuente vy el claro
traductor de la Esencia, atributos y obras Divinas; el instructor, de la verdadera
sabiduria, gufa y el lider mundial de la humanidad; es tanto un libro de
sabidurifa vy de leyes asi también de oracién y adoracién, un libro de mandatos
y Ordenes, una fuente de invocacién y conocimiento Divino — es para todas las
necesidades espirituales; es una biblioteca sagrada que ofrece libros adecuados
para todas las necesidades espirituales de todos los piadosos y veraces, los
purificados vy los eruditos cuyos caminos y senderos son todos diferentes.

Consideremos los destellos de milagros en sus repeticiones, que algunos
suponen como un error: ya que el Coradn es un libro de invocacién y de
oracién, de érdenes, la repeticién es deseable, en verdad, es esencial y muy
elocuente. No es un error como se imaginan. Porque la huella de la invocacién
es iluminacién en la repeticion. La huella de la oracién se fortalece a través de
la repeticién. La marca de las 6rdenes y los mandatos se confirman por medio
de la repeticién. Ademaés no todos son capaces de leer el Cordn completo pero
seguramente son capaces de leer una Sura- por lo tanto, ya que los propésitos
més importantes del Coran estan incluidos en muchas de las Suras mas largas,
cada una es como un pequeno Coran. Es decir, para que nadie pueda ser
privado de algunos de sus objetivos como la Unidad Divina, la resurrecciéon de
los muertos y la historia de Moisés, se han repetidos. También, como las
necesidades corporales, las necesidades espirituales son variadas, el ser
humano tiene necesidad de algunas de ellas, en cada vez que respira, asi como



CARTA DIECINUEVE 191

el cuerpo necesita aire, el espiritu necesita la palabra Hu (él). Algunos se
M .
necesitan todas las horas, como Yy s . Y asi sucesivamente. Esta significa

que la repeticién de aleyas surge de la repeticién de la necesidad. Esto hace
que repeticién sefiale la necesidad, la despierte y la incite y para hacer surgir el
deseo y el apetito.

También, el Cordn es un fundador; es el fundamento de la Religion
transparente, y el fundador del mundo del Islam. Cambié la vida social
humana, es la respuesta a las reiteradas preguntas de sus diversas clases. La
repeticion es necesaria para que un fundador establezca las cosas en orden, es
necesaria para corroborarlas. La confirmacion, la verificacion y la repeticion
son necesarias para enfatizarlas.

También, habla de asuntos poderosos y diminutas verdades que las
numerosas repeticiones son necesarias en diferentes formas para establecerlos
en los corazones de todos. Sin embargo, aparentemente son repeticiones pero
en realidad cada aleya tiene numerosos significados, beneficios y muchos
aspectos y niveles. En cada lugar se mencionan con un significado diferente,
para diferentes beneficios y propésitos.

Ademas, el Coran no es tan especifico y conciso en algunas cosas relativas
al cosmos que es un destello de lo milagroso para el propésito de la guia. No
puede ser objeto de criticas ni es un error como suponen algunos ateos.

Si preguntas: “¢Por qué el Sabio Coran no habla de los seres en la misma
forma que la filosoffa y la ciencia? Deja algunas cuestiones de forma breve,
sobre algunos temas habla de manera simple y superficial, que es facil desde el
punto de vista general, no lastima sentimientos generales ni aburre o pone a
prueba las mentes de la gente comun. ¢Por que sucede esto?”.

Como una forma de respuesta decimos: el porqué es que la filosofia se ha
desviado del camino de la verdad. También, por supuesto, si has entendido de
las palabras del pasado y de las ensenanzas que el Sabio Coran habla del
universo con el fin de dar a conocer la Divina esencia, atributos y Nombres. Es
decir, explica los significados del libro del universo para dar a conocer a su
Creador. Esto significa que mira a los seres, pero no a ellos mismos sino a su
Creador. Ademas, esta dirigido a todos. La filosofia y la ciencia, en cambio,
miran a los seres por ellos mismos, en particular se dirige a los cientificos. En tal
caso, dado que el Sabio Coran hace de los seres pruebas y evidencias, la
evidencia debe ser aparente para que pueda ser entendida rapidamente desde
el punto de vista general. Y dado que la guia del Coran esta dirigida a todo las
clases de seres humanos, la gente comiin que forma las clases més numerosas,
quiere una guia que sea concisa sin cosas innecesarias que le dan un
significado vago v que tenga cosas sutiles utilizando comparaciones y que no
cambie cosas que bajo el punto de vista general son obvias en innecesarias o
incluso en formas daninas, para no caer en el error.



192 CARTAS

Por ejemplo, dice sobre el sol: “El sol es una ldmpara giratoria o una
linterna”. No habla del sol en si mismo y de su naturaleza, sino porque es el
motivo principal de un orden y centro de un sistema, v el orden y sistema son

3 o W

espejos de la habilidad del Hacedor. Dice: (¢ % ‘J‘""“:"ﬂ Es decir, “el sol
]

gira”, para traer a la mente las disposiciones ordenadas del Poder divino en las
revoluciones del invierno y verano, del dia y la noche con la frase, El sol gira,
permite entender el tremendo poder del Hacedor. Por lo tanto, cualquiera sea
la realidad de ser giratorio, no afecta el orden, esta entrelazado y observado,
este es el propésito. También dice,

f>-‘}...a “;..;.:.J‘ J;.;-E A través de la palabra /dmpara, que representa al

mundo en la forma de un palacio, v las cosas dentro como decoraciones,
necesidades y provisiones preparadas para los seres humanos y otros seres
vivientes, deduciendo que el sol es también un candelabro subyugado, hace
conocida la misericordia v el otorgamiento del Creador. Ahora mira lo que
dice este filésofo necio y parlanchin:

“El sol es una inmensa masa ardiente en estado liquido”. Hace que los
planetas que fueron desprendimientos giren a su alrededor. Su masa es de tal y
tal. Es esto, es aquellos”. No permite al espiritu la satisfaccion y el
cumplimiento del verdadero conocimiento, sélo un miedo terrible y una
maravilla que atemoriza. No habla del sol como lo hace el Coréan. Puedes
entender esto desde el valor de los asuntos de la filosofia, cuyo interior es
hueco y cuyo exterior es ostentoso. iAsi que no se dejen engafar por su
brillante exterior v no sean irrespetuosos hacia las exposiciones més milagrosas
del Coran!

[Nota: Las seis gotas de la Decimocuarta gota en la versién érabe de Risale-i Nur,
y especialmente los seis puntos de la Cuarta Gota, explican quince de las
aproximadamente cuarenta clases de la condicién milagrosa del Sabio Coran.
Considerando que es suficiente, hemos limitado la discusién hasta aqui. Si lo deseas
puedes referirte a las obras mencionadas y encontraras un tesoro de milagros]

el3 W Cs g2 55 J8 (o il 45805 ;mu‘;zj\&;;wui

2
w

ML..L“L;} C‘g}nrﬂ‘g_j tuJJL:.U‘Lg} L».’LM gy L'-’L'-"&

3

‘&r?)}od\@}‘ﬁb?-}\J;w)U\uf}‘\)yJ/o\r/A\ Jc}‘tt.:.?.&

P



CARTA DIECINUEVE 193

a5y S B 2y ellialy LUl U5 (8 sl 15
e PR S S S < NP 1
Syl Cara A5 G e, £ N1 25316
~ . \T//J ’°{/..o’.” R ?,19/ ﬂ/°w// w/(”)?u/
T Y= I P PR L Ry SA g i ]

) Vo P

sl ¢ sl (e

Ol (e
U”'? ) )

sk osk ok



Sohre &l Milagro Do La Yivisidn

La Luna

[Es también parte de la Palabra Diecinueve y Treinta y Uno]
el HE

OB SN gerk SRSV IS [ v RSy |

Los filésofos y sus imitadores irrazonables- que quieren eclipsar con sus
delirios viciados la Divisién de la Luna, que es un milagro de Muhammad
(PyB) que brilla como la luna- dicen: “Si la Division de la Luna hubiera
ocurrido, se hubiese sabido en todo el mundo y hubiera sido relatado a lo
largo de la historia subsiguiente del ser humano”.

La Respuesta: Ya que la Divisién de la Luna se demostr6 como una
evidencia de la misién profética, y sucedié instantdneamente de noche cuando
la gente estaba durmiendo, y antes de una reunién de personas que- a pesar
de haber atestiguado semejante evidencia- lo negaron; v ya que hubieron
obstaculos impidiendo la visibilidad como niebla, nubes, y la diferencia de
horarios entre las diferentes partes del mundo; y ya que en ese momento la
ciencia vy la civilizacién no se habian generalizado, y la observacién de los cielos
era muy limitada, v el evento en si mismo fue excepcional, en consecuencia, no
hubo nada que indicara la necesidad de ser visto en todo el mundo y pasado a
las historias generales. Por ahora, escucha Cinco Puntos de los muchos que
disiparan esas nubes de delirios relacionados a la Divisién de la Luna.

PRIMER PUNTO: La extremada obstinacién de los incrédulos de ese
momento es bien conocida y se recuerda en la historia. Y atin asi, cuando el

-
Y ~o(-

Sabio Coran anuncié este evento a todo el mundo al decir: 3.;.5.“ ‘_"9.&." 9 ni

uno de aquellos incrédulos, que negaron el Coran, salié6 a desmentir esta aleya;
es decir, ninguno de ellos negb el evento que estaba anunciando. Si el evento
no se hubiera considerado como un hecho definitivo por los incrédulos de esa
época, hubieran tomado esa aleya como pretexto, la hubieran negado de
forma temible, y hubieran intentado atacar y derrocar la afirmacién de
Muhammad (PyB). Sin embargo, las biografias del Profeta (PyB) vy las historias
que mencionan el evento no relatan nada que sugiera que los incrédulos la
negaron. Lo tnico que relata la historia es, como lo indica la aleya:



CARTA DIECINUEVE 195

"5 s 0 3 o

J J//
PO R ‘ jj }5_3 9 , que los incrédulos que vieron el evento declararon

que fue magia, v dijeron que si las caravanas de otros lugares lo habian visto
era verdad; si no, él los habia embrujado. Las caravanas que llegaron a la
manana siguiente desde Yemen y otros lugares anunciaron que habian visto el
evento. Entonces los incrédulos dijeron del Orgullo de Todos los Mundos (PyB)
que, Allah no lo permita, la magia del huérfano de Abu Talib habia afectado a
los cielos.

SEGUNDO PUNTO: La mayoria de los eruditos mas ilustres, como Sa'd
al-Din Taftazani, declararon que como el Profeta (PyB) habia satisfecho la sed
de todo un ejército con agua que surgié de sus dedos, y toda la congregacion
habia oido llorar a un poste de madera seca en donde Muhammad (PyB) se
habia apoyado mientras daba el sermén al separarse de él, la Division de la
Luna, también era mutawatir, es decir, se habia transmitido por numerosas
autoridades. Lo cual significa que estos eventos se habian pasado de grupo en
grupo formando una congregacion tan amplia que hubiese sido imposible
hacer una conspiracién para mentir. Como se informé undnimemente de la
aparicion del famoso Cometa Halley hace mil arios, y la existencia de la isla de
Ceylon fue certera debido a reportes undnimes, tawatur, a pesar de que
nosotros no lo vimos. Y entonces, es irrazonable fomentar dudas infundadas en
asuntos tan certeros y atestiguados. Es suficiente que no sean imposibles. Y en
cuanto a la Divisién de la Luna, es tan posible como la divisién de una
montafia con una erupcién volcanica.

TERCER PUNTO: Los milagros para demostrar las afirmaciones de
profecfa y para convencer a aquellos que niegan esas afirmaciones, no son
para obligar a la gente a creer. En consecuencia, los milagros tienen que
manifestarse para aquellos que oyen las afirmaciones de profecia a un punto tal
que los persuadira. Tal como seria contrario a la sabiduria del Sabio y Glorioso
mostrarlos en todo el mundo o de un modo tan obvio que todo el mundo
estarfa obligado a creer, asi también seria contrario al misterio de la
responsabilidad del ser humano. Porque esta responsabilidad requiere “abrir la
puerta a la razén v no quitar el poder de eleccion”. Si el Creador Omnisciente
hubiera dejado la divisién de la luna por una o dos horas para mostrarla a todo
el mundo como deseaban los filésofos, y se hubiera registrado en todas las
historias generales del ser humano, entonces hubiera sido como todos los otros
eventos de los cielos y no habria una evidencia de la afirmacién de la profecia
de Muhammad (PyB) ni hubiera sido especial para su misién profética. Si no
hubiese sido un milagro tan obvio que obligando a la razén a aceptarlo,
hubiera negado el poder de eleccién, voluntariamente o no, hubiera tenido que
asentir a su profecia. Alguien con un espiritu como un carbén como Abu Jahl
hubiera estado al mismo nivel que alguien con un espiritu como un diamante
como Abu Bakr el Veraz; el misterio de la responsabilidad del ser humano se
hubiera perdido. Fue por este misterio que, al ser instantdneo y de noche, vy a



196 CARTAS

la hora de dormir- y la diferencia horaria, la niebla y las nubes y otros
obstaculos lo ocultaron- no se mostré a todo el mundo y no pasé a la historia.

CUARTO PUNTO: Ya que este evento ocurrié instantdneamente de
noche mientras todos estaban durmiendo, por supuesto que no se vio en todo
el mundo. Incluso si algunas personas lo hubieran visto, no lo hubieran creido
sus ojos. E incluso si los hubiera hecho creer, un evento tan significativo no se
hubiera vuelto una fuente permanente para la historia futura a través de los
reportes individuales aislados.

En algunos libros esta escrito que después de que la luna se partié en dos
mitades se cayé a la tierra, pero los eruditos veraces han rechazado esos
agregados, diciendo que tal vez fueron agregados por farsantes con la intencién
de reducir a nada el valor de este milagro evidente.

Y, por ejemplo, tal como al mismo tiempo en Inglaterra y en Espana, que
entonces estaban envueltos en una bruma de ignorancia, hubiera sido ni bien
pasada la puesta del sol, en América, de dia, v en China y Japén, de manana,
asi también en otros lugares hubieran aparecido otros obstaculos que
impedirian verlo. Ahora considera a estos objetores irrazonables que dicen que
las historias de pueblos como los ingleses, chinos, japoneses y americanos no lo
mencionan y que, en consecuencia, no ocurrié. Mil maldiciones caigan sobre
las cabezas de aquellos que adulan a Europa.

QUINTO PUNTO: La Divisién de la Luna sucedié no por su propio
acuerdo como consecuencia de ciertas causas, ni como resultado de la
casualidad, ni fue un evento natural que ocurrié a través de las leyes comunes
de la naturaleza. Méas bien, el Creador Omnisciente del Sol y de la Luna hizo
que sucediera como algo fuera de lo comun para confirmar la misién profética
de Su Mensajero y para iluminar su afirmacién.

Como el misterio de la guia, el misterio de la responsabilidad humana, y la
sabidurfa de la misién profética lo requerian, se demostré6 como una prueba
convincente a cierta gente especificada por la sabiduria dominical de Allah. El
misterio de la sabiduria requeria que no fuera mostrado a la gente de cada
region del mundo, que todavia no habia oido sobre la afirmacién de la misién
profética de Muhammad (PyB). Numerosos obstaculos se los impidi6,
entonces, como la niebla, las nubes y la diferencia horaria, y el hecho de que
en algunos paises la luna no habia salido, y en otros el sol habia salido,
mientras que en otros era la mafana, v aln asi en otros el sol recién se habia
puesto.

Si se hubiera mostrado a todos y diversos, se hubiera visto como resultado
del Signo de Muhammad (PyB) v un milagro de profecia, en cuyo caso su
misién profética hubiese sido tan manifiesta que todos hubieran estado
obligados a afirmarla. No hubiera quedado eleccién para la razén. Y la fe se
alcanza con el poder de elecciéon del ser. El misterio de la responsabilidad
humana hubiera sido para nada. Y si se hubiera mostrado meramente como
un evento de los cielos, su conexién con la misién profética de Muhammad



CARTA DIECINUEVE 197

(PyB) se hubiera cortado, y no hubiera conservado ninguna peculiaridad para
él.

Para Concluir: Ya no hay ninguna duda en relacién a la posibilidad de la
Divisibn de la Luna; se ha demostrado fehacientemente. Y ahora
mencionaremos seis*® de las muchas evidencias que sefialan lo ocurrido.

La concurrencia de los Companeros del Profeta- que eran todos hombres
justos- cuando sucedié.

El acuerdo en explicar la aleya: 3.;.5.“ &::‘:’B de todos los comentadores

investigadores del Coréan.

El hecho de que, basdndose en numerosas y diferentes cadenas de
autoridades y lineas de transmisién, todos los eruditos de los Hadices v
transmisores de las narraciones vélidas relataron el evento.

El testimonio de todos los eviivas y veraces, aquellos que reciben
inspiracién y develan los misterios de la creacion.

La confirmacién de los académicos y tedlogos cultos, cuyos caminos
difieren enormemente entre si.

El hecho de que la Comunidad de Muhammad (PyB) acepté el suceso
que, sobre un principio establecido, nunca se pone de acuerdo sobre el error.

Estas seis evidencias demuestran la Division de la Luna tan claramente
como el sol.

Conclusién: Hasta aqui, este Apéndice ha sido en nombre de establecer la
verdad, y para silenciar a aquellos enemigos que lo niegan. Las oraciones
concluyentes seran ahora en nombre de la verdad en pro de la fe. Por cierto,
habiendo establecido la verdad mencionada anteriormente, ahora la verdad
habla.

El Sello de la Oficina del Mensajero, que fue la luna luminosa del cielo de
la profecia de su cielo, demostré su cercania de Allah a través de su Ascensién.
Esta fue la maravilla méas grande y el milagro supremo de su cercania de Allah,
alcanzada con su adoracién, que fue tan elevada que lo hizo el amado de
Allah. Es decir, al viajar con su cuerpo terrenal a través de los cielos, su
superioridad, y el hecho de ser el amado de Allah, se demostr6 a los
moradores de los cielos y habitantes de los mundos elevados. Entonces
también, que la luna- que estd unida a la tierra y suspendida en los cielos- se
haya partido en dos mitades con el signo de un habitante de la tierra, es un
milagro que indica que la misién profética del morador de la tierra se mostré a
los otros habitantes de la tierra. Asi, la persona de Muhammad (PyB) volé a la
cima de las perfecciones sobre las dos alas luminosas de la profecia y la
cercania de Allah, como las dos alas extendidas y luminosas de la luna; él

' Es decir, hay seis pruebas en relacién al evento en forma de consenso multiplicado por seis.
Desafortunadamente, la explicacién de ellas es breve, a pesar de que merecen més.



198 CARTAS

ascendi6é “a la distancia de dos arcos o atin mas cerca”; se volvié la causa del
orgullo de los habitantes de los cielos y los habitantes de la tierra. ..

EASA RPN B WP P WATPY AW

-
w "’/

el e S n Y B ALY i

sk osk ok



Apéndice Tres De Los Milagros De Muhammad (@)

[Este concierne a la Misién Profética de Muhammad (PyB) y es la respuesta, a
modo de un indice conciso, de la primera de las tres preguntas y dificultades en el
Tercer Principio Fundamental de la Palabra Treinta y Uno, sobre la Ascensién del
Muhammad (PyB)]

“La Primera: ¢Por qué esta Ascensién poderosa fue en especial para
Muhammad el drabe (PyB)?

La Respuesta

Tu Primera Dificultad: Se analiz6 en detalle en las treinta Palabras,
entonces aqui dejaremos una lista concisa brevemente indicando las
perfecciones de Muhammad (PyB), las pruebas de su profecia, y el hecho de
que él fue el mas merecedor de hacer la Ascension. Es como sigue.

Primero: A pesar de las numerosas corrupciones de los textos de las
Sagradas Escrituras como la Tord, los Evangelios y los Salmos, en épocas méas
recientes incluso, un erudito exigente como Husayn Jisri extrajo ciento catorce
anunciaciones de la misién profética de Muhammad (PyB), que estableci6é en
su libro Risale-i Hamidiye.

Segundo: Se ha demostrado histéricamente que hubo muchas
predicciones que anunciaban fehacientemente la misién profética de
Muhammad (PyB), como aquellas de los dos adivinos Shiqq y Satih, que, poco
antes de la profecia, dieron noticias de ello y del hecho de que él seria el dltimo
profeta.

Tercero: Hubo cientos de hechos extraordinarios, famosos en la historia,
llamados irhasat, es decir, signos que advertian a la gente del advenimiento de
un profeta, como, por ejemplo, la noche del nacimiento de Muhammad (PyB),
los idolos de la Kaba se cayeron de sus lugares y el famoso palacio de
Khosroes el Persa se parti6 a la mitad.

Cuarto: La historia y las biografias del Profeta (PyB) muestran que él
satisfizo la sed de un ejército con agua que fluyé de sus dedos, que en
presencia de una gran congregacién en la mezquita el soporte de madera seca
sobre el que Muhammad (PyB) se estaba inclinando gimié como un camello y
lloré al separarse de él cuando ascendié al pulpito, y que fue distinguido por
cerca de mil milagros atestiguados por las aleyas del Coran, como por ejemplo:

};.5.” C,::::B Al referirse a la divisién de la luna, y verificado por quienes los

investigaron.

Quinto: Cualquiera que considere los hechos y sea justo no puede dudar
en estar de acuerdo con que como se acuerda unanimemente entre amigos v
enemigos por igual se notaban sus buenas cualidades morales en el nivel mas
elevado de su personalidad, v que, segin el testimonio de todas sus
transacciones y actos, atributos y caracter de la mas grande excelencia eran
evidentes en la forma que él realizaba sus tareas y proclamaba el Islam, vy segtin
las cualidades delicadas y la conducta impuesta por la religién del Islam, las



200 CARTAS

virtudes loables del méas elevado orden se encontraban en la Sharia que él
trajo.

Sexto: Como se alude en la Segunda Indicacién de la Palabra Diez, es un
requisito de la sabiduria que la Divinidad se manifieste. Y para que este deseo
de que la Divinidad se manifieste, se haga realidad en el nivel mas elevado y
del modo més brillante por la adoracién méxima realizada por Muhammad
(PyB) en la practica de su religiéon. También, la sabiduria y la verdad requieren
que el Creador del mundo muestre Su belleza en su perfeccién infinita de
alguna manera. Y quien cumplié ese deseo, y lo mostré y describié es
obviamente la persona de Muhammad (PyB).

También es claramente Muhammad (PyB) quien, en respuesta al deseo
del Creador del mundo de exhibir y atraer las miradas atentas hacia Su arte
perfecto dentro de la belleza infinita, presagié ese arte con la voz mas fuerte.

Nuevamente es necesariamente Muhammad (PyB) quien, en respuesta al
deseo del Sustentador de Todos los Mundos de proclamar Su unidad en los
niveles de multiplicidad, anuncié todos los niveles de unidad, cada uno en el
nivel méas grande de unidad.

Y, como lo indica la belleza sublime de los seres y como se requiere por la
verdad vy la sabiduria, el Dueno del mundo desea ver y mostrar en los espejos
Su infinita belleza esencial y las sutilezas y cualidades de Su exquisitez. Y
nuevamente es obviamente Muhammad (PyB) quien, en respuesta a ese
deseo, actué como un espejo y mostré Su belleza de la forma mas radiante, y
lo amé e hizo que otros lo amaran.

También, en respuesta al deseo del Creador del palacio de este mundo de
exhibir Sus tesoros ocultos, que estan llenos de los més maravillosos milagros y
de joyas invaluables, y con ellos describir y dar a conocer Sus perfecciones,
otra vez es obviamente Muhammad (PyB) quien las exhibié, describié y mostrd
de la manera méas maxima.

También, va que el Creador del universo lo hizo de una manera tal que El
lo adorna con diferentes variedades de maravillas y embellecimientos y ha
incluido criaturas concientes en él para que puedan viajar y hacer excursiones
y reflexionar sobre ello y aprender lecciones, la sabiduria requiere que El desee
dar a conocer los significados y el valor de las obras de arte a quienes las
observen y reflexionen sobre ellas. Y otra vez es obviamente Muhammad (PyB)
quien, en respuesta a este deseo del Creador del universo, por medio del Sabio
Corén, actué como guia de la manera més abarcativa de los genios y seres
humanos, por cierto, de los seres espirituales y de los angeles.

También, el Soberano Omnisciente del universo desea, por medio de un
enviado, hacer que todos los seres concientes desentranen el misterio oscuro
que contiene los objetivos y propésitos del cambio vy las transformaciones del
universo y resuelvan el enigma de las tres preguntas desconcertantes: “¢De
donde vienen los seres?”, “¢Cudl es su destino?” y “¢Qué son?”. Y otra vez es
obviamente Muhammad (PyB) quien, en respuesta a este deseo del Soberano



CARTA DIECINUEVE 201

Omnisciente, por medio de las verdades del Coran, desentraié el misterio y
resolvié el enigma de la manera més clara y maxima.

También, el Creador Glorioso del universo desea darse a conocer a los
seres concientes por medio de todas Sus obras de arte delicadas y hacer que
Lo amen por todas Sus preciosas bendiciones, y por cierto, hacerles saber por
medio de un mensajero Sus deseos y lo que Le complacera a cambio de esas
bendiciones. Y otra vez es evidentemente Muhammad (PyB) quien, en
respuesta a ese deseo del Creador Glorioso, por medio del Coréan, explicé esos
deseos y cosas que Lo complacen de la manera mas exaltada y perfecta.

También, ya que el Sustentador de Todos los Mundos le ha dado al ser
humano, que es el fruto del universo, una habilidad abarcativa que comprende
al universo y lo ha preparado para la adoracién universal, y ya que, por sus
facultades y sentidos, la multiplicidad y el mundo afligen al ser humano, el
Sustentador desea sacarlo de la multiplicidad hacia la unidad, de Ila
trascendencia a la permanencia. Y otra vez es obviamente Muhammad (PyB)
quien, en respuesta a ese deseo, por medio del Coréan, actué como guia de la
manera mas abarcativa y completa, y de la mejor manera, y llevé a cabo la
tarea de la profecia del modo mas perfecto.

De todos los seres, los seres vivos son los mds superiores, y entre los seres
vivos, los mas superiores son los seres conscientes, y entre los seres conscientes
los mas superiores son los verdaderos seres humanos. Entonces quien de entre
los verdaderos seres humanos llevé a cabo las tareas mencionadas
anteriormente al nivel mds abarcativo y de la manera mds perfecta se elevé a
través de una Ascensién abarcativa hacia ‘“la distancia de dos arcos o atin mas
cerca”, llamé a la puerta de la felicidad eterna, abrié el tesoro de la
Misericordia, y vio las verdades ocultas de la fe. Nuevamente es él.

Séptimo: Como se ve claramente, los seres se hicieron bellos con un grado
absoluto de embellecimiento delicado y decoraciéon. Tal embellecimiento v
decoracién claramente demuestran que su Creador posee una voluntad
extremadamente fuerte para hacer algo bello vy la intencién de adornarlo. La
voluntad de hacer algo bello y adornarlo demuestra que el Creador
necesariamente posee un deseo fuerte y un amor sagrado por Su arte. Y entre
los seres artisticos, quien mostré en si mismo las maravillas méas abarcativas y
sutiles del arte, y las conocié v las dio a conocer y se hizo amar, y quien
apreci6 las bellezas que se encuentran en los otros seres, declarando:
iMa'shallah! “iQué maravillas Allah ha deseado!”, v fue el mas amado a la
mirada de su Creador, Quien alimenta y ama Su arte, sequramente fue él.

Asi, quien, declarando: Subhanallah “iGlorificado sea Allah! iMa'shallah!
iQué maravillas Allah ha deseado! Allahu Akbar iAllah es el méas Grande!”
ante la exquisitez que engalana a los seres artisticos y las cosas sutiles y
perfecciones que los iluminan, hace que los cielos resuenen, y quien, por las
melodias del Coréan, hace que el universo retumbe, y por su admiracién y
apreciacion, su contemplacién y muestra, y su mencién de los Divinos



202 CARTAS

Nombres y la afirmacién de la unidad Divina, llevan a la tierra y al mar al
éxtasis, es otra vez obviamente aquél (PyB).

-2 3 % 0
Y entonces, segln el significado de J&Lﬂ.ﬂf g.,\.,.w.H , es pura verdad y

absoluta sabiduria que quien en cuya balanza se encuentra el equivalente de
todas las buenas obras realizadas por su comunidad, y cuyas perfecciones
espirituales arrojan fuerza de las bendiciones de toda su comunidad, y quien,
como resultado de las tareas que cumplié en su misidén profética, recibié
recompensa inmaterial y emanaciones ilimitadas de misericordia y amor
Divino, avance por el camino de la Ascensién hasta el Paraiso, “junfo al Loto

del limite”, el Trono Divino, v “la distancia de dos arcos o atin mas cerca’.

ok sk



Apéndice Cuatro De Los Milagros De Muhammad
(Byb)

[Es la Decimosexta Etapa, sobre la Misiéon Profética de Muhammad (PyB) de “El Signo
Supremo”]

Entonces aquel viajero por el mundo se dirigié a su propio intelecto que
dice: “ya que busco a mi Maestro y Creador por medio de las criaturas del
cosmos, yo deberia antes que nada visitar a la mas famosa de todas estas
criaturas, el comandante mayor y mejor consumado entre ellos, segin el
testimonio hasta de sus enemigos, el legislador méas renombrado, el mas
exaltado en el discurso y el mas brillante intelecto, quién ha iluminado catorce
siglos con su excelencia y con su Coran, Muhammad, el Profeta arabe (PyB)”.
Para visitarlo y buscar en él la respuesta de su busqueda, él entré en la época
bendita del Profeta, en su mente y vio que aquella época habia sido de felicidad
verdadera, gracias a él. Ya que por la luz que él habia traido, él habia
transformado al méas primitivo y analfabeto de los pueblos en los maestros y los
lideres del mundo.

El dijo también a su propio intelecto, “Antes de preguntarle acerca de
nuestro Creador, deberfamos aprender primero el valor de este ser
extraordinario, la veracidad de sus palabras y la veracidad de sus noticias”. Asi
él comenzé investigando, y de las numerosas pruebas concluyentes que él
encontré indicaremos brevemente aqui sélo nueve, las méas generales.

LA PRIMERA: Todas las calidades excelentes y las caracteristicas fueron
encontradas en aquel ser extraordinario, seglin el testimonio incluso de sus
enemigos. Cientos de milagros se manifestaron en sus manos, segin aleyas
coranicas explicitas o tradiciones alcanzando el estado de tawatur. Los ejemplos

-
L)

Pl
) L IR o e
de estos milagros son su divisién de la luna, fo.d.” C)“:‘"‘ 9 , con una indicacién
sola de su dedo; cuando arroj6 un punado de polvo en los ojos de sus
\ ]
. .. . % /w‘ 1 P ) f\ PR Y L;/ «
enemigos, haciéndolos huir, oy 48 u_f:aj 9y S oy Loy Ty

dando a su sediento ejército de beber del agua que fluyé entre sus cinco dedos
como el Manantial de Kawzar. Ya que algunos de aquellos milagros, que son
mas de trescientos, han sido expuestos con pruebas decisivas en el notable y
maravilloso trabajo conocido como Los Milagros de Muhammad (PyB) - la
Carta Diecinueve — dejamos la discusién de milagros de aquel trabajo, y
permitamos al viajero seguir hablando:

“Un ser que ademas de caracteristicas nobles y perfecciones tiene todos
estos milagros luminosos para manifestarse, debe ser seguramente el mas
veridico hablando de todos los seres humanos. Es inconcebible que él se
inclinaria al engano, a las mentiras y al error, a los hechos del mal”.



204 CARTAS

LA SEGUNDA: El sostiene en su mano un decreto del Sefor del universo,
un decreto aceptado y afirmado en cada siglo por las més de trescientos
millones de personas. Este decreto, el Coran de la Talla Poderosa, es
maravilloso de siete modos diferentes. El hecho es que el Coran tiene cuarenta
aspectos diferentes de milagroso y es la palabra del Creador de todos los seres
que ha sido expuesta detalladamente con pruebas fuertes en la Palabra
Veinticinco, El Milagroso Coran, un tratado famoso que es como el sol de
Risale-i Nur. Por lo tanto dejamos tales asuntos al trabajo y escucha del viajero
como él dice, “no hay posibilidad alguna de mentira por parte del ser que es el
transportador v el anunciador de este decreto, ya que esto serfa una violacién
del decreto y una traicién hacia Quién lo publicd”.

LA TERCERA: El Profeta (PyB) aparecié con una Sharia y el Islam, un
c6digo de adoracién, una sUplica, una causa, una citacién judicial, y con una fe
que no existe nada parecido a ellos, ni podria existir. Ni existe ninguna forma
mas perfecta que ellos, no habia existido, ni tampoco podria existir. Porque
para la Ley apareciendo con ese ser iletrado no tiene ningln rival en su
administracién de una quinta parte de la humanidad durante catorce siglos, de
manera justa y precisa a través de sus numerosos mandamientos. Ademas el
Islam que surgié de los actos, los dichos y los estados de aquel ser iletrado
(PyB), no tiene ninguna comparacién, tampoco puede tenerla, ya que en todos
los siglos ha sido, para trescientos millones de personas, una guia y un refugio,
el profesor y educador de sus intelectos y el iluminador y purificador de sus
corazones, la causa para el refinamiento y entrenamiento de sus almas, y la
fuente del progreso y el avance de sus espiritus.

El Profeta (PyB) es de manera similar incomparable de forma que él era el
principal en la préactica de todas las formas de la adoracién encontrada en su
religién, el primero en piedad y temor de Allah; en su observacién de los
deberes de adoracién totalmente y con la atencién a sus dimensiones de
profundidad, incluso mientras estaba ocupado en la lucha constante y actividad;
en su practica de adoracién en la que se combinan de manera perfecta el
principio y final de la adoracién y de servir a Allah sin imitacién alguna;
ciertamente no se puede hacerlo aparecer ni habia aparecido.

Con dJawshan, al-Kabir de entre sus miles de rezos de suplica e
invocaciones, él describe su Sustentador con tal nivel de conocimiento que
todos los gnésticos y eviivas quienes han venido después de él han sido
incapaces, con sus esfuerzos conjuntos, de alcanzar un nivel similar de gnosis y
descripcion exacta. Esto muestra que en el rezo él tampoco tiene par.
Cualquiera que mire la seccién a principios del Tratado Sobre el Rezo
Suplicatorio que explica algunas partes del sentido de uno de las noventa y
nueve secciones del Jawshan al-Kabir dird que el Jawshan tampoco tiene par.

En su relato tawatur y su convocatoria de los seres humanos a la verdad, él
habia mostrado tal determinacién, firmeza y coraje que aunque grandes estados
y religiones, y hasta su propia gente, su tribu y su tio se opusieran a él de la
manera mas hostil, él no mostré el minimo rastro de vacilacién, ansiedad o
miedo. El hecho es que él con éxito cambié el mundo entero e hizo del Islam el



CARTA DIECINUEVE 205

maestro del mundo, lo cual demuestra que no hay y no puede haber nadie
como él en su difusién y convocatoria.

En su fe, él tenfa una fuerza tan extraordinaria, una certeza tan maravillosa,
una amplitud tan milagrosa y una conviccién tan exaltada, iluminando el
mundo entero, que ninguna de las ideas y ciencias que entonces dominaban el
mundo y ninguno de los filésofos de la época ni las ensefianzas de los lideres
religiosos, eran capaces, a pesar de la hostilidad extrema vy la negacién, inducir
en su certeza, conviccién, confianza y aseguramiento, la minima duda,
vacilacién, debilidad o ansiedad. Ademaés, los eviivas de todas las épocas,
encabezados por los Companeros, los principales en los niveles de fe, han
usado su fuente de fe y lo han considerado como la representacién del nivel
mas alto de la fe. Esto demuestra que su fe (PyB) también es incomparable.
Nuestro viajero por lo tanto concluyé y afirmé con su intelecto, que la mentira y
la duplicidad no tienen ninglin lugar en con el que ha traido una Sharfa tan
Unica, un Islam tan incomparable, una lealtad tan maravillosa para la
adoracién, una excelencia tan extraordinaria en rezos de suplica, una citacién
tan universalmente aclamada a la verdad y una fe tan milagrosa.

LA CUARTA: Del mismo modo que el consenso de los Profetas (la paz sea
con ellos) es una prueba fuerte para la existencia y la unidad de Allah, entonces
también es un testimonio firme de la veracidad del Profeta Muhammad (PyB).
Para todos los atributos sagrados, milagros y funciones que indican que la
veracidad de los profetas (la paz sea sobre ellos) existié plenamente en aquel ser
segln el testimonio de la historia. Los profetas han predicho verbalmente la
llegada de ese ser y han dado noticias buenas en la Tora, los Evangelios, los
Salmos, y las paginas; mas de veinte de los ejemplos méas concluyentes de estas
buenas nuevas, sacadas de las escrituras, han sido expuestas y probadas en la
Carta Diecinueve. Del mismo modo, con sus actos y milagros asociados con su
Profeta ellos han afirmado y, como fuera, pusieron su firma a la misién de
aquel ser que es el principal v el mas perfecto en las tareas y funciones de
profeta. Como por el consenso verbal ellos indican la Unidad Divina, por la
unanimidad de sus hechos ellos atestiguan la veracidad del Profeta (PyB). Esto
también fue entendido por nuestro viajero.

LA QUINTA: Del mismo modo, los miles de eviiyas quienes han alcanzado
la verdad, la realidad, la perfeccién, los hechos maravillosos, descubriendo y
atestiguando a través de la instruccién del Profeta (PyB) y después de él,
atestiguan unanimemente no sélo a la unidad Divina sino también a su
veracidad. Otra vez, el hecho que ellos atestiguan, por la luz de la refinacién,
algunas verdades que él proclamé acerca del Mundo de lo Invisible, y que ellos
creen y afirman todas aquellas verdades por la luz de la fe, con el conocimiento
de la certeza, o con la visién de la certeza, o con la certeza absoluta. El vio que
esto también demuestra claramente como el sol el nivel de veracidad y rectitud
de aquel gran hombre, su maestro.



206 CARTAS

LA SEXTA: Los millones de eruditos purificados, sinceros, puntillosos y
sabios fieles, que han alcanzado el nivel mas alto del aprendizaje a través de la
ensenanza e instrucciéon contenida en las verdades sagradas traidas por aquel
ser, a pesar de su naturaleza indocta, las ciencias exaltadas que él inventé y el
conocimiento Divino que él descubri6 -los cuales no sélo demuestran y
afirman, undnimemente y con las pruebas mas fuertes, la unidad Divina que es
la fundacién de su misién, sino también atestiguan unédnimemente la veracidad
de este profesor supremo y gran maestro, y la veracidad de sus palabras. Esto
es una prueba de su veracidad Por ejemplo cien piezas Risale-i Nur es solo una
evidencia de fidelidad de esa persona.

LA SEPTIMA: La Familia y Companeros del Profeta — quienes con su
perspicacia, conocimiento y logro espiritual son los méas renombrados, los mas
respetados, los mas famosos, los mas piadosos y la mayor parte de los hombres
entusiastas que sucedieron a los profetas — examinado y escudrifnando, con
suma atencién, seriedad v exactitud, todos los estados, pensamientos y
condiciones de este ser, ocultos o expuestos. Ellos llegaron a la conclusién
unanime de que él era el méas veridico, exaltado, y honesto estando en el
mundo, y esto, su afirmacién firme y conviccién, es una prueba como la luz del
dia que certifica la realidad del sol.

LA OCTAVA: El cosmos indica a su Hacedor, Quien Inscribe y Disefiador,
Que lo crea, administra, arregla, determinando su medida, forma y regulandolo;
dispone de él, lo tiene como si fuera un palacio, un libro, una exposicién, un
espectaculo. Y también esto indica que requiere a un heraldo elevado, un
descubridor veridico, un maestro culto y un profesor veridico que sabra y dara a
conocer los objetivos Divinos de la creacién del universo, ensenara los casos
divinos de la sabidurfa en sus cambios y transformaciones, dara la instruccién
de los resultados de sus movimientos obedientes, proclamara su valor esencial y
las perfecciones de los seres dentro de él y expresara los sentidos de aquel libro
poderoso; esto indica que es cierto que existe. Asi, el viajero supo que esto
declaré la veracidad de este ser, que realizé estas funciones mejor que nadie, y
que es el funcionario més elevado y leal del Creador del universo.

LA NOVENA: Detras del velo hay Uno Que desea demostrar con estos
artefactos ingeniosos y sabios la perfeccién de Su talento y arte; se da a conocer
y se hace amar por medio de estas innumerables creaciones embellecidas v
decoradas; evocar alabanza y gracias a través de las innumerables bendiciones
agradables y valiosas que él ofrece; hacer que los seres humanos lo adoren con
gratitud y apreciacién ante Su dominacién, por Su sustento solicito y protector
de la vida, y Su provisién de nutricién y bendicién de tal manera que satisfaga
los méas delicados de los gustos y apetitos de las bocas; manifestaria Su
Divinidad por el cambio de estaciones, la alternacién del noche y dia, v por
todos Sus hechos magnificos y majestuosos, todos Sus actos sobrecogedores,
sabios y creativos, y asi harfa que los seres humanos creyeran en su Divinidad,
con fe, sumisién, humildad y obediencia; y demostraria Su justicia v veracidad



CARTA DIECINUEVE 207

por siempre protegiendo la virtud, al virtuoso y destruyendo al mal vy al
malvado, aniquilando con golpes del cielo al opresor y al mentiroso. Sera una
certeza estar al lado de este Invisible Ser Su criatura mas amada y su mas fiel
aliado, que, sirviendo los propdsitos que acaban de ser mencionados, descubre
y desenmarana el enigma de la creacién del universo, quién actia siempre en
nombre de aquel Creador, que busca la ayuda v el éxito de El, y quién los
recibe de El - Muhammad de Quraysh (PyB).

El viajero ademas dijo, dirigiéndose a su propio intelecto: “va que estas
nueve verdades atestiguan la veracidad de este ser, él debe ser la fuente de la
gloria de la humanidad y la fuente del honor para el mundo. Si por lo tanto lo
llamamos el Orgullo del Mundo y la Gloria de los Hijos de Adén, sera
adecuado. El hecho de que la soberania imponente de este decreto del
Compasivo, el Coran de la Exposicién Milagrosa que él sostiene en su mano, ha
conquistado la mitad del mundo, junto con sus perfecciones individuales y ha
exaltado virtudes, muestra que él es el personaje méas importante en el mundo.
La palabra més importante acerca de nuestro Creador es la que él pronuncia”.

Ahora vamos a ver: la fundacién de la citacién de este extraordinario ser y
el objetivo de toda su vida, basada en la fuerza formada por sus cientos de
decisivos, evidentes y manifiestos milagros y los miles de verdades exaltadas,
fundamentales contenidas en su religién, debia demostrar y atestiguar la
existencia del Existente necesario, Su Unidad, atributos y Nombres, afirmar,
proclamar y anunciarlo. El por lo tanto parece un sol en el cosmos, la prueba
mas brillante de nuestro Creador, este ser a quien llamamos el Querido de
Allah. Hay tres formas del consenso maravilloso e infalible cada una de las
cuales afirma, confirma y pone su firma para el testigo que él sostiene.

La Primera: La afirmacién unanime hecha por aquella asamblea luminosa
conocida y celebrada en todo el mundo como la Familia de Muhammad (PyB)
incluyendo miles de eviivas supremos de mirada penetrante y capacidad de
percibir lo Invisible, como el Imam 'Ali (Que Allah esté complacido con él),
quién dijo, “Si el velo se levanta, mi certeza no aumentara”, y Abd al-Qadir al-
Gueilani, Ghawth al-A'zam (Sea su misterio santificado), quién vio el Trono
Supremo y la forma imponente de Israfil mientras estaba atn en la tierra.

La Segunda: La confirmacién hecha con una fe tan fuerte que permitié a
los seres humanos sacrificar sus vidas y sus propiedades, sus padres y tribus, por
la asamblea renombrada conocida como los Comparieros, que se encontraron
entre una gente primitiva y en un ambiente iletrado, carente de toda vida social
o politica aunque, sin escritura y perdido en la oscuridad de un periodo entre
profetas; y quienes en un muy breve tiempo vinieron para ser los maestros,
guias, o s6lo gobernadores de los pueblos y estados mas civilizados v politica v
socialmente avanzados, y para gobernar el mundo del Este al Oeste de la forma
universalmente aprobada.

La Tercera: La confirmacién proveyé del conocimiento de la certeza por
aquel grupo alto de eruditos puntillosos y profundos que surgen en cada época,
y en cada época hay mil personas, quiénes avanzan de manera maravillosa en
cada ciencia y trabajo en campos diferentes.




208 CARTAS

Asi, el testimonio traido por este ser a la unidad Divina no es particular e
individual, sino general, universal y firme. Si todos los demonios que existen se
unieran, no podrian desafiarlo. Tal era la conclusién alcanzada por el viajero.

En referencia a la leccién aprendida en la Escuela de Luz por aquel viajero
del mundo, aquel caminante en la vida, cuando él visité mentalmente la época
bendita del Profeta (PyB), se habia dicho al final del Nivel Decimosexto de la
Decimosexta Etapa de la Primera Estacién:

y 7

P P AN A NS T T TN N

)

‘4.,\).92\,.1:.1..»4.«1:.» 63‘6467);;3}»}/5}&«};;9433.;3&0‘?);3

z"

5 ‘4.9% %jl:; ‘MYL;/b §}»/3} ‘MJ 4:’.:03 M}

-
4

)

RN \_,Lfg s SR B 1085 10 ey

bl i oYl B0 BAG 1 il

" y 7

3355 LVl (g5 ool BLBLS I NI (5 95 45\ CL;.;E EARF]

3

g

551 5l pladly ol el (6 95 asil s



@m& a Voin

- Jw/)y‘;e :f‘d‘}z"i,%‘:‘g

)

P

8- -

fr ST SEE R VES POV P PARS TN e (NP

a1 55 155 6 S 505550100 8,58 B2

[Esta oracién expresa la Unidad Divina, que se recita luego de la oracién de
la manana vy del atardecer, posee numerosos méritos y segliin una narracién
auténtica, alcanza el nivel de Su Nombre Mas Grande. Contiene once frases y en
cada una de ellas estan presentes las buenas nuevas y un grado en la afirmacién de
la Unicidad de la Soberania de Allah, y un aspecto de la grandeza vy la perfeccién de
la Unidad Divina desde el punto de vista de Su Nombre Méas Grande. Haciendo
referencia a una explicacién exhaustiva de estas grandiosas y sublimes verdades ya
mencionadas en otras partes de Risale-i Nur, y en cumplimiento de una promesa,
escribiremos en esta ocasién un pequefio resumen a modo de indice en dos
Estaciones y una Introduccién. ]

Introduccién

Ten seguridad de que el objetivo méas elevado de la creacién y su
resultado méas importante es creer en Allah. La categoria més exaltada de la
humanidad y su grado mas elevado es conocer a Allah, que es parte de creer en
El. La felicidad més radiante v la recompensa méas dulce para los seres humanos
estan en el amor a Allah que implica conocer a Allah. Asimismo, el placer més
puro del espiritu humano y el deleite absoluto para el corazén humano es el
embelesamiento del espiritu que implica amar a Allah. Ciertamente, la felicidad
absoluta, el deleite puro, las dulces recompensas y los placeres librados de todo
inconveniente yacen en conocer y en amar a Allah; si no nada de esto existe.

Quien conoce y ama a Allah es propenso a recibir innumerables
recompensas, felicidad, luz y misterios. Mientras que quien no Lo conoce ni Lo
ama de verdad estd afligido espiritual y materialmente en miseria, dolor y
miedo interminables. Si un ser humano muy miserable e impotente fuera el
duefio del mundo, éste no valdria nada para él, ya que le pareceria que vive
una vida infructuosa dentro de la raza humana vagabunda en un mundo



210 CARTAS

espantoso que no tiene dueno ni protector. Todos podemos comprender qué
tan miserable serfa y qué tan desconcertada estarfa una persona dentro de la
raza humana en este sorprendente mundo efimero si no conociera a su Dueno,
si no descubriera a su Maestro. Pero si en verdad Lo descubre y Lo conoce,
buscara refugio en Su misericordia y confiard en Su poder. El mundo desolado
se convertird en un lugar de recreacién y placer, serd un lugar para negociar el

Mas Alla.
Primera Estacion

Cada una de las once frases de la oracién mencionada anteriormente
que afirma la Unidad Divina contiene albricias. Y en las albricias de cada una
radica una cura, y en cada cura se puede encontrar un placer espiritual.

Yy % -
LA PRIMERA FRASE: 44l Y| 4| Y

Esta frase contiene las siguientes albricias para el espiritu humano, sujeto
a un sinndmero de necesidades y a los innumerables ataques enemigos. Por un
lado, encuentra un lugar al que puede recurrir, una fuente de ayuda a través de
la cual se abre la puerta al tesoro de la misericordia que garantizara todas sus
necesidades. Mientras que, por otro lado, encuentra un punto de apoyo y de
fuerza, va que la frase le hace conocer a su Creador y Unico Objeto de
Adoracién, Quien posee un poder absoluto que lo protegerd del mal que le
causen sus enemigos; le muestra a su Maestro y Su dueno. Habiendo senalado
esto, la frase alivia al corazén de la total desolacién y al espiritu del dolor de la
tristeza, le garantiza alegria vy felicidad eterna.

- -

LA SEGUNDA FRASE: s>y

Esta frase anuncia las siguientes albricias, que son a la vez una cura y
una fuente de felicidad:

El corazén y el espiritu del ser humano, que estdn conectados a la
mayoria de los seres del Universo y llegan a estar abrumados en la miseria y

276 -

confusién por esta conexién, encuentran en la frase .2>-jun refugio y una

proteccién que los librara de toda confusién y desconcierto.

Es decir, es como si la frase 355 le estuviera diciendo al ser humano:

“Allah es Uno Solo. No te agotes recurriendo a otras cosas; no te rebajes ni te
sientas en deuda con ellas; no las halagues ni las adules humillandote a ti
mismo; no las sigas para complicarte mas; no les temas y sucumbas ante ellas
porque el Monarca del Universo es Uno y Unico, El tiene la llave de todas las
cosas, las riendas de todas las cosas estdn en Sus manos, todo se resuelve bajo
Su mandato. Si Lo encuentras, estaras a salvo de un sinfin de endeudamientos
y de innumerables temores”.



CARTA VEINTE 211

LA TERCERA FRASE: 4 &by, & Y

Tal como en Su Divinidad y en Su Soberania Allah no tiene coparticipes,
es el Unico v no puede ser muchos, asi también en Su dominacién, en Sus
acciones y en Su creacién Allah no tiene coparticipes. Algunas veces sucede que
un monarca es uno solo, sin tener coparticipes en su soberania, pero en lo que
respecta a sus asuntos, tiene oficiales que son sus coparticipes, ellos son los que
evitan que alguien llegue a él diciendo: “Recurran a nosotros”.

Sin embargo, Allah Todopoderoso, el Monarca que siempre ha existido y
siempre existird, no tiene coparticipes que compartan Su soberania, tal como no
necesita ni de coparticipes ni de ayudantes para ejercer Su dominacién. Si no
fuera por Su mandato y voluntad, por Su fuerza y poder, ni una sola cosa
podria interferir con otra. Todos pueden recurrir a El directamente. Ya que no
tiene coparticipes ni ayudantes, no se puede decir a alguien que busca a Allah:
“Esta prohibido, no puedes entrar en Su presencia”.

Esta frase, por consiguiente, entrega el siguiente mensaje de alegria al
espiritu humano: el espiritu humano que ha alcanzado la fe puede presentarse
con sus necesidades ante el Mas Bello y Glorioso, el Unico con poder y
perfeccién, el Dueno Que siempre ha existido y siempre existira de los tesoros
de la misericordia y de la felicidad sin obstaculos ni impedimentos, sin oposicién
ni interferencia, en el estado en que esté, por cualquier cosa que desee, en
cualquier momento y en cualquier lugar. Al encontrar Su misericordia y al
confiar en Su poder, obtendréa tranquilidad vy felicidad.

LA CUARTA FRASE: cALaJ| &

Esto quiere decir que El es el duefio absoluto de todo lo que existe. En
cuanto a ti, tG eres Suyo y trabajas en Su propiedad. Esta frase anuncia las
siguientes albricias alegres y sanadoras:

“iOh, ser humano! No creas que eres duefio de ti mismo, porque no
tienes el control sobre nada de lo que te concierne; tal carga seria demasiado
pesada. Tampoco eres capaz de protegerte a ti mismo, ni de evitar desastres, ni
de hacer todas aquellas cosas que debes hacer. En tal caso, no sufras dolor ni
tormento sin razén, ya que el dueno es Otro. iEl Dueno es Todopoderoso vy a la
vez es el Mas Misericordioso; confia en Su poder v no pongas en duda Su
misericordia! iDeja atras el dolor y sé feliz! iDesecha tus problemas y encuentra
la serenidad!”.

Y también dice: “El Universo que tG amas, al cual estds conectado, que
te aflige con sus confusiones y el cual no puedes corregir, es propiedad del
Todopoderoso y Mas Misericordioso. Entonces, entrégale la propiedad a su
Duefio, déjaselo a El. Atrae Su complacencia, no Su severidad. El es
Omnisciente y Misericordioso. El dispone libremente de Su propiedad vy la
administra como desea. Cuando tengas miedo, di lo que dijo Ibrahim Hakki:



212 CARTAS

“Veamos qué hace el Maestro; sea lo que sea que El haga, serd lo mejor”.
“iCuidalo bien y no intervengas!”.

LA QUINTA FRASE: Ae>dJl 4

Las adoraciones, los elogios y las aclamaciones pertenecen a Allah y son
propias de El. Es decir, Suyas son las recompensas que vienen de Sus tesoros.
Y en cuanto a esos tesoros, son interminables. Esta frase, por consiguiente, nos
da esta buena noticia:

“iOh, ser humano! No sufras ni te apenes cuando las bendiciones se
acaben porque el tesoro de la misericordia es interminable. No te concentres en
la naturaleza efimera de los placeres mundanales ni grites de dolor porque el
fruto de la recompensa es una misericordia inagotable. Ya que su arbol no
muere, cuando se termina la fruta, vuelve a nacer méas. Si eres agradecido, si
piensas que dentro del placer de las bendiciones en si mismas hay un favor
misericordioso cien veces méas placentero, entonces podras multiplicar el placer
cientos de veces mas que las bendiciones mismas.

“Dentro de una manzana que un monarca augusto te presenta hay un placer
superior al que brindan cien, o incluso mil manzanas porque es él quien te la ha
otorgado y te ha hecho experimentar el placer de un favor real. De la misma

manera, a través de la frase :3Jldla puerta a un placer espiritual mil veces més

dulce que las bendiciones mismas se abrira ante ti. Porque la intencién de esta
frase es ofrecer las gracias vy las alabanzas, es decir, es percibir el otorgamiento
de recompensas. Asi, también se trata de reconocer al Otorgador, es decir,
reflexionar sobre Quien otorga las recompensas, y finalmente es considerar el
favor de Su compasién y cémo continla permanentemente otorgando
recompensas’.

SEXTA FRASE: >0

Es decir, El es Quien da la vida. Es también Quien sustenta la vida y
permite que continde. Es también Quien otorga las necesidades de la vida. A El
le pertenecen los objetivos mas elevados de la vida y sus importantes
resultados. Y Suyo es el noventa y nueve por ciento de los frutos. Asi, esta frase
le grita al ser humano efimero e impotente, de tal modo que le da este anuncio
de felicidad:

“iOh, ser humano! No te compliques la vida cargando pesadas
responsabilidades sobre tus hombros. No pienses en lo efimero que es la vida ni
comiences a sufrir. No veles sélo por los mundanales frutos sin importancia, ni
te quejes de haber venido a este mundo. Ciertamente la méaquina de la vida en
el barco de tu ser le pertenece al Eterno v al Auto Subsistente, y es El Quien
provee todo lo que ésta necesita. Ademas, tu vida tiene muchos mas objetivos y
resultados que también le pertenecen a El.

”Y en cuanto a ti, tG sélo eres un timonel en el barco, asi que cumple con
tus tareas correctamente, y recibe el salario y disfruta. Piensa en cuan preciado



CARTA VEINTE 213

es el barco de la vida y cuan valiosos son sus beneficios; luego piensa cuan
Generoso y Misericordioso es el Dueno del barco. Entonces, regocijate, da
gracias y entiende que cuando cumples con tu deber correctamente, todos los
resultados que produce el barco, serén transferidos de alguna forma al registro
de tus acciones, vy ellos te aseguraran una vida inmortal, te otorgaran la Vida
Eterna”.

LA SEPTIMA FRASE: Ccoas 3

Es decir, Allah es Quien causa la muerte. El te libera de las obligaciones
de la vida, cambia tu morada de este mundo transitorio, y te libera de realizar
labores de servicio. Es decir, Allah te lleva de una vida pasajera a una inmortal.
Esta frase, entonces, exclama lo siguiente a los efimeros seres humanos:

“iAqui tienes una buena noticia! La muerte no es la destruccién, ni la
nada, ni la aniquilacién; no es el cese ni la extincién; no es la separacién eterna,
ni la inexistencia, ni un evento fortuito; no es una obliteracién anénima, sino
que el Sabio Hacedor Misericordioso es Quien da por cumplidas tus tareas. Es
un cambio de morada, un envio a la dicha eterna, tu verdadero hogar. Es la
puerta que te une al Reino Intermedio, donde te encontraras con el noventa y
nueve por ciento de tus amigos”.

R

w8 -

LA OCTAVA FRASE: (& gas Y > 52

Es decir que el Poseedor de una belleza, perfecciéon y generosidad que
son infinitamente superiores a la belleza, perfeccién y generosidad que se
encuentran en todas los seres del Universo, que despierta el amor, y es un
Objeto Eterno de adoracién, un Amor para siempre, una simple manifestacién
de cuya belleza es suficiente para reemplazar todos los demés amores, tiene una
vida que siempre ha perdurado y siempre perdurara, una vida libre de todo
rastro efimero de cese, y exento de toda falla, defecto o imperfeccién. Entonces,
esta frase proclama a los seres humanos, a todos los seres conscientes y a toda
la gente llena de amor y de entusiasmo:

“iHe aqui una buena noticia para ti! Existe un Amor Eterno Quien te
curara y cuidara de las heridas que te causan separarte de tus seres queridos.
Ya que El existe y no muere, cualquier cosa que pase, no debes inquietarte por
ellos. Ademas, la belleza y la generosidad, la virtud y la perfeccién en ellos, por
lo que td los amas, es tan solo la sombra de las méas pélidas de las sombras
atravesadas por muchos velos de la manifestacién de la belleza eterna de Allah,
amado por siempre. No sufras cuando desaparecen, ya que ellos son como
espejos. El cambio de espejos renueva y embellece la manifestacién del
resplandor del Mas Bello. Porque El existe, es que todo existe”.



214 CARTAS

LA NOVENA FRASE: "5l s U

Toda buena accién que realices es anotada en Su registro. Allah graba
cada obra de bien que hagas. Entonces, esta frase exclama la siguiente buena
noticia a toda la humanidad:

“iOh, seres desdichados! Cuando vayas camino a la tumba, no grites
desesperado: ‘iAy de mi! Todo lo que tenemos se ha destruido, todos nuestros
esfuerzos han sido en vano; hemos abandonado esta tierra hermosa y vasta
para entrar en esta tumba estrecha’, porque todo lo tuyo esté preservado, todos
tus actos estdn escritos, cada servicio que hayas prestado esta registrado. El
Glorioso en Cuyas manos esta todo lo bueno y Quien puede realizar todo lo
bueno, te recompensara por tu servicio al llevarte con El. Te mantendréa sélo
temporalmente bajo a tierra. Luego, te hard comparecer ante Su presencia.
iQué felicidad para aquellos de ustedes que hayan completado sus servicios y
sus obligaciones! iTu trabajo ha terminado y recibiras alivio y misericordia! iTu
servicio y tu esfuerzo han terminado y es hora de recibir tu salario!

“Ciertamente el Glorioso y Todopoderoso preserva las semillas y los
granos, que son las paginas del registro de los actos de la primavera pasada y
los depésitos de servicios, y los preserva para publicarlos en la primavera
siguiente de modo brillante, por cierto, de un modo cien veces méas abundante
que el original. De la misma manera, Allah preserva los resultados de tu vida y
te recompensara por tus servicios abundantemente”.

LA DECIMAFRASE: "5 ¢ 5 IS J& 325

Es decir, Allah es Uno y Unico, tiene poder sobre todas las cosas. Nada
es dificil para El. Crear la primavera le es tan facil como crear una flor, y El crea
el Paraiso con la misma facilidad que crea la primavera. Los innumerables
elementos que El crea constantemente cada dia, cada afo, cada siglo, son
testigos con un sinfin de lenguas que expresan el poder ilimitado de Allah. Asi,
esta frase trae albricias:

“iOh, ser humano! El servicio que has ofrecido y los actos de adoracién
que has realizado no son en vano. Un reinado de recompensa, una morada de
felicidad, han sido preparados para ti. Un Paraiso Eterno te esta esperando en
lugar de tu mundo efimero. Ten fe y confianza en la promesa del Creador
Glorioso a Quien conoces v a Quien adoras, porque El nunca rompe Sus
promesas. No existe absolutamente ninguna deficiencia en Su poder, la
impotencia no puede interferir en Su trabajo. Tal como crea tu pequeno jardin,
tiene el poder de crear un Paraiso para ti, y asi lo ha hecho y te lo ha
prometido. Y porque te ha prometido el Paraiso, por supuesto que te admitira
en él.

“Ya que podemos observar que cada ano Allah junta y dispersa
trescientos mil especies de plantas y animales sobre la faz de la tierra con
perfecto orden y equilibrio, con perfecta facilidad y rapidez, ciertamente El,
Todopoderoso y Glorioso, es capaz de cumplir Su promesa. Y por ser



CARTA VEINTE 215

Todopoderoso, crea ejemplos de la resurreccién y del Paraiso de mil maneras
ano tras ano.

“Y como prometié la felicidad eterna en todos Sus Libros revelados, El
anuncia albricias del Paraiso; y como todas Sus acciones y obras son realizadas
con veracidad y seriedad; y como a través del testimonio de todas sus obras de
arte, todas las perfecciones sefialan y dan testimonio de Su infinita perfeccién,
sin ninglin tipo de defecto o falta; y como romper promesas, mentir, ser falso y
decepcionar son cualidades horrendas ademas de ser defectos y fallas; entonces
con seguridad podemos afirmar que el Todopoderoso, el Glorioso, el
Omnisciente, el Perfecto, el Mas Misericordioso, el Mas Bello cumplird su
promesa: El abrira la puerta de la felicidad eterna; El te admitira en el Paraiso,
ioh, creyente!, que fue el hogar original de Adan, tu antepasado”.

LA UNDECIMA FRASE: ezl &l

Es decir, los seres humanos son enviados a este mundo, que es el terreno
de pruebas y exdmenes, con las tareas importantes de negociar y actuar como
oficiales. Cuando han terminado de negociar, de cumplir con sus tareas y de
completar su servicio, volveran a encontrarse con Allah, el Maestro Generoso y
Creador Glorioso, que los envié en primer lugar. Al dejar esta morada efimera,
ellos seran honrados y elevados a la grandiosa presencia de la morada
permanente. Eso significa que luego de haber sido librado de la turbulencia de
las causas y de los oscuros velos de los intermediarios, ellos se encontraran con
su Creador, el Unico merecedor de adoracién, el Sustentador, el Sefior v
Duerno, y Lo conocera directamente. Asi, esta frase proclama la siguiente buena
noticia, que es mas grande que todas las demas:

“iOh, ser humano! ¢Sabes adénde estds yendo y hacia dénde estés
siendo empujado? Como dice al final de la Palabra Numero Treinta y Tres, mil
anos de una vida feliz en este mundo no se comparan con una hora de la vida
en el Paraiso. Y mil afios de vida en el Paraiso no se comparan con una hora
de contemplar la belleza pura del Méas Bello y Glorioso. Estards a merced de Su
Misericordia y en Su presencia.

“El encanto y la belleza presente de todos los seres de este mundo y de
aquellos amores metaféricos con los que ti estas tan aferrado y obsesionado y
que tanto deseas, no son méas que sombras de las manifestaciones de Su belleza
y del encanto de Sus Nombres; y todo el Paraiso, con todas sus sutiles
maravillas, una simple manifestacién de Su Misericordia; y todo lo que es
deseable, amable, encantador y cautivador, no es mas que un destello de amor
del Eterno Amor Digno de Adoracién. Y tG compareceras ante Su presencia.
Eres convocado al Paraiso que es un lugar de festin eterno. Por eso, no debes
entrar a la tumba llorando, sino con una sonrisa expectante”.

La frase anuncia esta otra buena noticia: “iOh, ser humano! No te
inquietes al imaginar que vas hacia la extincién, la inexistencia, la nada, la
oscuridad, el olvido, la decadencia, y la disolucién, v que te ahogaras en la



216 CARTAS

multiplicidad. No irés a la extincién, sino a la permanencia. No seras arrojado a
la inexistencia, sino a la existencia eterna. No entraras a la oscuridad, sino al
mundo de la luz. Y estards retornando a tu verdadero dueno, al asiento del
Monarca Eterno. No te ahogaras en la multiplicidad, sino que reposaras en el
ambito de la Unidad. No estas destinado a la separacién, sino a la unién”.

sk ok



Segunda Estacion

[La Segunda Estacién demuestra la Unidad Divina al nivel del Nombre Mas
Grande de forma resumida.]

Yy % -
LA PRIMERA FRASE: 44! Y| | Y

En esta frase hay una afirmacién de la Unidad de la Divinidad y del
Verdadero Objeto de Adoracién. Una prueba extremadamente poderosa de este
nivel es como sigue:

Una actividad muy ordenada es evidente sobre la faz del universo, en
especial sobre la pagina de la Tierra. Y observamos alli una creatividad muy
sabia. Y vemos con visién de certeza una revelacién muy sistemética; es decir,
la apertura y el darle un diseno y una forma apropiada a todo. Ademaés, vemos
a una munificencia y una abundancia muy compasivas, generosas Yy
misericordiosas. Ya que esto es asi, este estado y esta situacién necesariamente
demuestra, por cierto provoca tomar conciencia de ello, la existencia necesaria
y la Unidad de un Creador Activo, Que Abre, Poseedor Munificente de Gloria.

Por cierto, la desaparicién constante y la renovacién de los seres
muestra que aquellos seres son las manifestaciones de los sagrados Nombres de
un Creador Todopoderoso y son las sombras de las luces de Sus Nombres; que
son las obras de arte que resultan de Sus actos y los bordados y péaginas
inscritas por el poder vy la pluma del Decreto Divino;, que son espejos que
reflejan la belleza de Su perfeccién.

Tal como el Dueno del universo muestra esta poderosa verdad y este
nivel exaltado en la afirmacién de Su Unidad con todas las escrituras y libros
sagrados que El ha revelado, asi también toda la gente veraz y los miembros
perfeccionados de la raza humana han mostrado este mismo nivel a través de
todas sus investigaciones y descubrimientos. El universo también sefiala a este
mismo nivel al atestiguar incesantemente los milagros de arte, las maravillas de
poder y las tesorerias de riqueza que muestra, a pesar de su impotencia y
pobreza. Es decir, las escrituras y libros del Testigo Eterno ylas investigaciones y
revelaciones de la gente de testimonio y los estados ordenados y sabios y las
funciones del Mundo Manifiesto estdn unidos en su acuerdo en este nivel de la
afirmacién de la Unidad Divina.

Quienes no aceptan al Unico de Unidad, entonces, deben aceptar a
innumerables dioses o bien, como los sofistas tontos, negar tanto su propia
existencia como la del universo.

LA SEGUNDA FRASE: o> 3

Esta frase demuestra un nivel explicito de la afirmacién de la Unidad
Divina. Aludiremos una poderosa evidencia que prueba este nivel de maxima
manera as:



218 CARTAS

Cuando abrimos nuestros ojos, cuando el universo apresura nuestra
mirada hacia su faz, lo primero que nos llama la atencién es un orden universal
y perfecto; vemos que hay un equilibrio abarcativo y sensible; todo existe
dentro de un orden preciso, un equilibrio y una medida delicada.

Cuando miramos un poco mas cuidadosamente, un orden continuo y
un equilibro nos golpea en los ojos. Es decir, alguien esta cambiando el orden
dentro de la regularidad y esta renovando el equilibrio medidamente. Todo es
un modelo y esta vestido con muchas formas bien ordenadas y equilibradas.

Cuando lo estudiamos incluso méas de cerca, aparecen una sabiduria y
una justicia detras del orden y el equilibrio. Se considera un propésito y un
beneficio, se sigue una verdad, una utilidad en el movimiento de todo.

Cuando lo estudiamos con atn mas atencién, lo que atrae la mirada de
nuestra conciencia es la demostracién de un poder dentro de una actividad
extremadamente sabia y la manifestacién de un conocimiento muy abarcativo
que abarca a todas las cosas junto con todos sus atributos.

Es decir, este orden y equilibrio que estdn en todos los seres nos
muestra claramente un orden y un equilibrio universal y ese orden y equilibrio
nos muestra una sabiduria y una justicia universal; y esa sabiduria y justicia a su
vez nos muestra un poder y conocimiento. Es decir, es evidente que detras de
aquellos velos hay Un Poderoso sobre todas las cosas Que tiene Conocimiento
de todas las cosas.

Ademas, vemos el comienzo y el final de todas las cosas y vemos, en
especial en los seres vivos, que sus comienzos, origenes y raices son tales que es
como si sus semillas contuvieran todos los sistemas y miembros de aquellos
seres, cada una en forma de una hoja de instruccién y horario. Y nuevamente,
sus frutos y resultados son tales que los significados de aquellos seres vivos
estan filtrados vy concentrados en ellas; les legan sus historias de vida a ellas. Es
como si sus semillas fueran colecciones de los principios segin los cuales son
creados y sus frutos y resultados, un tipo de indice de las reglas de su creacion.
Luego miramos las fases externas e internas de aquellos seres vivos: la
disposicion de un poder absolutamente sabio y el disefio y orden de una
voluntad absolutamente efectiva son evidentes. Es decir, una fuerza y un poder
crean; una orden y voluntad los vestird con una forma.

Asi, cuando estudiamos a todos los seres cuidadosamente, observamos
que sus comienzos son hojas de instruccién preparadas por Quien Posee
Conocimiento y que sus finales son planes y manifiestos de un Creador; que sus
fases externas son vestidos proporcionales de arte con habilidad y belleza
disennados por Quien Elige y Desea v sus fases internas son maquinas muy bien
disenadas del Todopoderoso.

Esta situacién, entonces, necesaria y evidentemente proclama que en
ningin momento y en ningln lugar, absolutamente nada puede estar fuera del
puno de la disposicién de un solo Creador Glorioso. Cada cosa y todas las
cosas, junto con todos sus atributos, estan organizados y dirigidos dentro del
puno de la disposicion de un Todopoderoso Poseedor de Voluntad; son
embellecidos por la orden y la gracia de un Misericordioso y Compasivo; y son
embellecidos con el adorno de un Benefactor Amoroso.




CARTA VEINTE 219

Por cierto, para cualquiera que es inteligente y tiene ojos en su cabeza,
el orden y el equilibrio, la regularidad y el adorno que hay en el universo y en
los seres dentro de él demuestran, al nivel de Unidad, a Quien es Uno, Solo,
Solitario, Unico, Todopoderoso, Poseedor de Voluntad, Omnisapiente y
Omnisciente.

No cabe duda, hay una unidad en todo vy, en cuanto a la unidad, ésta
senala a uno. Por ejemplo, todo el mundo se ilumina con una ldmpara, el sol;
en cuyo caso, el Duefio del mundo es Uno. Y, por ejemplo, todos los seres
vivos de la tierra se sirven del aire, del fuego y del agua, que son los mismos. Ya
que esto es asi, Quien los emplea y los subyuga para nosotros es también Uno.

LA TERCERAFRASE: &) ¢y, 5 Y

Ya que la Primera Estacién de la Palabra Treinta v Dos ha demostrado
esta frase de una manera muy convincente y brillante, los referimos a ella. No
se puede dilucidar con maés claridad que ella; no hay necesidad de mayor
explicacién que ella. Y no se puede explicar.

LA CUARTA FRASE: )l

Es decir, cada ser desde la faz de la tierra hasta el Trono Divino, desde
el suelo hasta las Pléyades, desde las particulas hasta los cuerpos celestes, todo
por toda la eternidad, los cielos y la Tierra, este mundo y el Mas All4, pertenece
a El. Suyo es el nivel mas elevado de propiedad en forma de la afirmacién mas
grande de la Unidad Divina. Una prueba poderosa de este nivel tan elevado de
propiedad en forma de la afirmacién més grande de la Unidad Divina fue
impartida a la mente de este impotente en arabe en el tiempo delicado y bajo
circunstancias placenteras. Por esa memoria placentera, anotaremos esas frases
en arabe y luego escribiremos sus significados:

5505 G gian® el g 5 K TG 205 5Y S
L 355 kg a3l ™ Fomnis o520 I ARI0L ™ 0,066 4G

- 2

Y OATAR GNPl W1 P O Rl A WSS TRV Tk

-
P -

15 38506 % Gllas Ealg e 3 Ak * Glis &gl 23

J/G//f . ~ 0 * s 7 0 w/ /, ”~ 0 7 //9



220 CARTAS
o T X A RTINS TS I S8 -3
Jﬂ\u.e.:\\:u.ee\.&w B v SN PNV PEVO TRV EE N VY

L2V G aladl 1 33 * 15315

Primera Seccién: C:”:,.:..Q‘ :JL:J‘ S| 5Es decir, el macrocosmos,

llamado el universo, y el microcosmos, que es su espécimen de miniatura
llamada el ser humano, senalan las evidencias de la Unidad Divina, tanto
dentro del ser humano mismo como fuera de él, que estan escritas con las
plumas del Poder Divino y del Decreto Divino.

Hay dentro del ser humano la muestra, en una escala muy pequena, del
arte ordenado que esté en el universo. Y tal como el arte que esta en la esfera
vasta atestigua al Unico Creador, asi también el arte microscépico que esté en
una escala diminuta en el ser humano senala al Creador y demuestra Su
Unidad. Ademas, como el ser humano es una misiva significativa inscrita por su
Sustentador v una oda bien compuesta escrita por el Decreto Divino, asi
también el universo es una oda bien compuesta del Decreto Divino escrito por
la misma pluma pero en gran escala.

¢Es acaso posible que algo mas que el Unico de Unidad pudiera tener
una mano que ponga la marca de singularidad en los rostros de los seres
humanos, que, a pesar de parecerse entre si, todos tienen sus marcas distintivas;
y tener una mano que establezca el sello de Unidad sobre el universo, todos
cuyos seres cooperan, se ayudan y se apoyan entre si? ¢Podria algo interferir en
esto?

“v " S~ 0
Segunda Seccién: d‘.’_“.ﬂ :5\..:..:! Tiene este significado: El

Omnisciente Creador cre6 el macrocosmos de una manera tan Unica vy
maravillosa, inscribiendo en él los signos de Su grandeza, que El lo transformé
en una mezquita poderosa. Y El creo al ser humano de esta manera: dandole
intelecto y haciéndolo prosternarse maravillado por él ante esos milagros de Su
arte y Su maravilloso poder, El lo hizo leer los signos de Su grandeza. Asi,
preparandolo para la adoracién, El lo cre6 como un siervo que se prosterna en
esa mezquita poderosa.

¢Es acaso posible que el verdadero objeto de adoracién de aquellos
fieles que se prosternan en esta mezquita poderosa pudiera ser otro mas que el
Creador, el Unico de Unidad y Unicidad?

T 33~
Tercera Seccién: C:”.’_“.U 45[..:.:‘/ Tiene este significado: el Senor
Glorioso de Toda Soberania creé al macrocosmos y en particular la faz de la

tierra, de modo tal que es como circulos infinitos uno dentro otro. Cada esfera
es como un campo donde, minuto tras minuto, estacién tras estacién, siglo tras



CARTA VEINTE 221

siglo, El siembra y cosecha los cultivos. El administra continuamente Su
propiedad haciéndola trabajar.

El ha convertido al mundo de las particulas, la esfera méas grande, en un
campo. Con Su poder y con Su sabiduria, El siembra cultivos incesantemente
en él a lo largo del universo y los cosecha. El los despacha del Mundo
Manifiesto hacia el Mundo de lo Oculto; de la esfera de poder a la esfera del
conocimiento.

Después El ha hecho de la faz de la tierra, que es una esfera mediana,
un lugar de cultivo de exactamente la misma manera, donde estacién tras
estacion, El planta mundos y especies v los cosecha. Sus cultivos inmateriales
también los manda a los mundos inmateriales, a los Mundos de lo Oculto, al
Mas Alla y al Mundo de la Similitudes.

A un jardin, también, que es una esfera pequeia, El lo llena cientos y
miles de veces con poder y lo vacia con sabidurfa. Y desde incluso la esfera méas
pequeifia que es un ser vivo, un arbol o un ser humano, por ejemplo, El cosecha
los cultivos que son cien veces mayores que el ser en si mismo. Es decir, el
Senor Glorioso de Toda Soberania crea todas las cosas, grandes y pequenas,
universales y particulares, como un modelo y los viste de cientos de maneras
con los tejidos de Su arte, que son bordados con inscripciones que se renuevan
constantemente; El muestra las manifestaciones de Sus Nombres, los milagros
de Su poder. El ha creado todo en Su propiedad como una pagina; El escribe
cartas significativas de cientos de maneras en cada pagina; El muestra los signos
de Su sabiduria v El invita a los seres inteligentes a leerlos.

Junto con traer al macrocosmos a la existencia en forma de propiedad
cultivada, El ha creado al ser humano y le ha dado tales herramientas y
habilidades, sentidos, sentimientos y, especialmente, un alma tal, tales deseos,
necesidades, apetitos, codicias vy reclamos que en esa propiedad extensiva El lo
hizo como un ser con duefio y necesitado de toda la propiedad.

¢Es acaso posible que algo méas que el Senor Glorioso de Toda
Soberania Quien hace todo, desde el vasto mundo de las particulas hasta una
mosca, como un campo y una propiedad cultivada y hace del ser humano
insignificante un espectador, un inspector, un timén, un comerciante, un
heraldo, un fiel y un siervo en esa vasta propiedad y lo toma como un huésped
honrado y un destinatario amado de Si mismo; podria algo excepto El tener
disposicién sobre la propiedad y ser el senor sobre el siervo que tiene dueno?

38 -0 ~

Cuarta Seccién: d‘.’.“: u" 4= Su significado es este: el arte del

Creador Glorioso en el macrocosmos es tan significativo que, debido a que se
manifiesta en forma de libro, asi haciendo al universo como un gran libro, el
intelecto humano ha extraido la biblioteca de la verdadera ciencia y la filosofia
de él y ha escrito la biblioteca segln él. Y ese libro de sabiduria esta ligado a la
realidad y arroja asistencia de la realidad a tal punto que se ha proclamado en
forma del Sabio Coran, que es una copia de ese enorme libro manifiesto.



222 CARTAS

Ademas, tal como Su arte en el universo estd en forma de un libro,
describiendo su perfecto orden, asi también como El colorea y el bordado de Su
sabidurfa en el ser humano ha abierto la flor del discurso. Es decir, el arte es tan
significativo, sensible y bello que ha hecho que los componentes de la maquina
animada hablen como si fueran graméfonos. Mientras que el arte le ha dado al
ser humano un color Divino en la ‘més justa de las formas’ que la flor del
discurso y la expresién, que es inmaterial, de lo oculto y viva, se ha abierto en
su cabeza material, corpérea y sélida. Y ha equipado la habilidad del discurso y
la expresién, que se ubica en la cabeza del ser humano, que tan exaltadas
herramientas y habilidades que lo ha hecho desarrollar y progresar hasta un
nivel en que el ser humano se convierte en el destinatario del Monarca Eterno.
Es decir, el color Divino de la naturaleza esencial del ser humano ha abierto la
flor del discurso Divino.

¢Es acaso posible que otro méas que el Unico de Unidad pudiera
interferir en el disefio de ese arte en los seres, que es en forma de un libro y en
esos colores del ser humano por los que alcanza la estacién del habla y el
discurso? iAllah no lo permita!

38,03

Quinta Seccién: Ci”.’.“: u" 43y Tiene este significado: el poder

Divino en el macrocosmos muestra la majestuosidad de Su soberania, mientras
que la misericordia divina expone Sus bendiciones en el ser humano, que es el
microcosmos. Es decir, el poder del Creador, al nivel de grandeza y Gloria, crea
el universo en forma de un palacio tan magnificente que su sol es una luz
eléctrica poderosa, su luna, una lAmpara y sus estrellas, velas, frutos dorados y
luces esparcidos. Mientras la faz de la tierra es una mesa servida, un campo
para arar, un jardin, una alfombra; y sus montanas, cada una un almacén, un
mastil, un fuerte; v asi sucesivamente.

Por un lado, El muestra la majestuosidad de Su soberania de manera
brillante, en una vasta escala, al convertir a todas las cosas en las necesidades
del enorme palacio; y por el otro, Su misericordia al nivel de Belleza otorga
sobre todas los seres con espiritus e incluso sobre los seres vivos diminutos, las
variedades diferentes de sus bendiciones, ordenando sus seres con estos. El los
adorna desde la cabeza a los pies con estas bendiciones, embelleciéndolos con
benevolencia y generosidad. El ha contrapuesto la Belleza de Su misericordia a
esa majestuosidad Gloriosa, con esas lenguas microscépicas a esa lengua vasta.

Es decir, mientras los enormes cuerpos celestes como el sol y la
constelacién estan diciendo con la lengua de la majestuosidad: “iOh, Glorioso!
iOh, Poderoso! iOh, Augusto!”, esos seres vivos diminutos, como las moscas y
los peces, estan declarando con la lengua de la misericordia: “iOh, Bello! iOh,
Compasivo! iOh, Generoso!”, estdn agregando sus canciones suaves a esa gran
orquesta, endulzandola.

¢Es acaso posible que otro que no sea el Glorioso de Belleza y el Bello
de Gloria pudiese formar parte de la creacién del macrocosmos y microcosmos?
iAllah no lo permita!



CARTA VEINTE 223

.38 - 0

Sexta Seccién: C:”.’_“: (s> «tai>= Su significado es este: tal como

la majestuosidad de la soberania, que se manifiesta en la totalidad del universo,
prueba y muestra la Unidad Divina, asi también la bendicién Divina, que le
otorga a los miembros de los seres vivos sus provisiones habituales, prueba y
muestra la Unicidad Divina.

En cuanto a la Unidad, es decir que todos los seres pertenecen a Uno y
miran hacia Uno y son la creacién de Uno. Mientras que por Unicidad se
entiende que la mayoria de los Nombres del Creador de todas las cosas se
manifiestan en todos los seres. Por ejemplo, la luz del sol se puede ver como
analoga a la Unidad porque abarca toda la faz de la tierra mientras que el
hecho de que su luz y calor, los siete colores en su luz y algin tipo de sombra de
él se encuentren en todos los objetos transparentes y gotas de agua, la hace
andloga a la Unicidad. Y el hecho de que la mayoria de los Nombres del
Creador se manifiestan en cada una de las cosas, especialmente en cada ser
vivo y, sobre todo, en el ser humano, sefiala la Unicidad.

Asi, esta seccién indica que la majestuosidad de la soberania Divina,
que tiene disposicién sobre el universo, hace al enorme sol como un siervo, una
lampara vy una estufa para los seres vivos sobre la faz de la tierra; y hace de la
tierra poderosa una cuna, una hosteria y un lugar de comercio para ellos; y del
fuego, un cocinero y un amigo presente en todas partes; v de las nubes,
coladores y nodrizas; v de las montanas, depésitos y tesorerias; y del aire, un
ventilador para los seres vivos para inhalar y exhalar; y del agua, una nodriza
que amamanta a los nuevos llegados a la vida v un vendedor de bebidas dulces
que provee a los animales con el agua de vida; esta soberanfa Divina muestra la
Unidad Divina de una manera muy licida.

Por cierto, ¢quién otro sino el Unico Creador podria subyugar al sol
para que sea un siervo para los habitantes de la tierra? ¢Y quién otro sino el
Unico de Unidad podria tomar al viento en Sus manos asignandole tantas
tareas y empleandolo como un siervo rapido y agil sobre la faz de la tierra? &Y
quién otro sino en Unico de Unidad se animaria a hacer del fuego un cocinero y
hacer que una llama diminuta del tamano de la cabeza de un fésforo consuma
miles de toneladas de bienes? Y asi sucesivamente. Cada una de las cosas, cada
uno de los elementos, cada uno de los cuerpos celestes, sefiala al Glorioso
Unico de Unidad en el nivel de majestuosidad de la soberania.

Asi, tal como la Unidad Divina es evidente en el punto de Gloria y
majestuosidad, asi también la bendicién y la munificencia proclaman la
Unicidad Divina al punto de Belleza y misericordia. Esto es porque, dentro de
este arte abarcativo, existen en los seres vivos y especialmente en el ser humano
facultades y habilidades con las que comprender, aceptar y desear infinitas
variedades de bendiciones y que reflejan todos los Nombres Divinos
manifestados en todo el universo. Simplemente, como un punto de
concentracién, el ser humano muestra todos los Bellos Nombres al mismo



224 CARTAS

tiempo por medio del espejo de su esencia y, a través de él, proclama la
Unicidad de Allah.

Séptima Seccién: |Aa u" sl f‘};YB JQ‘ u" A u" e

fl:a}«YB ).:.od‘ u:’ Su significado es este: tal como el Creador Glorioso

tiene una marca poderosa sobre el macrocosmos como un todo, asi también El
ha puesto una marca de Unidad sobre cada una se sus partes y especies. Y, tal
como El ha establecido el sello de Unidad sobre el rostro y el cuerpo de cada
ser humano, el microcosmos, asi también sobre cada uno de sus miembros hay
un sello de Su Unidad.

Por cierto, ese Todopoderoso de Gloria ha ubicado sobre todo, sobre
los universales y sobre los particulares, sobre las estrellas y sobre las particulas,
una marca de Unidad que da testimonio de El. Sobre cada uno, El ha
establecido un sello de Unidad que Lo senala. Ya que esta verdad poderosa ha
sido aclarada y demostrada de manera muy brillante y decisiva en la Palabra
Veintidés, la Palabra Treinta v Dos y en las Treinta y Tres Ventanas de la Carta
Treinta y Tres, los referimos a ellas v acortamos la discusién para concluirla
aqui.

LA QUINTA FRASE: o> ) 5

Ya que las perfecciones que se encuentran en todos los seres que son la
causa de elogios y glorificaciones son Suyas, también las alabanzas le
pertenecen a El. Los elogios vy las loas, de quien sea a quien sea que hayan
venido y que vengan, por toda la eternidad, todo Le pertenece. Porque la
bendicién, la munificencia, la perfeccién y la belleza, que son causas de elogios,
y todas las cosas, que son el medio para alabar, son Suyas. Por cierto, como lo
indican las aleyas del Coradn, una adoracién, una glorificacién, una
prosternacién, una suplica, una alabanza y un elogio; vienen de todos los seres,
elevandose incesantemente a la Corte Divina. La siguiente es una prueba
abarcativa que establece esta verdad afirmando la Unidad Divina.

Cuando observamos el universo, nos parece en forma de un parque
establecido con jardines, su techo dorado con estrellas elevadas, su suelo
habitado por seres ornamentados. Cuando lo vemos asi, vemos que los cuerpos
celestes ordenados, luminosos y elevados y los seres terrestres que tienen un
propdsito v estdn ornamentados en este parque estan todos diciendo, cada uno
con su lengua particular: “Somos los milagros de poder de un Todopoderoso de
Gloria; atestiguamos la Unidad de un Creador Omnisciente v un Hacedor
Todopoderoso”.

Luego observamos el globo terrdqueo dentro del parque del universo y
lo vemos en forma de un jardin en el que se han dispuesto cientos de miles de
variedades de plantas multicolores y bellamente adornadas que florecen y, a
través del cual cientos de miles de especies diferentes de animales se han



CARTA VEINTE 225

esparcido. Y en este jardin de la tierra, todas estas plantas adornadas y estos
animales decorados proclaman a través de sus formas bien ordenadas y disefos
equilibrados: “Cada uno de nosotros es un milagro, una maravilla de arte,
creado por un Unico Creador Omnisciente y cada uno de nosotros es un
heraldo, un testigo de Su Unidad”.

Ademas, observando los arboles del jardin, vemos los frutos y las flores
de varias formas que se han creado a sabiendas, con sabiduria, generosidad,
sutileza y belleza en un nivel absoluto. Y todos estan proclamando con una
lengua: “Somos los regalos milagrosos de un Compasivo de Belleza, un
Misericordioso de Perfeccién; somos otorgamientos maravillosos”.

Y entonces, los cuerpos celestes y los seres en el parque del universo,
las plantas y los animales en el jardin de la tierra y las flores y los frutos de sus
arboles y plantas, atestiguan y proclaman con una voz infinitamente resonante:
“Nuestro Creador y Disenador, el Todopoderoso de Belleza, el Inigualable
Omnisciente, el Generoso Otorgador de Favores, Quien nos otorgé como
regalos es poderoso sobre todas las cosas. Nada es dificil para El. Nada estéa
fuera de la esfera de Su poder. En relacién a Su poder, las particulas y las
estrellas son iguales. Un universal es tan simple como un particular, mientras
que un particular es tan valioso como un universal. Lo mas grande es tan facil
como lo méas pequeno en relacién a Su poder y lo pequeio esta tan lleno de
arte como lo grande; por cierto, en cuanto al arte respecta, algo pequeno es
mas grande que lo grande.

“Todas las ocurrencias del pasado, que son maravillas de Su poder,
atestiguan que el Absolutamente Poderoso también es poderoso sobre las
maravillas del futuro y sus contingencias. Como quien hizo surgir el ayer hara
surgir el manana, el Todopoderoso Que cre6 el pasado también creara el
futuro. El Omnisciente Creador Que hizo este mundo, también haré el Mas Alla.

“Por cierto, el Gnico que verdaderamente merece adoracién es el
Todopoderoso de Gloria; quien merece alabanzas es nuevamente El. Como la
adoracién es exclusivamente Suya, asi también las alabanzas vy las loas son solo
Suyas”.

¢Es acaso posible que un Omnisciente Creador Que creara los cielos y
la tierra dejara sin un propésito en los seres humanos, que son el resultado mas
importante de los cielos y de la tierra y el fruto més perfecto del universo? ¢Es
acaso posible que El se los confiriera a las causas y la casualidad, que El
transformara Su sabiduria evidente en inutilidad? iAllah no lo permita! ¢Y es
acaso posible que Quien es Omnisciente y Omnisapiente, habiendo planeado y
luego formado un arbol, dandole una gran importancia y habiéndolo
administrado y sustentado con la mayor de las sabidurias, ignorara sus frutos,
que son su objetivo y propésito? ¢Es acaso posible que El no les diera mayor
importancia; que los dejara en manos de ladrones o a pudrirse esparcidos por el
suelo? Por supuesto, no podria ser que El los ignorara o no les diera ninguna
importancia. Es por el fruto que se le da importancia al arbol.

El ser inteligente de la universidad, en consecuencia, y su fruto mas
perfecto, su resultado y objetivo es el ser humano. ¢Es acaso posible que el




226 CARTAS

Creador Omnisciente del universo les diera a otros las alabanzas y la adoracién,
el agradecimiento y el amor, que son los frutos de aquellos frutos inteligentes y
concientes, asi haciendo que Su sabiduria evidente se anule, que Su poder
absoluto se transforme en impotencia y que Su conocimiento abarcativo se
convierta en ignorancia? iAllah no lo permita, cien mil veces no!

Ya que los seres inteligentes son los ejes centrales de los objetivos
Divinos del palacio del universo v el ser humano es el mas eminente de los
seres inteligentes, ées acaso posible que el agradecimiento y la adoracién que él
ofrece en respuesta a las bendiciones que recibe fueran para otro que no sea el
Creador del palacio del universo y que el Creador Glorioso permitiera que el
agradecimiento v la adoracién que Le corresponden a El y que son el objetivo
dltimo de la creacién del ser humano vayan a otro?

Ademas, ¢es acaso posible que El se hiciera amar por los seres
inteligentes a través de las variedades interminables de Sus bendiciones y que El
se diera a conocer a través de innumerables milagros de Su arte, y luego, sin
darles importancia, abandonara a las causas y a la Naturaleza sus
agradecimientos y adoraciones, sus alabanzas y su amor, su reconocimiento y
gratitud? ¢Es acaso posible que El hiciera que Su absoluta sabidurfa se negara y
que la soberania de Su divinidad se anulara? iAllah no lo permita! iCien mil
veces no!

¢Es acaso posible que quien no puede crear una primavera ni puede
crear todos los frutos ni puede crear todas las manzanas de la tierra, cuya marca
es la misma, pudiera crear una manzana, que es un espécimen en miniatura de
todos ellos y darselo a alguien para comer como una bendicién? ¢Es acaso
posible que reclamara agradecimiento por ello y asi compartir las adoraciones
que le corresponden a un absoluto merecedor de alabanzas? iQue Allah no lo
permita! Porque quien crea una manzana es quien crea todas las manzanas
producidas en todo el mundo; porque su marca es la misma.

Ademas, quien crea todas las manzanas es también quien crea todas las
semillas y frutos de todo el mundo, que son el medio de la comida. Es decir,
quien da una bendicién muy insignificante a un ser vivo muy insignificante es
directamente el Creador del universo y el Proveedor Glorioso. Ya que esto es
asi, el agradecimiento v las alabanzas Le pertenecen directamente a El Y va
que esto es asi, la realidad del universo dice incesantemente con la lengua de la

verdad: ./)::/Yi J‘/ a_/JjYG‘ ;J‘f .f.;-i‘j)f&.f j&.;.;j‘ :\j

SEXTA FRASE: >

Es decir, quien da vida es sélo El, en cuyo caso, es también sélo El
Quien crea todas las cosas. Porque el espiritu, la luz, la levadura, la base, el
resultado vy el resumen del universo es la vida, entonces quien otorga la vida
debe ser también el Creador de todo el universo. Quien otorga la vida,
entonces, es ciertamente El: es el Eterno y Auto-Subsistente. Entonces



CARTA VEINTE 227

sefialamos la prueba poderosa de este nivel en la afirmacién de la Unidad
Divina como sigue:

Como se ha explicado y demostrado en otra parte de Risale-i Nur,
vemos ante nosotros al ejército magnificente de los seres vivos con sus tiendas
montadas sobre la planicie de la faz de la tierra. Cada primavera vemos a un
nuevo ejército que surge del Mundo de lo Oculto, recién movilizado; uno de los
ejércitos innumerables del Eterno y Auto-Subsistente. Mirando a este ejército,
vemos dentro de él mas de doscientas mil naciones diferentes de familias de
plantas y nuevamente méas de cien mil tribus de animales. A pesar de que los
uniformes de cada tribu y familia, como asi también sus provisiones,
instrucciones, licenciamientos, armas y periodos de servicio son todos
diferentes, cualquiera que tenga ojos en su cabeza lo verd y, habiéndolo visto,
no podra negar que un comandante en jefe provee todas estas diferentes
necesidades con perfecto orden y equilibro preciso exactamente al mismo
tiempo; y hace esto a través de su infinito poder y sabiduria, su conocimiento
ilimitado y su voluntad, su misericordia interminable, sus tesorerias inagotables,
sin olvidarse ni uno de ellos ni confundir o mezclar o retrasar a ninguno de
ellos.

¢Es acaso posible, entonces, que cualquier cosa pudiera mezclarse,
interferir y tener parte en este dar vida y esta administracién, en esta
alimentacién y sustentacién, mas que Quien tiene un conocimiento abarcativo
que comprende todo el ejército junto con todas sus funciones y un poder
absoluto con el cual lo administran ademaés de proveer todas sus necesidades?
iAllah no lo permita! iCientos de miles de veces no!

Es obvio que si hubiera diez tribus en un batallén, porque la dificultad
de equiparlas a todas por separado seria la misma dificultad de equipar a diez
batallones, los seres humanos impotentes serfan obligados a equiparlos de una
sola manera. Mientras que el Eterno y Auto-Subsistente provee el equipamiento
necesario para las vidas de més de trescientas mil tribus diferentes dentro de ese
ejército magnificente. Ademas, El hace esto sin problemas ni dificultades, de
una manera liviana v facil, muy sabiamente y manteniendo el orden. El hace

o 3 . w -3
que el ejército poderoso declare con una lengua: e LS'U‘ 98y que lavasta

congregacién de la mezquita del universo recite:

€\

-

‘};sm’i;t.,:&;is’y;;ﬁ‘;ﬂ@vmw"i

LA SEPTIMA FRASE: o 3

Es decir, quien da la muerte es El. Es El Quien otorga la vida, entonces
quien quita la vida y designa la muerte también es El. Por cierto, la muerte no
es sélo destrucciéon o extincién que se pueda atribuir a las causas o a la
Naturaleza. Tal como una semilla aparentemente muere y se pudre mientras



228 CARTAS

adentro suyo se amasa un brote y estd surgiendo a la vida, es decir, estd
pasando de la vida particular de una semilla a la vida universal de un brote, asi
también a pesar de que la muerte es aparentemente desintegracién y destierro,
en realidad, para los seres humanos es el titulo, la introduccién y el punto de
inicio de la vida perpetua. En cuyo caso, el Absolutamente Poderoso Que
otorga y administra la vida debe ser ciertamente Quien crea la muerte. Lo
siguiente senala a una prueba poderosa de este nivel mayor en la afirmacién de
la Unidad Divina contenida en esta frase.

Como se explicd en la Ventana Veinticuatro de la Carta Treinta y Tres,
a través de la voluntad Divina, todos los seres estan fluyendo. Con la orden de
su Sustentador, el universo esta en continuo movimiento. Con permiso Divino,
todos los seres fluyen incesantemente en el rio del tiempo; son enviados desde
el Mundo de lo Oculto; son vestidos con existencia externa en el mundo
Manifiesto; luego son arrojados de manera ordenada al Mundo de lo Oculto.
Con la orden de su Sustentador, constantemente vienen del futuro, detienen su
paso para tomar aire y son arrojados al pasado.

Esta avalancha de seres se hace de arriba abajo con instancias de
sabidurfa, beneficios, resultados y objetivos dentro de la esfera de la
misericordia y munificencia mas sabia; como lo es este viaje constante, dentro
de la esfera de la sabiduria y el orden maés sabio; y esta corriente, dentro de la
esfera de la solicitud y el equilibrio méas compasivos. Es decir, el Todopoderoso
de Gloria, el Omnisciente de Perfeccién constantemente estd dando vida vy
empleando a las familias de los seres y los individuos dentro de cada familia y
los mundos que forman esas familias. Luego, con Su sabiduria El los licencia,
manifiesta la muerte y los despacha al Mundo de lo Oculto. El los transfiere
desde la esfera del poder hasta la esfera del conocimiento.

¢Entonces es acaso posible que alguien que no tiene la habilidad de
administrar el universo en su totalidad, cuya autoridad no se estira a lo largo del
tiempo, cuyo poder no es suficiente para hacer que el mundo manifieste la vida
y la muerte como un solo individuo, que no puede otorgar vida en la primavera
como si fuera una sola flor, adjuntarla a la faz de la tierra y luego recogerla de
ella con la muerte y reunirla, podria alguien asi ser el dueno de la muerte y el
otorgador de la muerte? Si, la muerte del ser vivo mas insignificante, incluso,
como su vida, debe ocurrir necesariamente segun la ley del Unico de Gloria en
Cuyas manos estan todas las verdades de la vida v las variedades de la muerte
y con Su permiso y con Su orden y a través de Su poder y con Su
conocimiento.

R

[

LA OCTAVA FRASE: (& gau Y > 52

Es decir, Su vida es eternal, siempre lo fue y siempre lo serd. La muerte
y la fugacidad, la inexistencia y el cese, no Le suceden. Porque la vida es
esencial para El. Algo que es esencial no puede cesar. Quien siempre existié por
cierto debe existir por siempre. Quien es sempiterno por cierto debe ser
eternamente perdurable. Quien es necesariamente existente, por cierto debe ser
sin comienzo ni fin. ¢Cémo podria la inexistencia tocar una Vida de la cual toda



CARTA VEINTE 229

la existencia, en todas sus variedades, es Su sombra? Si, una vida que es la vida
necesaria es su esencia y su titulo. Ciertamente la muerte y el cese no pueden
ocurritle a El. La inexistencia, la fugacidad v el cese de ninguna manera
podrian cercenar una Vida a través de la manifestacién de la cual todas las
vidas constantemente surgen a la existencia v de la cual todas las verdades
estables del universo dependen y a través de las que subsisten.

Por cierto, un destello de la manifestacién de esa Vida le confiere una
unidad a la multiplicidad de las cosas, que estan sujetas a la fugacidad y al
deceso y las hacen mostrar en permanencia; las salva de la dispersién, preserva
su existencia, manifiesta en ellas un tipo de continuacién. Es decir, la vida le
confiere una unidad a la multiplicidad; la hace permanente. Si la vida parte, la
unidad se desintegra, cesa. Por cierto, la fugacidad vy el cese no pueden
acercarse a esa Vida necesaria, una manifestacion de la cual son todos aquellos
destellos innumerables de vida.

Los testigos decisivos de esta verdad son la fugacidad y lo efimero del
universo. Es decir, a través de su existencia y de sus vidas!’, al ser testigos y
senalar a la Vida de un Eterno que No Muere y a la necesaria existencia de Su
Vida vy, a través de sus muertes y su fugacidad, atestiguan y sefalan la
perpetuidad de Su Vida v su eternidad. Porque el hecho de que después de que
los seres han perecido, otros sigan después de ellos, manifestando la vida como
ellos y tomando sus lugares, demuestra que hay un ser que vive constantemente
que renueva la manifestacién de la vida incesantemente.

Las burbujas sobre la superficie de un rio que fluye, brillan en el sol y
desaparecen. Tropa tras tropa de burbujas aparecen, siguiendo una detras de
otra. Muestran el mismo brillo, se extinguen y desaparecen. A través de este
estado de brillo y extincién, senalan la continuidad de un sol elevado y
perdurable. De la misma manera, la alternancia de la vida y la muerte en estos
seres constantemente en movimiento atestigua la continuacién y perpetuidad de
un Eterno Perdurable.

Estos seres son espejos. Tal como la oscuridad es el espejo para la luz y,
sin importar qué tan intensa sea la oscuridad, a ese nivel mostrara el brillo de la
luz, asi también estos seres actiian como espejos en muchos sentidos por razén
del contraste de los opuestos. Por ejemplo, los seres actian como espejos del
poder del Creador a través de su impotencia y de Sus riquezas a través de la
pobreza; similarmente actian como espejos de Su eternidad a través de su
fugacidad. La pobreza de los arboles y de la faz de la tierra misma en el invierno
y su fortuna brillante y sus riquezas en la primavera actian como espejos de
una manera muy inequivoca del poder y la misericordia de un Absolutamente
Poderoso, el Unico con Riquezas Absolutas. Es como si todos los seres
estuvieran haciendo stplicas como Uvays al-Qarani a través de sus estados y
estuvieran diciendo:

'7 Cuando el Profeta Abraham (p.) refirié al tema de la salida y la puesta del sol en su debate con Nimrod a la
vida y la muerte (Ver: Coran, 2:258), fue una transicion y un progreso de un significado particular de otorgar la
vida y la muerte a un significado universal. Demuestra la esfera mas iluminada y amplia de la prueba y no,
como han afirmado algunos comentadores del Coran, abandona la prueba oculta de lo obvio.



230 CARTAS

“{Oh, Allah! Tt eres nuestro Sustentador, porque somos siervos; somos
impotentes para sustentarnos v alimentarnos. Es decir, iQuien nos sustenta eres
Ta!' 'Y eres Tu Quien eres el Creador, porque nosotros somos seres, inosotros
somos creados! Y eres Tu Quien eres el Proveedor, porque necesitamos
provision, ino tenemos poder! Es decir, Quien nos crea y nos otorga nuestras
provisiones eres Tu. Y eres Tu Quien eres el Dueno, porque nosotros somos
propiedad con un dueno; alguien mas que nosotros dispone de nosotros. Es
decir, ieres Tu Quien eres nuestro Dueno! Y Tu, iTu eres Glorioso! iTu posees
grandeza v sublimidad! En cuanto a nosotros, observamos nuestra humildad v
vemos que hay manifestaciones de una gloria sobre nosotros. Es decir, isomos
espejos de Tu Gloria! Y eres Tu Quien eres el Poseedor de Riquezas Absolutas,
porque somos absolutamente necesitados v las riquezas nos son otorgadas
porque nuestras manos indigentes no podrian obtenerlas. Es decir, eres Tu
Quien eres rico, Quien da eres Tu. Y Tu, Tu eres el Eterno, el Perdurable,
porque nosotros, nosotros estamos muriendo v en nuestra muerte y en nuestra
resurreccion vemos la manifestacion de un eterno dador de vida. Y Tu, iTu eres
Eterno porque vemos Tu continuidad v perpetuidad en nuestro fallecimiento y
fugacidad! Y Quien nos responde, el Otorgador de Regalos eres Tiu. Porque
todos nosotros somos seres, estamos siempre gritando v pidiendo, rogando,
implorando con la lengua y el estado. Y nuestros deseos se cumplen, nuestros
objetivos se alcanzan. En otras palabras, iQuien nos responde eres Tu!” Y asi
sucesivamente.

Cada ser, universal y particular, es, como Uvays al-Qarani, un espejo de
una forma que tiene el significado de stplica. Todos proclaman el poder Divino
y la perfeccién a través de su impotencia, pobreza y deficiencia.

)

LA NOVENA FRASE: '3l 6 4

X
P

Es decir, todas las cosas buenas estan en Sus manos, todas las buenas
obras estan en Su libro de cuentas, toda la beneficencia esta en Su tesoreria. Ya
que esto es asi, quienes desean algo bueno deben buscarlo de El, quienes
desean lo que es mejor deben buscarlo a El. Para demostrar la verdad de esta
frase de una manera concluyente, senalaremos los signos y destellos de una de
las muchas evidencias trascendentales del conocimiento Divino, como sigue:

El Creador Quien controla y crea con acciones que son para verlas en el
universo tiene un conocimiento abarcativo y tanto conocimiento es Su cualidad
particular, inherente y necesaria. Su separacién de El es imposible. De la misma
manera que no es posible que el sol exista sin que su luz exista, tampoco es
posible, a través de miles de veces maés, que el conocimiento del Ser Quien crea
estos seres bien ordenados se separe de El.

Tal como este conocimiento abarcativo es necesario para ese Ser, asi
también es también necesario para todas las cosas desde el punto de vista de
estar conectadas a El. Es decir, no es posible que nada se oculte de El. Tal
como no es posible que los objetos sobre la faz de la tierra se enfrenten al sol sin
ninguna barrera y no lo vean, entonces es mil veces menos posible, es
imposible, que las cosas estén ocultas frente a la luz del conocimiento del



CARTA VEINTE 231

Omnisapiente de Gloria. Esto es porque estan en su presencia. Es decir, todo
esta dentro del rango de Su vista, esta enfrentandolo, esta dentro del compés de
Su testimonio; El penetra en todas las cosas.

Si los poseedores de luz, como el sol inanimado, el ser humano
impotente y los rayos X inconscientes pueden ver y penetrar todo lo que los
enfrentan, a pesar de que son contingentes, defectuosos vy transitorios,
seguramente nada en absoluto puede permanecer oculto ni detras de la luz del
conocimiento eterno, que es necesario, abarcativo y esencial. El universo tiene
incalculables signos y marcas que sefnalan a esta verdad, como se puede ver en
los siguientes ejemplos:

Todas las instancias de sabiduria aparentes en todos los seres senalan a
ese conocimiento. Porque hacer cosas con sabiduria puede ser con
conocimiento. También todo el favor y el adorno sefalan a ese conocimiento.
Quien hace cosas con ayuda y favor ciertamente sabe y hace sabiamente. Y
todos los seres bien ordenados, cada uno dentro de un equilibrio, y todos los
disenios y todas las formas delicadamente equilibrados vy medidos, cada uno
dentro de un orden, también indican ese conocimiento abarcativo. Porque para
llevar a cabo obras con orden significa hacerlo con conocimiento. Quien hace
artisticamente con medida y balance, hace las cosas apoyandose en un
conocimiento poderoso. Y la medida bien ordenada aparente en todos los
seres, sus formas cortadas seglin su propdsito y sus beneficios v las situaciones y
colecciones fructiferas como si estuvieran arregladas segin los principios del
Decreto Divino y el compés del Decreto Divino, todo demuestra un
conocimiento abarcativo. Por cierto, darle formas ordenadas y diferentes a
todo, asi como también un disefio particular que es apropiado y beneficioso
para la vida y la existencia de cada una, ocurre a través de un conocimiento
abarcativo; no podria ocurrir de ninguna otra manera.

También, es sbélo a través de un conocimiento abarcativo que el
sustento de los seres vivos se provee de forma apropiada, en el momento
apropiado, en lugares inesperados. Porque, ya que Quien envia el sustento
conoce y reconoce a quienes estan necesitados de él y el momento apropiado
para enviarlo y percibe su necesidad, El es capaz de proveer su sustento de
manera adecuada.

También, la hora senalada de la muerte de todos los seres vivos, que
estd atado a una ley de determinacién, a pesar de no estar claro para los seres,
demuestra un conocimiento abarcativo. Porque, a pesar de que la hora de la
muerte para los individuos no parece estar determinada, de hecho la muerte de
cada grupo estd asignada dentro de un periodo de tiempo restringido por dos
limites. En la hora senalada, la preservacién de sus semillas, frutos y resultados,
que continuaran la tarea a continuacién y que son el medio para que se
transforme en una nueva vida demuestra un conocimiento abarcativo.

También, la benevolencia de la misericordia, que abarca a todos los
seres y estd en una forma apropiada para cada uno de ellos, demuestra un
conocimiento abarcativo dentro de una vasta misericordia. Porque, por
ejemplo, Quien alimenta la cria de los seres vivos con leche y asiste a las plantas




232 CARTAS

de la tierra necesitadas de agua con lluvia, por cierto conoce a las crias y sus
necesidades y ve las plantas, percibe qué necesaria es la lluvia para ellas y
entonces la envia; y asi sucesivamente. Todas las manifestaciones interminables
de misericordia delicadamente sabia demuestran un conocimiento abarcativo.

También, el cuidado y la atencién, el disefio artistico y la decoracién
habilidosa presentes en el arte de todas las cosas demuestran un conocimiento
abarcativo. Porque elegir un estado ordenado, adornado, artistico y con un
propésito de entre miles de estados posibles puede sélo ocurrir a través de un
conocimiento profundo. Esta eleccién aparente en todos los seres demuestra un
conocimiento abarcativo.

También, la completa facilidad en la creacién y el origen de las cosas
senala a un conocimiento muy perfecto. Porque la facilidad de adquirir una
situacion cierta es acorde al nivel de conocimiento y habilidad. A cualquier nivel
que una cosa se conoce, a ese nivel se llevara a cabo con facilidad. Asi, como
consecuencia de este misterio, vemos de los seres, cada uno de los cuales es un
espejo de arte, que son creados con facilidad, sin problemas ni confusién, en un
corto periodo de tiempo, de una manera maravillosa, por cierto milagrosa. Es
decir, hay un conocimiento ilimitado que se expresa con facilidad ilimitada; v
asi sucesivamente.

Hay miles de signos veraces como los mencionados en los ejemplos
anteriores del hecho de que Quien tiene disposicién del universo tiene un
conocimiento abarcativo; que El conoce todos los atributos de todos los seres y
entonces, actGa. Ya que el Dueno del universo tiene tanto conocimiento,
seguramente El ve a los seres humanos y sus acciones y El sabe lo que los seres
humanos merecen y lo que es apropiado para ellos. Y El dispone de ellos y
dispondra de ellos segln los requerimientos de sabiduria y misericordia.

iOh, ser humano! iEntra en razones! iPiensa con cuidado qué tipo de
Ser es Quien te conoce y te observa; piensa en ello y despierta!

Si se dice: El conocimiento solo no es suficiente; la voluntad también es
necesaria. Si la voluntad no estuviera presente, el conocimiento no seria
suficiente, ¢éno?

La Respuesta: Todos los seres indican y atestiguan un conocimiento
abarcativo y sefalan a una voluntad abarcativa del duefio de ese conocimiento
abarcativo. Es como sigue:

El hecho de que, mientras se duda entre una gran cantidad de
posibilidades, una individualidad ordenada se le da a cada cosa, especialmente
a cada ser vivo, a través de una probabilidad determinada entre una gran
cantidad de probabilidades confusas y a través de un camino que arroja
resultados entre muchos caminos infructiferos, demuestra una voluntad
universal de muchas facetas.

Los disefios medidos y las identidades bien ordenadas se les han dado
a todas las cosas en una medida muy sensible y delicada, v con un orden muy
delicado v sutil. Se les dio éstos de entre los elementos inanimados que fluyen
sin equilibrio en las avalanchas confusas y monétonas y de entre los senderos
estériles e infructuosos y de las posibilidades ilimitadas que rodean a todos los
seres. Esto demuestra necesaria y evidentemente que son las obras de una




CARTA VEINTE 233

voluntad abarcativa. Porque la eleccién de innumerables estados ocurre por
medio de una designacién, una eleccién, un propésito y una voluntad. Esta
especificado por una intencién y un deseo deliberado. Por cierto, especificar
requiere de alguien que especifica y elegir, alguien que elige. Y quien especifica
y elige es la voluntad.

Por ejemplo, la creacién de un ser como el ser humano, que es como
una maquina ensamblada con cientos de componentes y sistemas diferentes, a
partir de una gota de agua; y la creacién de un péjaro, que tiene cientos de
miembros diferentes, de un simple huevo; y la de un arbol, se separa en cientos
de partes diferentes de una simple semilla; la creacién de éstos atestigua el
poder y el conocimiento, tal como indican la voluntad universal de su Creador
de una manera muy decisiva y necesaria. Y con esa voluntad, El le da un
diseno diferente y particular a cada componente, a cada miembro, a cada parte.
El los viste con un estado elegido.

En Breve: El hecho de que haya entre las distintas cosas muchas
semejanzas y coincidencias con respecto a sus esencias y resultados; por
ejemplo, entre los miembros principales v los érganos de los cuerpos de los
animales, y el hecho de que muestren la misma marca de Unidad, indica de
manera fehaciente que el Creador de todos los animales es el mismo; El es Uno,
El es Unico, El posee Unidad. Y el hecho de que estos animales tengan
diferentes identidades y caracteristicas distintivas, todas determinadas con
sabidurfa y un propdsito, indica que su Unico Creador es Quien actiia con
eleccion vy voluntad. El hace lo que El desea hacer, El no hace lo que El no
desea hacer; El actda con intencién v voluntad.

Existen tantas indicaciones y tantos testimonios del conocimiento
Divino y de la voluntad Divina como seres que existen, por cierto como los
atributos y las cualidades de los seres. En consecuencia, algunos filésofos que
niegan la voluntad Divina y algunos de aquellos que favorecen la innovacién
niegan el Decreto Divino, algunos extraviados que afirman que Allah no se
ocupa de asuntos menores, los naturalistas que le atribuyen algunos seres a la
Naturaleza y a las causas, son mentiras multiplicadas por la cantidad de seres y
un delirio de extravio multiplicado por la cantidad de atributos de esos seres.
Porque quien niega las innumerables instancias de testimonio veraz esta
diciendo una mentira de infinitas proporciones.

Entonces, puedes ver por ti mismo qué tan equivocado y contrario a la
verdad es llamar a los eventos, que existen a través de la voluntad Divina,
“Naturalmente, naturalmente” en lugar de “Si Allah lo desea asi, si Allah lo
desea asi”.

P

LA DECIMA FRASE: 5,03 £ o det; Y

Es decir, absolutamente nada es dificil para El. Sin importar cuéntas
cosas hay en la esfera de la contingencia, El es capaz de vestirlas a todas con
existencia muy facilmente. Es tan simple y facil para El que, segiin el misterio



234 CARTAS

J‘./fe‘. ”J/i’/e////’. o7 (-0 z
de: ij_:_a ufj\.] d}ﬁ.j d‘tf-:-&éb‘ ‘:‘/;}a‘ Lo.’:‘/es como si El sélo tuviera

que dar la orden y se lleva a cabo.

Un artista habilidoso pone sus manos en su obra, éste funciona como
una maquina. Para expresar su velocidad y habilidad, se dice que la obra y el
arte estan bajo su control al punto tal que es como si con su orden, al tocarlo,
las piezas aparecen, las obras de arte vienen a la existencia. De la misma
manera, esta aleya afirma:

0555 L8 004 O L 51113 o3l LS

aludiendo a la subyugacién absoluta y la obediencia de todas las cosas al poder
del Todopoderoso de Gloria y la absoluta facilidad y falta de problema con la
que Su poder funciona. Aclararemos con Cinco Puntos cinco de los
innumerables misterios contenidos en esa poderosa verdad.

EL PRIMERO

En relacién al poder Divino, lo mas grande es tan facil como lo mas
pequeno. La creacién de una especie con todos sus individuos es tan facil y
libre de problemas como la creacién de un individuo. Es tan facil crear el
Paraiso como la primavera y es tan facil crear la primavera como una flor.

Este misterio se ha explicado y demostrado a través de las seis
comparaciones — el Misterio de la Luminosidad, el Misterio de la Transparencia,
el Misterio de la Reciprocidad, el Misterio del Equilibrio, el Misterio del Orden, el
Misterio de la Obediencia y el Misterio de la Desconexién — al final de la Palabra
Diez, que es sobre la resurrecciéon de los muertos, y en la discusién también
sobre la resurreccion de los muertos en el Segundo Objetivo de la Palabra
Veintinueve, que es sobre los angeles, la inmortalidad del espiritu del ser
humano y la resurrecciéon. Se ha demostrado en estos tratados que, en relacién
al poder Divino, las estrellas son tan faciles como los &tomos y que los
innumerables individuos son creados con tanta facilidad como un individuo. Ya
que estos misterios se han demostrado en dos Palabras, los referimos a ellas y
acortamos la discusién aqui.

EL SEGUNDO

Una prueba decisiva y evidente de que todo es igual en relacién al
poder Divino es esta: vemos con nuestros propios ojos en la creacién de los
animales y de las plantas el nivel mas elevado de maestria y exquisitez de arte
dentro de una infinita multiplicidad vy generosidad; y la méas grande distincién y
diferenciacién dentro de la absoluta confusién y mezcla; y la consideracién més
elevada con respecto al arte y la belleza méas suprema en cuanto a la creacién
dentro de la més grande abundancia y profusién. Mientras que necesita mucho
equipamiento y mucho tiempo, son creados con mucha facilidad v velocidad
con el arte méas grande. Sencillamente, aquellos milagros de arte vienen a la
existencia de repente y de la nada.

Asi, al observar esta actividad de poder cada estacién sobre la faz de la
tierra, vemos que establece irrefutablemente que lo mas grande es tan facil



CARTA VEINTE 235

como lo méas pequeno en relacién al poder que es la fuente de aquellas
acciones y que la creacién y administracién de innumerables individuos es tan
facil como la creacién y administracién de un solo individuo.

EL TERCERO

El universal méas grande es tan facil como el particular méas pequeio en
relacién al poder del Creador Todopoderoso Que regula el universo con
acciones y una disposicién que se ven claramente. La creacién de un universal
que consiste de una multiplicidad de individuos es tan facil como la creacién de
un solo particular y en un particular e insignificante se muestra el méas elevado
valor de arte. Este misterio y la sabidurfa en él provienen de tres fuentes:

La Primera: de la asistencia de la Unidad.

La Segunda: de la facilidad de la Unidad.

La Tercera: de la manifestacién de la Unicidad.

La Asistencia de la Unidad, que es la primera fuente: Es decir, si todas
las cosas son propiedad de un solo ser, entonces como resultado de la unidad,
puede concentrar el poder de todas las cosas detras de cualquier cosa y todas
las cosas pueden ser administradas con tanta facilidad como una sola cosa.
Explicaremos este misterio con una comparacién para hacerlo mas facil de
entender:

Por ejemplo, si hay un solo monarca de un pais, por la ley de unidad de
su soberania, podria ser capaz de movilizar la fuerza inmaterial de todo un
ejército detras de cada uno de los soldados. Y porque seria capaz de hacer eso,
un solo soldado podria ser capaz de capturar a un rey y tenerlo bajo su
comando en nombre del monarca. Ademas, tal como el monarca emplearia y
dirigirfa a un solo soldado y a un solo oficial, por el misterio de la unidad de
soberania, serfa capaz de dirigir a todo un ejército y a todos sus oficiales. Es
como si, por el misterio de la unidad de soberania, fuera capaz de enviar a
todos v a todo a ayudar a un individuo.

Cada individuo, en consecuencia, confiaria en una fuerza tan grande
como la de todos los individuos; es decir, recibiria asistencia de ellos. Si la soga
de la unidad de la soberania se soltara y se convirtieran en soldados irregulares,
entonces cada soldado, al perder de repente una fuerza ilimitada, caerfa de una
posicién elevada de influencia a la de una persona comuin. Y dirigirlos y
emplearlos traeria tantas dificultades como cantidad de individuos.

P} 3 ° ?v/
De exactamente la misma manera, J&Y‘ J:.o.ﬂ 9 va que el

Creador del universo es Uno, El retne Sus Nombres, que miran hacia todas las
cosas, ante cada una de las cosas, y El crea con un arte infinito de una forma
valiosa. Si hay necesidad de ello, El mira hacia una sola cosa por medio de
todas las cosas, El las hace mirar hacia ella; El le da asistencia v la fortalece.
También, por el misterio de la Unidad, El crea, dispone y administra todas las
cosas como si fueran una sola cosa.



236 CARTAS

Es debido al misterio de esta asistencia de Unidad que en el universo se
evidencia una cualidad que es exaltada y sublime al grado extremo en cuanto a
su arte y valor y esto dentro de una absoluta abundancia y profusién.

La Facilidad de la Unidad, que es la segunda fuente: Es decir, los
asuntos que ocurren segin los principios de la Unidad, en un centro, de una
mano, segin una ley, ocurren con la mayor facilidad. Si se esparcieran entre
numerosos centros, numerosas leyes y numerosas manos, engendraria
dificultades.

Por ejemplo, si el equipamiento de todos los soldados de un ejército se
fabrica en un centro, segiin una ley y bajo la orden de un comandante en jefe,
es tan facil como equipar a un solo soldado. Si, por otra parte, todo su
equipamiento se hiciera en distintas fabricas, en diferentes centros, entonces
todas las fabricas militares necesarias para equipar un ejército serian necesarias
para equipar a un soldado. Es decir, si se confia en la Unidad, un ejército es tan
facil como un soldado. Mientras que si no hay unidad, tantas dificultades
surgiran al equipar a un soldado como al equipar a un ejército.

Ademas, si en relacién a la Unidad, los elementos necesarios para la
vida se dan de los frutos de un arbol, confiando en un centro, una ley y una
raiz, miles de frutos son tan faciles como un solo fruto. Si, por otra parte, cada
fruto estd ligado a un centro diferente y si todas sus necesidades vitales se
envian por separado, cada fruto engendraréa tantas dificultades como todo el
arbol. Porque los elementos necesarios para la vida de todo el arbol también
seran necesarios para cada fruto.

Asi, como estas dos comparaciones, LN 2l d;porque el Creador del

universo es el Unico de Unidad, El actia con Unidad, y porque El actia con
Unidad, todas las cosas son tan faciles como una sola. Ademas, El es capaz de
hacer una sola cosa tan valiosa como todas las cosas con respecto a su arte. Y
al crear innumerables individuos de una forma muy valiosa, El demuestra
absoluta liberalidad a través de la lengua de la abundancia ilimitada v de la
profusién interminable de los seres y El manifiesta una generosidad ilimitada y
una creatividad infinita.

La Manifestacién de la Unicidad, que es la tercera fuente: Es decir, ya
que el Creador Glorioso no es fisico ni corpéreo, el tiempo y el espacio no
pueden restringirlo, la creacién y el lugar no pueden obstruir Su presencia y
testimonio, los medios y la masa no pueden ocultar Sus acciones. No hay
fragmentacién ni divisién en Su consideracién y actuaciéon hacia la creacion.
Una cosa no puede ser un obstaculo para otra. El realiza innumerables actos
como si fueran un solo acto. Es por esta razén que de la misma manera que, El
encapsula un enorme arbol en una semilla inmaterialmente, El también puede
contener un mundo adentro de un solo individuo y todo el mundo esta
abarcado por la Mano de Poder.

Como Hemos explicado este misterio en otras partes de Risale-i Nur,
decimos que: el sol es en cierta forma ilimitado con respecto a su luminosidad,
entonces su imagen se refleja en cada objeto brunido y brillante. Si miles y
millones de espejos se exponen a su luz, entonces la manifestacién de su



CARTA VEINTE 237

semejanza se encontrard en cada uno de ellos sin dividirse, como si fueran un
solo espejo. Si las capacidades de los espejos fueran asi, el sol seria capaz de
demostrar sus efectos en ellos en toda su magnitud. Una cosa no puede ser un
obstaculo de otra. Miles de cosas entran en miles de lugares con la facilidad de
una cosa que entra en un lugar. Cada lugar muestra la manifestacién del sol
tanto como miles de lugares.

P ) 3 ° ?v/
Asi, J&Y‘ J:.o.ﬂ 4\ ¢ la manifestacién del Creador Glorioso del

universo es tal, con todos Sus atributos que son luz y con todos Sus Nombres
que son luminosos, que a través del misterio de la consideracién de la Unicidad,
a pesar de que El no esta en ningtn lugar, El es Omnipresente y Omnividente
en todos los lugares. No hay divisién en Su consideracién. El realiza todas las
cosas al mismo tiempo, en todos los lugares, sin dificultad, sin estorbos.

Asi, es a través de estos misterios de la asistencia de la Unidad, la
facilidad de la Unidad y la manifestacién de la Unicidad, que cuando todos los
seres se le atribuyen a un solo Creador, la creacién de todos se vuelve tan
simple y facil como la de un solo ser. Y cada ser puede ser tan valioso como
todos los seres con respecto a la delicadeza de su arte. Esta verdad se
demuestra por el hecho de que dentro de la ilimitada plenitud de seres, hay
ilimitadas sutilezas de arte en cada individuo. Si los seres no se atribuyen
directamente a un solo Creador, entonces cada uno se vuelve tan problemético
como todos los seres y el valor de todos ellos disminuye, cae al de un solo ser.
Si este fuera el caso, nada surgiria a la existencia, o si lo hiciera, seria sin valor.

Este misterio condujo a los sofistas, que eran los filésofos mas
avanzados, porque habian apartado sus rostros del camino de la Verdad vy
girado hacia el de la incredulidad y el extravio, a darse cuenta de que el camino
de asociar coparticipes con Allah era cientos de miles de veces més dificil que el
camino de la Verdad y el camino de afirmar la Unidad Divina; que era
irracional al grado extremo. Entonces, estuvieron obligados a renunciar a sus
razones negando la existencia de todo.

EL CUARTO

La creacién del Paraiso es tan facil como la de la primavera en relacién
al poder del Todopoderoso Que administra el universo con acciones que son
claras de ver. La creacién de la primavera es tan facil como la de una flor. El
encanto en el arte de una flor y la delicadeza de su creacién pueden ser tan
encantadores y valiosos como una primavera. El misterio de esta verdad se
multiplica por tres:

Primero: la necesaria existencia y la imparcialidad total del Creador.

Segundo: la absoluta otredad de Su esencia y Su ilimitacién.

Tercero: que El no esta limitado por el espacio v El es indivisible.

Primer Misterio: El hecho de que la necesaria existencia y la
imparcialidad total provocan infinita facilidad es un misterio extremadamente
profundo. Facilitaremos su comprensién con la siguiente comparacion:



238 CARTAS

Los niveles de existencia son diversos. Y los mundos de existencia son
todos diferentes. Porque son todos diferentes, una particula de un nivel de
existencia que estd profundamente enraizada en la existencia es tan grande
como una montana de un nivel de existencia que es menos sustancial que su
nivel; contiene la montana.

Por ejemplo, la facultad de la memoria, que es del tamafio de una
semilla de mostaza en la cabeza del Mundo Manifiesto toma una existencia del
tamafo de una biblioteca del Mundo del Significado. Y un espejo del tamano
de una una del mundo externo abarca una poderosa ciudad del nivel del
Mundo de las Similitudes. Si la memoria y el espejo del mundo externo
hubieran tenido conciencia y poder creativo, hubieran sido capaces de hacer
surgir ilimitadas transformaciones y disposiciones en los Mundos del Significado
y de las Similitudes a través del poder de sus existencias diminutas en el mundo
externo. Es decir, cuando la existencia se establece con firmeza, el poder
aumenta; lo que es sélo un poco se vuelve mucho. Especialmente después de
que la existencia ha alcanzado una estabilidad absoluta, si estda desligada y
distante de la materialidad y no se restringe, entonces sélo una manifestacién
parcial de ella ser4 capaz de transformar muchos mundos de otros niveles
menos sustanciales de existencia.

P ) 3 ° ?v/
Asi, N 2ol 4y el Creador Glorioso del universo es
rd /}

Necesariamente Existente. Es decir, Su existencia es esencial, es eterno, su
inexistencia es imposible, su cese es imposible; es el nivel de existencia més
firmemente arraigado, el méas baésico, el mas fuerte y el méas perfecto. En
relacién a Su existencia, los otros niveles de existencia son como sombras
extremadamente pélidas.

El nivel de Necesaria Existencia es tan estable y real y la existencia
contingente es tan insustancial y péalida que muchos de quienes han investigado
la creacién, como han reducido los otros niveles de existencia al nivel de delirio

-3 [ - 3 o - <
e imaginacién; dijeron: NS > No sea, no se debe decir de las otras
g J 1259

cosas que tienen existencia en relacién a la Necesaria Existencia. Afirmaron que
no valfan el titulo de existencia.

Y entonces, por el poder del Necesariamente Existente, que es
necesario y esencial, los seres contingentes, tanto las existencias creadas como
las temporarias y tanto las realidades inestables como las impotentes, son
infinitamente faciles y simples. Darles vida a todos los seres humanos y luego
juzgarlos en la Gran Reunién es tan facil como las hojas, las flores v los frutos
que El resucita en la primavera, por cierto, en un jardin o en un arbol.

Segundo Misterio: La razén de la facilidad con respecto a la absoluta
otredad de Su Esencia y Su ilimitacién es esta: Por cierto, el Creador del
universo no es del mismo tipo que el universo. Su Esencia no se parece a
ninguna otra esencia. Ya que esto es asi, los obstaculos v las restricciones dentro
de la esfera del universo no Lo pueden dificultar, no pueden restringir Sus



CARTA VEINTE 239

acciones. El tiene absoluta disposicién sobre todo el universo y es capaz de
transformarlo todo al mismo tiempo. Si la disposicién y las acciones que son
evidentes en el universo se le atribuyeran al universo, causaria tantas
dificultades y tanta confusién que no quedaria ningin orden ni nada
continuaria existiendo; por cierto, nada seria capaz de surgir a la existencia.

Por ejemplo, si el arte maestro de los domos abovedados se le
atribuyera a las piedras de los domos y si la orden de una batalla, que le
corresponde a su oficial, se le dejara a los soldados, ninguno de ellos existiria
alguna vez o bien con gran dificultad y confusién alcanzarian un estado
completamente carente de orden. Mientras que, si para que la situacién de las
piedras del domo se alcance, se acuerda a un maestro que no es del tipo de la
piedra vy, si la orden de los soldados del regimiento se delega, le confiere a un
oficial que tiene la cualidad esencial de mando, el arte es facil asi como lo es la
orden y la organizacién. Esto es porque, mientras que las piedras y los soldados
son obstéaculos entre si, el maestro y el oficial pueden ver cada aspecto y
ordenan sin obstaculos.

P ) 3 ° ?v/
Asi, J&Y‘ J:.o.ﬂ 4 ¢ la sagrada Esencia del Necesariamente

Existente no es del mismo tipo de las esencias de los seres contingentes. Més
bien, todas las verdades del universo son rayos del Nombre de Verdad, que es
uno de los Bellos Nombres de Su Esencia. Ya que Su Esencia sagrada es
Necesariamente Existente y estd completamente aislada de la materialidad y es
diferente a todas las otras esencias, no tiene igual, ni equivalente, ni similar.
Entonces, por cierto, la administracién y el sustento de todo el universo en
relacién al poder eterno de ese Glorioso es tan facil como el de la primavera,
por cierto, de un arbol. Y la creacién de la resurreccién de los muertos, el reino
del Més All4, del Paraiso y del Infierno, es tan facil como la resurreccién durante
la primavera que habfa muerto el otono anterior.

Tercer Misterio: El hecho de que esa indivisibilidad y no estar limitado
por el espacio que resulta en la absoluta facilidad tiene este significado: ya que
el Creador Todopoderoso esta libre de las restricciones del espacio, El esta
presente en todo lugar a través de Su poder. Y ya que no hay divisién ni
fragmentacién con respecto a Su Esencia, El puede considerar y actuar sobre
todas las cosas con todos Sus Nombres. Y ya que El esta presente en todas
partes y actGia sobre todo, los seres y los intermediarios y la masa no pueden
perjudicar ni evitar Sus acciones, por cierto, no hay necesidad de que lo hagan.

Supongamos que hubiera alguna necesidad, entonces cosas como los
cables eléctricos, las ramas de los arboles y las venas de los seres humanos,
seria como los medios para la facilitacién, para la llegada de la vida y la causa
de la rapidez de las acciones. Entonces, ignoremos la idea de dificultar, restringir
e intervenir y digamos que son el medio para facilitar, expedir y unir. Es decir,
desde el punto de vista de la obediencia y la sumisién de todas las cosas al
dominio del poder del Todopoderoso vy Glorioso, no hay necesidad de ellas. Si
hubiera alguna necesidad de ellas, seria como un medio para la facilidad.



240 CARTAS

En Breve: El Creador Todopoderoso crea todo de una forma apropiada
sin problema, sin pasar por ningin proceso, rapida v facilmente. El crea los
universales tan facilmente como los particulares. El crea los particulares tan
llenos de arte como El hace los universales. Por cierto, quien crea los
universales y los cielos y la tierra debe necesariamente ser quien crea los
particulares y los seres vivos individuales contenidos en los cielos y en la tierra;
no podria ser otro méas que El. Porque aquellos diminutos particulares son los
frutos, las semillas y los especimenes en miniatura de los universales.

Ademas, quien crea los particulares debe también ser quien crea los
elementos y los cielos vy la tierra, que abarca los particulares. Porque vemos que
los particulares son cada uno como una semilla y una copia diminuta en
relacién a los universales. Ya que esto es asi, los elementos universales y los
cielos y la tierra deben estar en las manos del Ser Que crea esos particulares
para que, segun los principios de Su sabidurfa y el equilibrio de Su
conocimiento, El pueda insertar la esencia, los significados, las muestras de esos
seres universales y abarcativos en aquellos particulares, que son como sus
especimenes en miniatura.

Por cierto, desde el punto de vista de las maravillas las obras de arte y
de la creatividad, los particulares no estan detras de los universales; ni las flores
estan debajo de las estrellas, ni las semillas son inferiores a los arboles. Por
cierto, el arbol inmaterial, que es el bordado del Decreto Divino y esta en la
semilla, es mas maravilloso que el arbol fisico, que es el tejido del poder Divino
y estd en el jardin. Y la creacién del ser humano es més maravillosa que la
creacion del universo. Si un Coran de Sabiduria se escribiera en particulas de
éter sobre un atomo, sobrepasaria por mucho el valor de un Coran de
Grandeza escrito en las estrellas sobre la faz de los cielos. Similarmente, hay
muchas particulas que son superiores a los universales con respecto al milagro
de su arte.

EL QUINTO

Hemos demostrado en cierta forma en nuestras explicaciones
anteriores, la infinita facilidad, la absoluta velocidad, la extrema rapidez de
acciones y la ilimitada facilidad evidentes en la creaciéon de los seres, junto con
los misterios y las instancias de sabiduria en su creacién. La existencia de las
cosas con su ilimitada rapidez e infinita facilidad, en consecuencia, ha
engendrado en los bien guiados la siguiente firme conviccién, que en relacién al
poder de Quien crea a los seres, los Paraisos son tan faciles como las
primaveras, las primaveras son tan faciles como los jardines vy los jardines son
tan faciles como las flores.

- P e//‘/” 0 2 9/’/9))°/ P
Segiin el misterio de: §J.>-b ‘J“.A.SY!)Q.: Y}/&ﬂ} % la

-

resurrecciéon de toda la humanidad es tan facil como hacer que una persona
muera y vuelva a la vida nuevamente. Y segln la afirmacién explicita de:



CARTA VEINTE 241

z
P 27 o~

Q}:..{a.;; L:.}:U %.?,ajs‘;g z./).?-‘} PE S Y! E3K CJ‘/ resucitar a todos

los seres humanos es tan facil como reunirlos con el sonido de un clarin, un
ejército que se ha dispersado a descansar.

Asi, a pesar de que esta velocidad infinita y facilidad ilimitada son
pruebas decisivas y estos argumentos convincentes de la perfeccién evidente del
poder del Creador v de que todo es facil en relacién a El, en vista de los
extraviados, la formacién vy la creacién de cosas por el poder del Creador, que
es facil al nivel de necesidad, hizo surgir la nocién de que las cosas se forman a
si mismas, que es absolutamente imposible y asi se volvieron la causa de
confusién. Es decir, porque ven que algunas cosas comunes vinieron a la
existencia muy facilmente, imaginan que la formacién de ellas es
autoformacién. Es decir, no son creadas sino que surgen a la existencia por sus
propios medios.

iAlli, observa los niveles infinitos de estupidez! Convirtieron a lo que es
la prueba de un poder ilimitado, en la prueba de su inexistencia; abren la
puerta a innumerables imposibilidades. Porque si ese fuera el caso, seria
necesario que los atributos de perfeccién, como el poder infinito y el
conocimiento abarcativo, que son necesarios del Creador del universo, se
atribuyeran a cada particula de cada ser para que fuera capaz de formarse a si
mismo.

LA UNDECIMA FRASE: 'yl | 5

Es decir, todas las cosas regresaran al reino de permanencia desde el
reino efimero e irdn al trono de la soberania del Eterno. Irédn de la multiplicidad
de las causas a la esfera de poder del Glorioso de Unidad y seran transferidas
de este mundo al Méas Alla. Vuestro lugar de recurso es Su Corte, en
consecuencia, y vuestro lugar de refugio, Su misericordia. Y asi sucesivamente.

Existen muchas verdades que afirman esta frase asi. La que afirma que
regresaran a la dicha eterna y al Paraiso se ha demostrado tan fehacientemente
por la certeza irrefutable de los doce argumentos de la Palabra Diez y por los
seis Principios que comprenden las numerosas pruebas convincentes de la
Palabra Veintinueve, que no queda necesidad de maés explicacién. Esas dos
Palabras han demostrado, con la certeza de que el sol sale la manana siguiente
a la que se pone el dia anterior, que la vida también que es el sol inmaterial en
este mundo, saldrd de una forma perdurable la manana de la resurreccién
después de que se ponga con la destruccién del mundo. Algunos de los seres
humanos y los genios llegaran a la felicidad eterna y algunos llegaran a la
miseria eterna. Ya que las Palabras Diez y Veintinueve han demostrado esta
verdad a la perfeccién, los referimos a ellas y aqui sélo decimos esto:

Ademas de lo que se ha demostrado fehacientemente en la explicacion
anterior, el Creador Omnisciente del universo, Quien posee un poder absoluto
ilimitado, una voluntad universal inagotable y un conocimiento abarcativo



242 CARTAS

infinito, el Creador Misericordioso de los seres humanos, ha prometido con
todos Sus Libros celestiales y Sus decretos el Paraiso y la dicha eterna para
aquellos de la humanidad que creen en El. Ya que El lo ha prometido, El por
cierto lo realizara porque es imposible que El rompa Su promesa. Y porque, no
llevar a cabo una promesa es una falta horrible y el Unico de Perfeccién
Absoluta esta totalmente exento y libre de toda falta. No cumplir una promesa
surge por ignorancia o por impotencia. Sin embargo, ya que es imposible que
haya ignorancia o impotencia que le pertenezca a ese Absolutamente Poderoso,
el Omnisapiente de Todas las Cosas, que El rompa una promesa también es
imposible.

Ademas, primero y principal, el Orgullo de los Mundos (PyB) y todos
los profetas (p.), eviivas, eruditos purificados y los creyentes, constantemente
requieren e imploran, desean y buscan al Generoso y Compasivo por la dicha
eterna que les han prometido. Ellos la buscan a través de Sus Mas Bellos
Nombres. Porque principalmente Su compasién y misericordia, justicia y
sabidurfa, Sus Nombres de Misericordioso y Compasivo, Justo y Sabio, Su
soberanfa y monarquia y la mayoria de Sus Nombres incluyendo el de
Sustentador y Allah, requieren y necesitan el reino del Mas Alla y la felicidad
eterna y atestiguan y senalan su ocurrencia. Por cierto, todos los seres con todas
sus verdades sefalan al Méas Alla.

El Sabio Coran, el méas grande de los Libros revelados, también muestra
y ensena esta verdad con miles de sus aleyas; con evidencias claras y pruebas
veraces y concluyentes.

El Méas Noble Amado (PyB), también, que es la causa del orgullo de la
raza humana, apoyandose en miles de milagros deslumbrantes, ensefié esta
verdad a lo largo de su vida, con toda su fuerza; la demostrd, la proclamé, la
vio y la mostré.

y
Yt

il AT Wil 53, i o o e B,05.2125 o 2l

;o
e

S S G S el sy Bl 5osnl 5 Bphal S 5|
ool 5 4l 30 Tl 3 5 &2 U551 w0l ) &5 sl |

Gl el e A6 el

-

o s yrro” 2 8 T 0 e J"’, - 2T 6 (o7 (- /e. 2° -8 4y B
VY eV A NE @w@,* BUas| 5l L3 o) Bas 1Y)

-
”
° s oz S Rl -
-

Py TSV £ _;;*:,Li;}‘ E3 A5 Bl e

.



CARTA VEINTE s

Zz7 © 38

EI B G JEB 55" 031 5™ oD (e a8 J13% s 50
M;\u\y\;‘uu\ww)*w‘t@‘

-
w

S 1 e G ALY

sk osk ok



ﬂpe’m]ice de la Décima Frase de la
Carta Utinte
- }&::.SY\ el &su\}ijl;;iwb

-

orsw tg,wws«;js&;;

Pregunta: Has dicho en muchas partes que existe una infinita facilidad
en la Unidad Divina y dificultades ilimitadas en la multiplicidad y en asociar
coparticipes con Allah; que hay tanta facilidad en la Unidad Divina que se
vuelve necesario y tanta dificultad al asociar coparticipes con Allah que se
vuelve imposible. Mientras que las dificultades e imposibilidades que
demuestras también estan presentes con la Unidad. Por ejemplo, dices que si
las particulas no fueran oficiales, seria necesario que un conocimiento
abarcativo o un poder absoluto o innumerables méquinas inmateriales o
imprentas estén presentes en cada particula. Esto, por supuesto, es
absolutamente imposible. Incluso si esas particulas fueran oficiales Divinos, atin
asi serfa necesario que las particulas carguen las mismas cualidades para que
fueran capaces de cumplir con sus interminables tareas ordenadamente.
¢Podria desentranar este problema para mi?

La Respuesta: Hemos explicado y demostrado en muchas Palabras que
si todos los seres se le atribuyen a un solo Creador, se vuelven tan faciles y sin
esfuerzo como un solo ser. Si se le atribuyen a numerosas causas y a la
Naturaleza, una sola mosca se vuelve tan dificil y ardua como los cielos, una
flor, como la primavera, una fruta, como un jardin. Ya que este asunto se ha
explicado y demostrado en otras Palabras, te refiero a ellas y aqui sélo explico
tres comparaciones, por medio de tres indicaciones, que hace creer en la
seguridad del alma frente a esa verdad.

PRIMERA COMPARACION

Por ejemplo, una particula transparente y brillante no puede por sus
propios medios situarse dentro de una luz ni siquiera del tamano de la cabeza
de un fésforo ni puede ser la fuente de ella. Es capaz de tener una luz, por su
propio derecho, sélo como la de una particula insignificante, segin la capacidad
y el tamano de su propia masa. Pero si la particula estd conectada al sol, si abre
sus 0jos y lo observa, serd capaz de comprender al sol inmenso junto con su luz,
sus siete colores, su calor e incluso su distancia; mostrard un tipo de
manifestacién mayor. Es decir, si la particula permanece por si misma, sélo sera
capaz de realizar una funcién en la medida de una particula, mientras que si se



CARTA VEINTE 245

considera como un oficial del sol y esta conectado a él y es un espejo de él, sera
capaz de demostrar algunos ejemplos parciales del funcionamiento del sol,
como el sol.

)

P ° )
Asi, J&Y‘ J:.o.ﬂ 4\ ¢ si cada ser, cada particula, se le atribuye a la

multiplicidad, a las causas, a la Naturaleza, a si mismos o a cualquier otra cosa
excepto Allah, entonces cada particula, cada ser, debe tener un conocimiento
abarcativo y un poder absoluto, o bien innumerables maquinas inmateriales y
las imprentas deben formarse dentro de él para que pueda llevar a cabo con sus
tareas maravillosas. Sin embargo, si las particulas se atribuyen al Unico de
Unidad, entonces cada uno de ellas, cada obra de arte, se conecta a El; es
como si cada una se volviera Su oficial. Su conexién hace mostrar Su
manifestacién. Y a través de su conexién y estado de ser una manifestacion,
depende de un conocimiento y un poder infinitos. Y asi, por el misterio de la
conexién y de la dependencia, realiza funciones y deberes millones veces més
alla de su propio poder, a través del poder de su Creador.

SEGUNDA COMPARACION

Por ejemplo, habia dos hermanos: uno valiente e independiente y el
otro, patriota v devoto de su pais. Cuando estallé una guerra, el que era
independiente no formé ninguna conexién con el estado; quiso realizar su
servicio por si mismo. Fue obligado, en consecuencia, a cargar las fuentes de su
poder sobre su espalda y a transportar, tanto como su fuerza le permitia, su
equipamiento y sus municiones. Segtn su fuerza individual e insignificante, sélo
pudo pelear con un cabo del ejército enemigo; hacer méas estaba mas alla de él.

El otro hermano no dependia de si mismo, sabia que era impotente y
que no tenia fuerza, entonces formé una conexién con el rey y se enrol6 en el
ejército. A través de esta conexidén, un ejército enorme se volvié su punto de
apoyo. Y por este apoyo, se sumergio en la guerra con la fuerza inmaterial de
un ejército detras de él bajo el auspicio del rey. Entonces, cuando se encontrd
con un eminente mariscal de campo del rey del ejército del enemigo derrotado,
declaré en nombre de su propio rey: “iTe tomo prisionero! iRapido, marcha!”, y
lo capturé y lo entregé. El misterio y la sabidurfa de la situacion es esta:

Ya que el primer hombre, que era independiente, fue obligado a cargar
su equipamiento y la fuente de su fuerza por si mismo, sélo fue capaz de realizar
un servicio extremadamente insignificante. Mientras que quien era un oficial, no
tuvo que cargar su fuente de fuerza; por cierto, el ejército y el rey lo llevaron.
Tal como conectaba su receptor al telégrafo que va existia y las lineas del
teléfono con un cable diminuto, el hombre, a través de la conexién que formo,
se conecté con un poder infinito.

P ) 3 ° ?v/
Asi, J&Y‘ J:.o.ﬂ 44 g si todos los seres, todas las particulas, se

atribuyen directamente al Unico de Unidad v si estan conectados a El, a través
del poder de la conexién y a través de su Sefor, bajo Su orden, una hormiga



246 CARTAS

puede demoler el palacio del Faraén; una mosca puede matar a Nimrod vy
encomendarlo al Infierno; un germen puede despachar al tirano mas injusto a la
tumba; una semilla del tamafo de un grano de trigo se vuelve como el taller y la
magquinaria para la produccién de un pino del tamafio de una montana; y una
particula de aire es capaz de operar con eficacia y de manera ordenada en
todas las distintas funciones y estructuras de todas las flores y frutas. Toda esta
facilidad evidentemente surge de la conexién y del estado de ser un oficial. Si el
ser en cuestién se vuelve independiente, si se deja a las causas, a la
multiplicidad y a si mismo, si viaja por el camino de asociar coparticipes con
Allah, entonces sélo sera capaz de realizar un servicio en la medida de su propia
entidad fisica a en la medida de su conciencia.

TERCERA COMPARACION

Por ejemplo, habia dos amigos que querian escribir una obra geografica
y estadistica sobre un pais que nunca habian visto. Uno de ellos formé una
conexion con el rey y entré a la oficina de telégrafos y teléfonos. Con un pedazo
de cable que no valia nada, conect6 su propio receptor de teléfono a las lineas
del estado y fue capaz de conversar y comunicarse a todas partes y recibir
informacién. Escribié una obra de geografia y estadisticas muy bien compuesta,
bien arreglada y perfecta. En cuanto al otro hombre, tendria que haber viajado
constantemente por cincuenta anos y ver todos los lugares y aprender de cada
evento con gran dificultad o bien, gastando millones de pesos, tendria que
haberse convertido en el duefio, como el rey, del telégrafo y del sistema de
teléfono tan extenso como el del estado para poder escribir una obra perfecta
CcOmo Su amigo.

)

s s 0 8 °
o i w
Similarmente, J&Y‘ J:.o.ﬂ 4\ ¢ si innumerables cosas y seres se le

atribuyen al Unico de Unidad, entonces, a través de la conexién, cada cosa se
vuelve un lugar de manifestacién. Al mostrar la manifestacién del Sol Eterno,
adquiere una conexiéon con las leyes de Su sabiduria, los principios de su
conocimiento y las leyes de Su poder. Entonces, a través de la fuerza y el poder
Divino, muestra una manifestacién de su Sustentador por la cual tiene un ojo
que ve todas las cosas, un rostro que mira hacia todos los lugares y palabras
que tienen peso en todos los asuntos. Si la conexién se corta, la cosa también se
corta de todas las otras cosas, se meterd en la pequenez de su propia parte. En
cuyo caso, tendria que tener una Divinidad absoluta para que pueda realizar las
funciones descriptas anteriormente.

En Breve: En el camino de la Unidad Divina y de la fe existe tanta
facilidad que se vuelve necesaria, mientras que en el camino de las causas y de
asignar coparticipes hay tantas dificultades que se vuelve imposible. Porque uno
puede conferirle, sin problema, una situacién a numerosos objetos y obtener un
resultado. Si tomar la situacién y obtener el resultado se refiriera a aquellos
objetos numerosos, sélo seria con gran dificultad y mucha actividad que la
situacion surgiria y el resultado se obtendria.

Por ejemplo, como se afirma en la Carta Tres, cada noche, cada ano,
una expedicién brillante y el paso glorificando a Allah se alcanza al poner en



CARTA VEINTE .

movimiento al ejército de las estrellas en el campo de los cielos bajo la orden
del sol y de la luna. Esta es la situacién atrayente y cautivante de los cielos. Y
surgen el cambio y la alternancia de las estaciones y de otros asuntos
importantes; y este es el resultado exaltado y significativo del movimiento de la
Tierra. Si la situacién de los cielos y el resultado de la tierra que gira se
adjudican a la Unidad Divina, entonces el Monarca Eterno puede facilmente
asignar a un soldado como el globo terrdqueo como comandante de los
cuerpos celestes para que la situacién y el resultado se logren. Después de que
ha recibido su orden, la Tierra se elevara con felicidad en su cita para girar vy
mencionar los Nombres de Allah como un derviche mevlevi. Con poco gasto,
esa situacién llena de gracia se obtendra y los resultados significativos surgiran.

Sin embargo, si se le dice a la Tierra: “iDetente donde estds, no
interfieras!”; y si para obtener el resultado vy la situacién, se refiere a los cielos; y
si se toma el camino de la multiplicidad y de asociar coparticipes con Allah en
lugar de la Unidad Divina, entonces serfa necesario, cada dia y cada ano, poner
en movimiento a millones de estrellas que son miles de veces mas grandes que
el globo terrdqueo y cortar la distancia de millones de anos en veinticuatro
horas y un afno. i

CONCLUSION

El Coran y los creyentes le atribuyen seres ilimitados a Un Creador. Le
atribuyen todos los asuntos directamente a El. Viajan por un camino tan facil
que es necesario y alienta a todos hacia él. Mientras que los rebeldes, que
asocian coparticipes con Allah, al atribuirle un solo ser a innumerables causas,
viajan por un camino con tantas dificultades por delante que es imposible. En
cuyo caso, quienes estan en el camino del Coran estan junto a todos los seres y
quienes estan en el camino del extravio estan con un solo ser. O dicho de otro
modo, expedir todas las cosas de una es infinitamente mas facil que expedir
una cosa de muchas. De la misma manera que un oficial ordena a miles de
soldados tan facilmente como a uno solo, si la orden de un soldado fuera
asignada a miles de oficiales, se volveria tan dificil como la de ordenar a miles
de soldados, causaria un caos.

Asi, esta aleya poderosa arroja esta verdad sobre la cabeza de quienes
asocian coparticipes con Allah, haciéndola anicos:

J;&QQL%Q}:J;SW KJ‘“‘*—’S’\;SS’\;M\ .o

Ol VARSET T Js3T3E o

-
w -

SIS \J.,\L’;u; NIHAP SIS

-




248 CARTAS

)d\dl}«}ul.gm‘ubaamm G w/dl}«;.l..a)y

/ 837 o0 ~» -8

;,;wuu,wm»)ﬁv vuﬁ’mt;;\gga;n;;w

2 52 o L SR L Eed (i 52 G5 20501 5 el

56 Jar ] oLl o 150 ‘d,u,mﬂu\;;ufbw &

Cra 3 Gpalal&N pas 5201 e Ma o oo L 5 613 5 LS M o
Gl eiadl 3ol a5 el oty )

5 e 0N 080 OESTI 1 506 Jair) bt 5 g ;em

P -

se o Z By s - H oz -y - 8357
Sl sl T T i, GG L ol I e 45



Cem 4 Uem inmo

O

<

\’V‘“\“\ °
AW )

/

JER AN ywm%,sm 2o B 2alsl
LB J,us CL;-\A.@_S L SV
55 0 s Bl B S H e LS
(5 TaliU 08 4 Gl

iOh, negligente en cuya casa hay un pariente anciano o un invalido o
alguien que ya no puede trabajar de entre sus relaciones o hermanos de
religiéon! Estudia estas aleyas detenidamente y ve cémo en cinco niveles de
distintas formas convocan a los hijos a ser buenos con sus parientes ancianos.
Si, la verdad maés elevada en este mundo es la compasién de los padres con los
hijos y la justicia méas elevada es mostrar respeto por su compasién. Porque
ellos sacrifican sus vidas con gran placer, gastdndolas en nombre de las vidas de
sus hijos. En cuyo caso, cada hijo que no ha perdido su humanidad y se ha
transformado en un monstruo honra a aquellos amigos respetados, leales y
abnegados, los sirven con sinceridad e intenta complacerlos y hacer sus
corazones felices. Los tios y tias paternos son como el padre, los tios y tias
maternos, son como la madre.

Entonces comprende de esto qué bajeza y falta de conciencia es ser
despectivos hacia esos ancianos benditos o querer sus muertes. Debes saber
qué tirania e injusticia del corazén es querer que las vidas terminen para
quienes sacrificaron sus vidas por la tuya.

iOh, ser humano que luchas para asegurarte el sustento! El medio de la
abundancia y la misericordia en tu hogar y el repelente de los desastres es que
tus parientes ancianos o ciegos, a quienes menosprecias. Ten cuidado, no digas:
“Mi sustento es poco, no me puedo arreglar”, porque si no fuera por la
abundancia que resulta de su presencia, tus circunstancias hubieran sido incluso
mas estrechas. Cree en esta vedad que te digo; puedo demostrarlo muy
fehacientemente y puedo convencerte. Pero para no prolongar la discusién, lo
acorto. Conténtate con esto. Juro que esta verdad es absolutamente cierta; mi



250 CARTAS

alma maligna y mi propio demonio, incluso, se han sometido a ella. Deberias
convencerte de la verdad que ha hecho aficos la obstinacién de mi alma
maligna vy silenciado a mi demonio.

Si, el Creador Glorioso y Munificente, Quien, como lo atestigua el
universo, es infinitamente Misericordioso, Compasivo, Bendito y Generoso,
provee infantes con el mas delicado sustento cuando El los envia a este mundo,
haciéndolo fluir dentro de sus bocas de las vertientes de los pechos de sus
madres. Asi también, El provee, en forma de abundancia, el sustento de los
ancianos, que son como hijos aiin mas necesitados y merecedores de bondad y
compasién. El no carga a los avaros y miserables con su sustento. Todos los
seres vivos, todas sus especies, declaran con las lenguas de su ser la verdad
expresada en las 31gu1entes aleyas

Jm NI u,tfj RORAI A IR T A ST
WS s A6,

que afirman esta verdad munificente. De hecho no es sélo los parientes
ancianos, ciertas criaturas como los gatos, que son amigos del ser humano, su
sustento también viene en forma de abundancia, enviada dentro del alimento
de los seres humanos. Un ejemplo que corrobora esto y que yo mismo he
observado es como sigue: mis amigos cercanos saben que por dos o tres anos
mi racién asignada todos los dias era medio pan, los panes de ese pueblo eran
pequenos y frecuentemente era insuficiente para mi. Entonces cuatro gatos
vinieron y se quedaron conmigo como invitados y esa misma porcién fue
suficiente para mi y para ellos. Frecuentemente quedaban restos incluso.

Esta situacién ha ocurrido tan frecuentemente que me ha confirmado
que me estaba beneficiando de la abundancia que resultaba de los gatos.
Declaré fehacientemente que no eran una carga para mi. También, no eran
ellos quienes estaban obligados a mi sino yo a ellos.

iOh, ser humano! Si un animal que es como si fuera salvaje es el medio
de abundancia cuando viene como invitado a la casa de un ser humano, ta
puedes comparar por ti mismo qué medio de abundancia y misericordia sera el
ser humano, el ser vivo més noble; y los creyentes, los seres humanos maés
perfectos; vy los ancianos impotentes y enfermos, los méas merecedores de
respeto y compasion entre los creyentes; y los parientes, los més merecedores
de bondad, amor y de ser servidos entre los ancianos enfermos; y los padres,
que son los amigos mas verdaderos y leales entre los parientes, si estan
presentes en una casa en su ancianidad. Segtn el significado de:

% TRV RN s sd et

L,:..,p ;)U\ vgﬁlf— v.»d C{st Cj‘:':“JNJJ“Si no fuera por los
ancianos, doblados por la edad, las calamidades los aquejarian con
inundaciones”, puedes ver qué causa importante son para repeler los desastres.

iOh, ser humano, entra en razones! Si no mueres temprano, ta también
seras anciano. Si no honras a tus padres, segln el significado de:




CARTA VEINTIUNO 251

o B or

J.«.’J\ Bl ¢ J'->.J‘ tus hijos no seran concientes de sus deberes

- - -

contigo. Si amas tu vida en el Mas Alla, este es un tesoro importante para ti: sé
conciente de tus deberes con ellos y obtén su complacencia. Mientras que si es
este mundo lo que ti amas, aun intenta complacerlos, para que a través de
ellos tu vida sea facil y tu sustento, abundante. Porque si ti eres despectivo con
ellos, deseas sus muertes y hieres sus corazones sensibles y faciles de herir,

/ow

manifestaras el significado de esta aleya:® JD-Y‘ 9 LAJ-S‘ J~m->- Si quieres la

misericordia del Méas Misericordioso, sé misericordioso con quienes estan en tu
casa v a quienes El te ha confiado.

Habia alguien llamado Mustafa Cavus, uno de mis hermanos del Mas
Alla. Solia observar que era muy exitoso tanto en su vida religiosa como en la
vida mundanal. No conocia la razén de esto. Entonces més tarde comprendi
que la razén de su éxito era que él habia comprendido los derechos de sus
padres ancianos y los cumplia a la perfeccién; debido a ellos él habia
encontrado facilidad y misericordia. Si Allah lo permite, él reparé su vida en el
Mas Alla también. Quienes desean buena fortuna también deberian parecerse a
él...

or - -

)UL@,M Cmswws Ju;;yvi;gyﬁm
Msw“3 TJP

LS A S e 6 W e Y sl

LY



La Carfa Veintidss

o - }‘“/}‘l °o -, 0© °'/ o
ooy e Vg b pr Oy doly

[Esta carta consiste de Dos Temas; el Primero convoca a los creyentes a la
hermandad y al amor]

Primer Tema
<) 2]

~ s

e o e RS A 0

Ll G bSIG* em Jy SSE0E ) B it

La disputa y la discordia entre los creyentes, tomar partido, ser
obstinado y envidioso, y provocar rencor y enemistad entre ellos son actos
repugnantes y viles, causan dano y son crueldades para la vida personal, social
y espiritual de acuerdo con los principios de la sabidurfa y la humanidad
suprema que caracteriza al Islam. Son veneno para la vida del ser humano.
Estableceremos seis de los miiltiples aspectos de esta verdad.

PRIMER ASPECTO

>  Son crueldades bajo el punto de vista de la verdad.

iOh, persona injusta que se alimenta del rencor y de la enemistad
contra un creyente! Supongamos que estuvieras en un barco, o en una casa,
con nueve personas inocentes y un criminal. Si por ese criminal alguien
intentara hundir el barco, o prender fuego la casa, sabrias qué tan cruel es esa
persona. Gritarias a los cuatro vientos en contra de su crueldad. Incluso si
hubiera una persona inocente y nueve criminales a bordo de ese barco, irfa en
contra de toda justicia hacerlo hundir.

Asi también, si hay en el creyente, comparable con una morada
sagrada, un barco Divino, no nueve sino veinte atributos inocentes como la fe,
el Islam y la bondad con los vecinos; y si luego te nutrieras de rencor y
enemistad contra él sélo por un atributo criminal que te hiere o te disgusta, que
intentaras hundir a este ser humano, o incendiar esa morada sagrada, te
convertiria en un criminal culpable de una gran atrocidad.



CARTA VEINTIDOS 253
SEGUNDO ASPECTO

» También son crueldades bajo el punto de vista de la sabiduria.

Porque es obvio que la enemistad y el amor son tan opuestos como la
luz y la oscuridad; si bien mantienen sus respectivas esencias, no pueden
combinarse.

Si se encuentra el amor verdadero en el corazén, por la predominacién
de las causas que lo producen, entonces la enemistad en ese corazén puede ser
s6lo metaférica, y se convierte en compasion. El creyente ama y deberia amar a
su hermano, y sufre por ver cualquier mal en él. Intenta reformarlo no con
severidad sino con gentileza. Por esa razén es que el Profeta Muhammad (p. v
b.) dijo: “Ningtin creyente debe estar enemistado ni retirarle la palabra a otro
por mas de tres dias’.

Si las causas que producen la enemistad persisten, y si la enemistad
verdadera se instala en el corazén, entonces el amor en ese corazdn se volvera
metafdrico y se convertird en artificio v adulacion.

iOh, persona injusta! iVe qué crueldad tan grande es el rencor y la
enemistad contra un creyente! Si dijeras que las piedras comunes pequenas
valen més que la Kaaba y el Monte Uhud, serfa un absurdo desagradable. Asi
también, la fe, que si vale lo mismo que la Kaaba, v el Islam, que tiene el mismo
esplendor del Monte Uhud y otros atributos isldmicos, demandan amor y
acuerdo; pero si en lugar de la fe y del Islam prefieres ciertos defectos que
provocan la hostilidad que en realidad son como las pequenas piedras, estarias
involucrandote en una gran injusticia, en tonterfas y en una crueldad.

La unidad de la fe necesita también de la unidad de los corazones, y la
unicidad de nuestro credo demanda la unicidad de nuestra sociedad. No
puedes negar que si te encuentras en el mismo regimiento que otra persona,
formards una amistad estrecha con ella; resultard en una relacién de
hermandad como resultado de que ambos se encuentran sometidos a las
6rdenes de un solo comandante. Del mismo modo podrés experimentar una
relacién fraternal por vivir en la misma ciudad. Ahora hay tantos lazos de
unidad, vinculos de unién y relaciones de fraternidad como los Divinos
Nombres de Allah que se manifiestan ante ti por la luz y la conciencia de la fe.

Vuestro Creador, vuestro Dueno, vuestro Objeto de Adoracién y
Proveedor es uno y es el mismo para ambos; miles de cosas son las mismas
para ambos. Vuestro Profeta (p. y b.), vuestra religién, vuestra alquibla es uno y
lo mismo; cientos de cosas son uno y lo mismo para ambos. Asi también
vuestra ciudad es una, vuestro estado es uno, vuestro pais es uno; decenas de
cosas son uno y lo mismo para ambos. Todas estas cosas que tienen en comin
dictamina la unicidad vy la unidad, la unién y el acuerdo, el amor y la
hermandad, y ciertamente el cosmos y los planetas estan relacionados de modo
similar por cadenas invisibles. Si, a pesar de todo esto, prefieres cosas sin valor
y tan trascendentes como las telaranas para generar disputas, desacuerdos,
rencor y enemistad, y te involucras en una enemistad verdadera contra un
creyente, entonces, a no ser que tu corazén esté muerto y tu inteligencia se
haya extinguido, entenderds qué tan grande es tu falta de respeto a ese lazo de




254 CARTAS

unidad, tu insulto a esa relacién de amor, tu trasgresién contra ese vinculo de

hermandad.
TERCER ASPECTO

A2 -
0 -0 - - & at”
s )5-\ L ))" 9 )}Y 9 El significado de esta aleya expresa la justicia

pura, ya que nutrirse del rencor y de la enemistad hacia un creyente es como
condenar todos los atributos inocentes que encontramos en él por un atributo
criminal, v por lo tanto es un acto de gran injusticia. Si lo llevas mas alla v
extiendes tu enemistad hacia todos los parientes de un creyente por un solo
atributo malo que tenga, entonces, segin la siguiente aleya:

S L -

R RN
¢ jUzS OLA-«-’/Y\ d\/ habrds cometido una crueldad y una trasgresién mayor

aun en contra de cuya verdad la Sharfa y la sabiduria del Islam se combinan
para advertirte. ¢(Cémo es que entonces puedes pensar que estas en lo cierto y
decir: “Yo tengo razén”?

Desde el punto de vista de la verdad, la causa de la enemistad y de
todo tipo de maldad es en si mismo la maldad y es tan densa como la arcilla: no
puede contagiar ni pasarse a otros. Si alguien aprende de ella y comete una
maldad, entonces es otro cantar. Las buenas cualidades que generan amor son
tan luminosas como el amor; es parte de su funcién ser transmitidas y producir
efectos. Es por esta razén que el proverbio dice: “El amigo de un amigo es un
amigo”, y también se dice que: “Muchos ojos son amados a causa de uno
solo”.

iEntonces, oh, persona injusta! Si ese es el punto de vista, entenderas
ahora, si tienes la capacidad de ver la verdad, qué ofensa tan grande es el
conservar la enemistad con los hermanos buenos e inocentes y los parientes de
una persona que te desagrada.

CUARTO ASPECTO

>  Son crueldades desde el punto de vista de la vida personal.

Presta atencién a algunos principios que siguen a continuacién que son
la base de este Cuarto Aspecto:

Primer Principio: Cuando tu sabes que tu camino y tus opiniones son
verdaderas, tienes el derecho de decir: “Mi camino es correcto y es el mejor”.
Pero no tienes el derecho de decir: “Sélo mi camino es el correcto”. El Profeta

o & o0 @ /,g// or v’ ° - Y o ~
(p. y b.) dijo: Lesend) e Q-/Q) s s Jf oo L) :'ﬁ’)

- s ° of
L )me-“ (S5 Esto significa que tu mirada injusta y tu opinién distorsionada

no puede ser el juez determinante ni puede condenar la fe de los demas como
invalida.

Segundo Principio: Tienes derecho a que todo lo que digas sea verdad,
pero no que a decir todo lo que es verdad. Porque a veces si una persona como
ti da un consejo a alguien con una intencién que no es sincera, puede resultar
ofensivo y causar que esa otra persona reaccione mal.




CARTA VEINTIDOS 255

Tercer Principio: Si deseas generar enemistad, entonces dirigela hacia la
enemistad de tu corazon, y trata de librarte de ella. Se un enemigo de tu alma
desviada y sus caprichos e intenta reformarla, ya que inflige mas dano sobre ti
que sobre nadie mas. No te involucres en amistad contra otros creyentes debido
a esa alma injuriosa. Si deseas generar enemistad hazlo con los ateos e
incrédulos.

De la misma manera en que el atributo del amor es apto para recibir amor
como respuesta, asi también la enemistad es apta para recibir enemistad como
respuesta. Si deseas derrotar a tu enemigo, entonces responde con un acto de
bien a su acto de maldad. Porque si respondes con maldad, la enemistad se
incrementard, yaunque exteriormente esté vencido, se nutrird del odio en su
corazon, y la hostilidad persistira. Pero si respondes con bondad, se arrepentiré

y se convertird en tu amigo. El Profeta (p. y b.) dijo: & JQ\ o ; | u.:\ \J\

28 - - @ L0, L o7 ° . 8.7
EYN ré“‘ s ; bea) Ol SR significado de estas palabras es
que ser generoso es una caracteristica del creyente, y tu enemigo se sometera a
ti si lo tratas con generosidad. Incluso si alguien es aparentemente tacafno, es
generoso en cuanto a su fe. Suele pasar que si le dices a una persona mala:
“Eres bueno, eres bueno”, esa persona sera buena; y si le dices a una persona
buena: “Eres malo, eres malo”, serd malo. Escucha entonces estos sagrados
principios del Coran, porque en ellos encontrarés la felicidad v la seguridad:

D\ 1y 1,55 O U 15 1

mev )j'“’ Al

Cuarto Principio: Quienes se alimentan del rencor y la enemistad
atentan contra sus propias almas, contra sus hermanos creyentes y contra la
misericordia Divina. Porque una persona asi condena a su alma a un tormento
doloroso con su rencor v su enemistad. Le impone el tormento a su alma cada
vez que su enemigo recibe alguna recompensa y siente dolor por temor a él. Si
esta enemistad surge de la envidia, entonces se convierte en el peor de los
tormentos. Porque, principalmente, la envidia consume y destruye al envidioso
y el dano que pretende causarle a la otra persona es casi nulo.

La cura para la envidia es dejar que los envidiosos reflexionen en el
dltimo destino de las cosas que causan su enemistad. Entonces entendera que
la belleza, la fuerza, el rango v los bienes que posee su rival son trascendentes y
temporarios. El beneficio es insignificante y la ansiedad que causa es mucha. Si
es en relacién a cualidades personales que le otorgaran beneficios en el Méas
All4, éstas no pueden ser objeto de envidia. Pero si uno envidia a otro por estas
cualidades, entonces es un hipdcrita que desea destruir los bienes del Méas Alla
mientras todavia vive en este mundo, o bien cree que el hipdcrita es aquél a
quien él envidia siendo esto una injusticia.




256 CARTAS

Si se regocija con las calamidades que le suceden al otro y sufre con los
beneficios que recibe, es como si estuviera ofendido por la bondad con la que
se manifiesta la Determinacién Divina y Misericordia de Allah, como si estuviera
criticandolas u objetandolas. Quienquiera que critique la Determinacién Divina
estd golpeando su cabeza contra un yunque en el que se rompera, y
quienquiera que objete la Misericordia de Allah seré privado de ella.

¢Cémo es posible que la justicia y la sana conciencia acepten que la
respuesta a algo que ni vale la hostilidad durante un solo dia termine en rencor
v hostilidad durante un ano? No puedes condenar a un hermano creyente por
un mal que ta sufras de su mano por las siguientes razones:

Primero: En ese mal hay cierto grado de Determinacién Divina. Es
necesario deducir esa parte del total y responder con alegria y satisfaccion.

Sequndo: Se debe deducir la parte del alma maligna y de Satanas, y
uno debe sentir lastima por la persona que ha sido superada por su propia alma
y esperar que se arrepienta en lugar de generar enemistad con ella.

Tercero: Fijate en los defectos de tu propia alma que no puedes ver o
no quieres ver; deduce una parte por esto también. En cuanto a la pequena
parte que queda, si respondes con perdén, piedad y magnanimidad, de un
modo como para conquistar a tu enemigo con sutileza y seguridad, entonces
habras escapado de toda crueldad y dano. Pero si, por el contrario, como una
persona ebria y loca que compra fragmentos de vidrio y hielo como si fueran
diamantes, respondes a los hechos sin valor, trascendentales, temporarios e
insignificantes de este mundo con enemistad violenta, rencor permanente y
hostilidad perpetua, como si fueras a permanecer eternamente en el mundo con
tu enemigo, serfa una trasgresién extrema, una crueldad grave y seria una
locura y unaembriaguez.

Entonces, si te amas lo suficiente, no permitas que esa hostilidad tan danina y
ese deseo de venganza entren en tu corazén. Si ha entrado en tu corazén, no
escuches lo que te dice. Oye las palabras veraces del Hafiz Shiraz que dijo:

s 7 0 -0

< ° e s 048
6/9‘ ) )‘ 4/5 LSE-\M-;;-?L:" 4 L3> “El mundo no es una mercancia por la

cual valga la pena pelear”. Es indtil, ya que es trascendente y pasajero. Si esto
es verdad sobre el mundo, entonces esté claro qué tan inttil e insignificante son
las pequenas cosas mundanales. Hafiz Shiraz también dijo:

o o To.- FES °. = 2 .o~
b > 03 ) e 28 9> bl
o _ o
0% OUCE3L &'y e Ol 934
“La tranquilidad de ambos mundos se basa en comprender estas dos palabras:
la generosidad con los amigos y la paz con los enemigos”.
Si dices: “No tengo alternativa, no puedo evitar la enemistad. No puedo
pasar por alto a quienes me fastidian”.
Entonces te digo: Si el caracter maligno y la mala predisposicién no
muestran senales, y no actlas con malas intenciones ni con habladurias y si
entiendes tu culpa, entonces no se causa ningin dano. Si no tienes otra



CARTA VEINTIDOS 257

alternativa, entonces no eres capaz de abandonar la enemistad. Si reconoces tu
defecto vy comprender que estds equivocado en sostener esa enemistad, sera
una forma de arrepentirte y de buscar el perdén para ti mismo, de ese modo te
librards de sus efectos malignos. De hecho, hemos escrito este tema en esta
carta para que puedas buscar el perdén, para distinguir el bien del mal y para
evitar que la enemistad sea vista como algo correcto.

El que sigue es un caso digno de tener presente. Una vez vi que, a raiz
de un partidismo prejuicioso, un religioso sabio y piadoso se extralimité a tal
punto con su condena contra otro religioso cuyas ideas politicas eran contrarias
a las suyas, que llegd a decir que era un incrédulo. También le rendia pleitesia a
un embustero por pensar como él. Me quedé anonadado por los resultados
malignos de involucrarse en la politica. Dije: “Me refugio en Allah de Satanas v
de la politica”, y de ahi en mas no me relacioné en nada que tuviera que ver
con la politica.

QUINTO ASPECTO

» La obstinacién vy el partidismo son extremadamente dafiinos en la
vida social.

Si alguien dice: “Hay un dicho del Profeta (p. y b.) que dice:

A
0 - &

2.7 o
do u.}e\ Jy\{?-‘/ y la diferencia requiere del partidismo.

“La enfermedad del partidismo también libera a la gente comun
oprimida de la elite opresora, porque si la elite de una ciudad o pueblo se
uniera, destruirfa a los oprimidos. Si hubiera partidismo, los oprimidos podrian
buscar refugio en uno de los partidos y asi podrian salvarse.

“También es por la confrontacién de opiniones y los puntos de vista
contradictorios que la verdad se hace evidente en todo su esplendor”.

Entonces, le digo: Sobre el primer punto, la diferencia que se refiere
este dicho es una diferencia positiva. Es decir, cada partido o grupo de personas
hara lo posible para promover y difundir su propia fe; no busca derribar ni
destruir las de los demas, sino que intenta mejorarlas y reformarlas. La
diferencia negativa es rechazada por este dicho profético, ya que senala al
partidismo hostil como la fuente de mutua destruccién, y quienes estan
permanentemente en litigio no pueden actuar positivamente.

Sobre el segundo punto, le digo: Si el partidismo es en nombre de la
verdad, puede convertirse en refugio para aquellos que buscan sus derechos.
Pero si el partidismo se utiliza con fines prejuiciosos y egoistas, sélo servira de
refugio para los injustos y serd un punto de apoyo para ellos. Porque si una
persona como Satands se acerca a alguien involucrado en un partidismo lleno
de rencor, lo incentiva con sus ideas y se pone de su lado, lo hara invocar las
bendiciones de Allah para si. Pero si al partido opuesto se une alguien de
naturaleza angelical, entonces - iAllah no lo permita! - llegard al punto de
invocar maldiciones sobre él.

Sobre el tercer punto, le digo: Si la confrontacién de puntos de vista
ocurren en nombre de la justicia y en pro de la verdad, entonces la diferencia



258 CARTAS

tiene que ver sélo con los medios; hay unidad con respecto al objetivo y al
propésito principal. Tal diferencia manifiesta cada aspecto de lo verdadero v
sirve a la justicia y a la verdad. Pero lo que surge de la confrontacién de puntos
de vista que sean partidistas y rencorosos y que ocurran en pro de un alma
tirana y desviada basada en egoismo y bisqueda de fama, no es ‘el destello de
la verdad’ sino el fuego del disenso. La Unidad del objetivo es necesaria, pero
oponerse de esta manera nunca llegaré a un punto de convergencia en ninguna
parte del mundo. Debido a que no difieren en pro de la verdad, lo multiplican
al infinito y hacen surgir divergencias irreconciliables. La situacién del mundo es
testigo de esto.

Para resumir: Las disputas y la discordia resultaran de no aplicar como
prmc1plos que gulen nuestra conducta estas sablas max1mas del Profeta (p. v

* o & - %
4\.U vﬁ}d‘j 4\.1.5‘ u@x.nj‘j 4\.U g_a.>=5‘ Si uno no dijera:
325 . & R N
A.l.i V'<'>d‘ 9 5\.1.5\ < uax-gj‘y tuviera siempre presente estos principios,

los intentos de hacer justicia que uno tenga resultarian en una injusticia.

Un acontecimiento con una leccién muy importante: En una ocasién, el
Imam Ali (que Allah esté complacido con él) arrojé a un incrédulo al piso.
Mientras desenfundaba su espada para matarlo, el incrédulo le escupié la cara.
Entonces el Imam Ali no lo maté y lo dejé libre. El incrédulo le dijo: “¢Por qué
no me mataste?”. Le respondié: “Porque iba a matarte en nombre de Allah,
pero cuando me escupiste, me enojé mucho y la pureza de mi intencién se
nublé por las inclinaciones de mi alma maligna. Por esa razén no te he
matado”. El incrédulo dijo: “Quise hacerte enocjar para que me mates
inmediatamente, pero, si tu religién es tan pura y tan sublime, debe ser la
verdadera”.

Mencionaré otro hecho que vale la pena destacar: Una vez, cuando un
juez mostré signos de enojo mientras cortaba la mano de un ladrén, el
gobernante justo, que tuvo la oportunidad de observarlo, lo despidi6 de su
puesto. Porque si le hubiera cortado la mano en nombre de la Sharfa, su alma
hubiera sentido lastima por la victima. Le hubiera cortado la mano sin enojo en
su corazén y sin compasién. Debido a que las inclinaciones de su alma maligna
habian tenido parte en el asunto, no pudo realizar este acto con justicia.

Una condicién social lamentable y una enfermedad increible que afecta
la vida de la sociedad, digno de llorar por ella por el corazén del Islam:
olvidarse y abandonar las enemistades internas cuando aparecen los enemigos
externos a atacar es una demanda de bienestar social reconocida y promulgada
incluso por los pueblos més primitivos. éQué es entonces lo que le sucede a
quienes dicen estar al servicio de la comunidad islamica, pero que en el
momento en que innumerables enemigos toman posicién para atacar, uno tras
otro, no pueden olvidarse de sus pequenas enemistades y dejan el terreno
preparado para que los enemigos los ataquen? Esto es una bajeza, un
salvajismo y una traicién cometida contra la vida social del Islam.




CARTA VEINTIDOS 259

Les contaré una historia para reflexionar: Habia dos grupos de la tribu
de némades Hasanan que eran hostiles entre si. A pesar de que tal vez habian
muerto mas de cincuenta personas de cada lado, cuando otra tribu, como la
Sibgan o la Haydaran, vino a atacarlos, ambos grupos enfrentados entre si
dejaron atras sus enemistades y pelearon juntos, codo contra codo, hasta que la
tribu que los atacaba fue derrotada sin siquiera pensar en sus diferencias
internas.

iOh, creyentes! ¢Saben cuantas tribus de enemigos han tomado
posicién para atacar a la tribu de los creyentes? Hay mas de cien, como una
serie de circulos concéntricos. Los creyentes son obligados a tomar una posicién
defensiva, cada uno apoyando al otro y brindandole ayuda. ¢Es entonces
adecuado para los creyentes que, con sus partidismos rencorosos y
obstinaciones hostiles, deban facilitar el ataque del enemigo y abrir las puertas
de par en par para que penetren en los estratos del Islam? Tal vez haya setenta
circulos de enemigos, incluyendo a los desviados, los ateos y los incrédulos,
cada uno tan peligroso para ti como todo el terror y las aflicciones de este
mundo, y cada uno observandote con avaricia, enojo y odio. Tu arma firme, tu
escudo y tu fuerte en contra de todos ellos no son otra cosa que la hermandad
del Islam. iEntonces date cuenta qué tan contrario a la conciencia v a los
intereses del Islam es sacudir el fuerte del Islam en pro de hostilidades pequenas
y otros pretextos! iDebes saber esto y entra en razén!

De acuerdo con el noble dicho del Profeta (p. v b.), las personas
nocivas e imponentes como Sufyan y el Dayal vendran a gobernar sobre los
ateos al final de los tiempos, y sacando provecho de la codicia, la discordia vy el
odio entre los musulmanes y la humanidad en general, con sélo una pequena
fuerza someten a la humanidad a la anarquia y al vasto mundo del Islam a su
dominio.

iOh, gente de fe! Si no deseas entrar a una humillante condicién de
dominacién, entra en razén y refigiate en el fuerte de esta aleya del Sagrado

,:/ ° /' 2080 . @ .
Coran contra los crueles: ¢ j}‘/ J ﬂ}«-m-w‘/ iAsi, podran defenderse contra

los opresores que querran aprovecharse de sus diferencias! Si no, no podran ni
proteger sus vidas ni defender sus derechos. Es evidente que si dos campeones
estan luchando entre ellos, incluso un nifio puede derrotarlos. Si se pesaran dos
montafnas iguales en una balanza, incluso una pequena piedra puede hacer que
se rompa el equilibrio y un lado de la balanza subirfa, haciendo que el otro
caiga. iPor eso, creyentes! Vuestra fuerza se vera reducida a la nada como
resultado de sus pasiones y partidismos hostiles, v asi seran derrotados por
cualquier fuerza, por mas débil que sea. Si te interesa en algo tu solidaridad
social, entonces haz que este principio guie tu vida para librarte de la
humillacién en este mundo y de la miseria en el Mas Alla:

Z 0. 838 o. 38 . PR AN'S [ 0o8° 5 o8
> >



260 CARTAS

SEXTO ASPECTO

La vida espiritual y la adoracién correcta sufrirdn como resultado de la
enemistad y la obstinacién, ya que se danaréa la pureza de intencién que es el
medio para la salvacién. Porque un partidista obstinado desearéa ser superior a
su enemigo en las buenas obras que éste hace y no podra actuar puramente por
amor a Allah. Preferira, en sus juicios y negociaciones, a quien esté de su lado;
no podré ser justo. Asi, la pureza de intencién v la justicia, que son la base de
todos los actos y obras de bien, se perderan en nombre de la enemistad y la
hostilidad.

Este sexto aspecto es extremadamente largo, pero lo resumiremos asi
para no extendernos demasiado.

ok sk



A

L Y 5 5 S * 2 5 S 55 5 Dy
Ll el SR S st 5,

iOh, creyentes! Habras entendido ya qué tan danino es la
enemistad. Comprende también que la codicia es otra enfermedad increible,
tan dafina para la vida del Islam como lo es la enemistad. La codicia acarrea
decepcion, deficiencia y humillacién; es la causa de privacién y bajeza. La
humillacién y la bajeza de los judios que, méas que ningln otro pueblo se han
abalanzado con codicia sobre el mundo, es una prueba de esta verdad. La
codicia demuestra sus efectos malignos en todo el mundo animal, desde la
especie mas universal hasta el individuo més particular. Buscar nuestro sustento
siempre confiando en la voluntad de Allah, por el contrario, nos causara
tranquilidad v nos demostrara por todos lados sus efectos beneficiosos.

En consecuencia, los arboles frutales y las plantas, que son una especie
de seres vivos en la medida en que necesitan de sustento, permanecen
felizmente arraigados en donde estan y depositan su confianza en Allah sin
evidenciar ningln tipo de codicia; es por esta razén que el sustento llega a ellos.
Producen mucha mas descendencia que los animales. Los animales, por el
contrario, persiguen el sustento con codicia, y por esta razén es que sélo
pueden obtenerla a costa de mucho esfuerzo y con grandes dificultades. Dentro
del reino animal, sélo los jévenes parecieran evidenciar su confianza en Allah al
proclamar sus debilidades e impotencias; es por esto que reciben en gran
medida el sustento merecido y delicado del tesoro de la misericordia Divina.
Pero las bestias salvajes que saltan con avaricia sobre su sustento sélo podran
obtener un sustento ilicito y ordinario luego de hacer un gran esfuerzo. Estos
dos ejemplos demuestran que la codicia es la causa de la privacién, mientras
que la confianza en Allah y la satisfaccién son los medios para obtener la
misericordia de Allah.

En el reino de los seres humanos, los judios se han aferrado al mundo
con mucha codicia y han amado la vida mundanal con mucha maés pasién que
otras personas, pero los bienes de usura que han obtenido con gran esfuerzo es
tan solo propiedad ilicita que administran temporalmente y que los beneficia
s6lo un poco. Por el contrario, les hace ganar golpes de bajeza y humillacién,
de muerte e insulto, por parte de toda la gente. Esto demuestra que la codicia
es una fuente de humillacién y de pérdida. También hay muchas otras



262 CARTAS
instancias de una persona codiciosa que quedan expuestas a la pérdida: que

N P
J.;ub- — = U= J,>J\ es una verdad mundialmente aceptada. Asi es, pues,

que si amas la riqueza, no la busques con codicia sino con satisfaccién, asi
podrés tenerla en abundancia.

El satisfecho y el codicioso son como dos hombres que entran en el
auditorio de un gran personaje publico. Uno de ellos se dice a si mismo: “Es
suficiente con que me deje entrar para que pueda escapar del frio que hace
afuera. Incluso si me ofrece sentarme en un rincén, le agradeceré por su acto de
bondad”.

Con arrogancia, como si tuviera algin derecho de exigir que todo el
mundo lo respete, el segqundo hombre dice: “Deben asignarme el mejor lugar
del auditorio”. Asi, entra con codicia y fija su mirada en los mejores lugares,
deseando abalanzarse sobre ellos. Pero el dueno del auditorio lo decepciona
asignandole un lugar mas bajo. En lugar de agradecerle como debiera, el
hombre se enoja y lo critica. Entonces, el duefio se ofende con él.

El primer hombre entra con humildad v desea sentarse en donde sea,
aun si es un lugar incdémodo. Su modestia es del agrado del dueno del
auditorio, y entonces lo invita a sentarse en un lugar mejor. Asi que el hombre
queda muy agradecido.

Entonces, este mundo es como el auditorio del Mas Misericordioso. La
superficie del planeta es como un banquete servido por Su misericordia. Los
diferentes grados de sustento y grados de recompensa se corresponden con las
posiciones de los asientos del auditorio.

Ademas, incluso en el més minimo asunto, todos pueden experimentar
los efectos malignos de la codicia. Por ejemplo, todos sabemos en el corazén
que cuando dos mendigos piden algo, es ofensivo que lo asedien a uno con
codicia y no recibird nada de nosotros; en cambio el que se acerque en paz v
con humildad nos dara pena y seguramente le daremos lo que pide.

O para dar otro ejemplo, si no puedes dormir a la noche y deseas
hacerlo, puedes lograrlo si permaneces indiferente. Pero si deseas dormir
codiciosamente, y dices “me quiero dormir, me quiero dormir”, entonces no
podrés hacerlo.

Otro ejemplo més es que si esperas con codicia que alguien llegue por
un asunto importante y dices continuamente: “Atn no ha llegado”, a la larga
perderas la paciencia y te irds. Pero un minuto mas tarde esa persona llegara v
el asunto que tenfas que tratar habréa fracasado.

El motivo de todo esto es el siguiente: Producir una pieza de pan
requiere de un campo en donde el trigo sea cultivado y cosechado, de un grano
que sea llevado al molino y de que el pan sea cocinado en el horno. Del mismo
modo, en el ordenamiento de todas las cosas existe cierta lentitud decretada por
la sabiduria de Allah. Si por ser codicioso uno falla en actuar con lentitud, no se
podra darse cuenta de los pasos que se deben seguir en el ordenamiento de
todas las cosas; se caerd o no podra atravesar esos pasos y en cualquier cosa
que tenga que hacer, no llegard a cumplir su objetivo.



CARTA VEINTIDOS 263

iOh, hermanos aturdidos por las preocupaciones de ganarse el sustento
v embriagados por la codicia por las cosas mundanales! La codicia es danina y
perniciosa; ¢cémo es posible entonces que cometes todo tipo de actos de bajeza
en pro de tu codicia; que aceptes todo tipo de riquezas sin importar si son licitas
o ilicitas; y que sacrifiques gran parte del Méas All&? En pro de tu codicia, incluso
abandonas uno de los pilares méas importantes del Islam, que es pagar el zakat,
a pesar de que el zakat es para todos el medio para atraer la abundancia y para
repeler las tribulaciones. Quien no paga el zakat es propenso a perder el monto
de dinero que de todos modos hubiera tenido que pagar: o lo gastara en algo
inutil o por alguna desgracia lo tendra que gastar de todos modos.

En un sueno veraz que tuve durante el quinto afio de la Primera Guerra
Mundial, me preguntaron lo siguiente:

“¢Cudl es la razén por la que el hambre, las pérdidas financieras vy el
padecimiento fisica aquejan a los musulmanes en este momento?”

En mi suefio, respond;:

“De la riqueza que El nos da, Allah Todopoderoso, nos pidié un diez o
un cuarenta por ciento'® para que podamos beneficiarnos con las oraciones de
agradecimiento de los pobres, y para evitar el rencor y la envidia. Pero con
nuestra codicia y avaricia, nos hemos negado a pagar el zakat, y Allah
Todopoderoso nos ha quitado un treinta por ciento del cuarenta que debiamos
v un ocho por ciento del diez que debiamos.

“Allah nos ha pedido que, un solo mes al afno, pasemos hambre para
obtener setenta beneficios. Pero nos dan pena nuestras almas instintivas y no
sentimos ese hambre pasajero y beneficioso, por eso Allah Todopoderoso nos
castigb al obligarnos a ayunar por cinco afos, un hambre repleta de setenta
tipos diferentes de calamidades.

“También nos pidié que, de un periodo de veinticuatro horas, pasemos
una hora como si fuera haciendo un ejercicio Divino, placentero y sublime,
luminoso y beneficioso. Pero por nuestra pereza, hemos descuidado nuestra
obligacién de rezar. Esa simple hora al dia se sumé a las deméas y se
desperdici6. Como penitencia, Allah Todopoderoso nos sometié a una forma
de ejercicio y esfuerzo fisico que reemplazé a la oracién”.

Entonces me desperté y, después de reflexionar, me di cuenta de que
mi sueno contenia una verdad extremadamente importante. Como lo he
demostrado y explicado en la Palabra Veinticinco, cuando comparé la
civilizacién moderna con los principios del Coran, toda la inmoralidad vy la
inestabilidad en la vida social del ser humano proceden de dos fuentes:

La primera: “Una vez que mi estbmago esta lleno, iqué me importa si
otros se mueren de hambre!”

La sequnda: “Tu trabajas y yo me alimento”.

Lo que hace que estas dos fuentes se perpetten es por el predominio de
la usura y del interés, por un lado, y por el incumplimiento del zakat, por el

'8Un 10% de bienes como el maiz, que se cosecha todos los afios; y un 2,5% de la ganancia que produzca un
negocio durante un afio.



264 CARTAS

otro. El tnico remedio que puede curar estas dos terribles enfermedades
sociales es implementar el zakat como un principio universal y prohibir la usura.
El zakat es el apoyo mas esencial para la felicidad no sélo para los individuos o
para una sociedad en particular, sino para toda la humanidad. Hay dos tipos de
clases sociales: la alta y la gente comin. Sélo el zakat provocara compasién y
generosidad de las clases altas por la gente comun, y respeto de la gente comin
por las clases altas. Sin el zakat, las clases altas menospreciara a la gente comtn
con crueldad y opresién, y la gente comun se levantara contra las clases altas
con rencor y rebelién. Habra lucha constante y oposicion persistente entre
ambas clases sociales. Finalmente todo resultara en la confrontacién del capital
y el trabajo, como sucedié en Rusia.

iOh, gente noble y de buena conciencia! iOh, gente de generosidad y
benevolencia! Si no se realizan actos de generosidad como el zakat, habréa tres
resultados daninos. El acto en si puede que no tenga efectos, porque si no lo
ofreces en nombre de Allah, estards haciendo que el pobre que lo recibe te esté
agradecido.. Entonces no serds merecedor del beneficio de sus oraciones, que
serian aceptadas a los ojos de Allah. En realidad no eres nada mas que un
oficial encargado de distribuir las recompensas de Allah Todopoderoso entre
Sus siervos; pero si imaginas que eres el dueno de la riqueza, estaras
cometiendo un acto de ingratitud hacia las recompensas que has recibido. Si,
por el contrario, ofreces el zakat en Su nombre, serds recompensado por
haberlo hecho en nombre de Allah Todopoderoso; habras dado las gracias por
las recompensas que has recibido. Una persona necesitada tampoco estara
obligada a adularte ni a arrastrarse ante ti; el honor de esta persona no sera
danado y sus oraciones para ti serdn aceptadas. Ve qué diferencia tan grande
hay, por un lado, entre dar en zakat tanto como uno quiera, pero sin ganar otra
cosas que el dano de la hipocresia, la fama y por imponer una obligacién; v,
por el otro, realizar las mismas obras de bien en nombre del zakat, y asi estar
cumpliendo una obligacién que hace ganar recompensas por la virtud de la
sinceridad y las oraciones que ofrecen quienes han sido beneficiados con ese

zakat.
r@srwus@sm vaYJt;::L
O U AN wgpwjym

s 0r - -

@y;wwwu L@ijiiaxnupﬁaﬁjsd\:j\f

)

- //o‘“ - ¥ 2o -~ P ~ ) o - - ~ P
Q«::JL’J\ - 5\.1.!.).«};5\) CJ};“ CJ}}‘*—”‘ L2 9 j\.i\ L;'p)

ko



Conclusion

Sobre las habladurias

/ s v 5

En el Qumto Punto del Pr1mer Rayo de la Primera Luz de la Palabra
Veinticinco, una sola aleya del Coran, que tiene el efecto de desalentar y
refrenar, fue mencionado de seis maneras milagrosas para que no haya dudas
de lo repugnante que es hablar mal de otros. Se demostré qué tan abominable
es esto a la luz del Sagrado Coran, y entonces no hay necesidad de explicar
mas sobre el asunto. Ciertamente, después que el Coran hizo su declaracién, no
hay posibilidad ni necesidad de extenderse maés.

El Corén le recrimina a quien habla mal de otros con seis reproches en

s - KXo o -

Zo.- 2. 7
esta aleya: Lw‘ ‘\-0-‘ V’J Jfb 5] va\:-\ u}u‘ y le prohibe cometer

este pecado con seis grados de severidad. Cuando la aleya estd dirigida a
aquellas personas que en verdad se involucran en habladurfas, el significado es
el siguiente.

Como es evidente, esta aleya estd expresada en forma interrogativa.
Esta pregunta abarca todas las palabras de la aleya, entonces, cada palabra
adquiere un significado adicional.

Asi, la primera parte pregunta: “Es que no tienes inteligencia para
hacerte capaz de discernir y eres incapaz de percibir lo horrendo de este acto?”

3 2

La segunda palabra «—=>= pregunta: “¢Tu corazén es un asiento para

el amor o para el odio, tan corrupto que ama las cosas mas repugnantes?”
A2 -

o S
La tercera frase V'{ J| pregunta: “¢Qué le ha ocurrido a tu sentido

civilizado de responsabilidad social que eres capaz de aceptar algo ponzonoso
en tu vida social?”

s - Ko o -

La cuarta frase V’J Jf L o pregunta: “¢Qué le ha ocurrido a tu

sentido de humanidad que estas destrozando a tu amigo con tus colmillos como
si fueras un animal salvaje?”

-

La quinta frase 5\-33'-‘ pregunta: “¢No tienes ninglin sentimiento de

companerismo, ningun sentido de parentesco, que puedes hundir tus dientes en
un pobre desgraciado que estd ligado a ti por innumerables lazos de
hermandad? ¢Acaso no posees inteligencia, que puedes morder tus propios
miembros con sus propios dientes como un lunatico?



266 CARTAS

20
La sexta palabra Le pregunta: “¢Ddénde estd tu conciencia? ¢Tu

naturaleza es tan corrupta que abandonas todo respeto y actias de manera tan
repugnante como para consumir la carne de tu hermano?”

Entonces, segtn el significado total de la aleya, asi como también segin
lo que indica cada palabra, las calumnias y habladurias son repugnantes para la
inteligencia y el corazén, para la humanidad y la conciencia, para la naturaleza
y la conciencia social.

Ves, pues, que esta aleya condena las habladurias en seis grados
milagrosos v refrena al ser humano de caer en ello de seis maneras diferentes.
Las habladurfas son un arma vil cominmente utilizadas por la gente enemiga,
envidiosa y obstinada, v quienes son respetables nunca se inclinaran a utilizar

sta arma tan sucia. Una persona famosa dijo una vez:

2 s 2
s 2o - “ 7 2

ywwuusdﬁj M;sﬁu;w,fs

R o -
J¢>-“Nunca me inclino a molestar a mi enemigo con habladurias, porque las

habladurias son el arma de los débiles, de la gente mas baja y vil”.

Las habladurifas consisten en decir aquello que seria la causa de
disgusto e irritacién para la persona en cuestién si estuviera presente y lo
escuchara. Incluso si lo que se dice es verdad, alin asi seria caer en habladurias.
Si es una mentira, entonces es tanto una habladuria como una calumnia y por
lo tanto serfa un pecado con peso doble.

Hablar mal de alguien puede estar permitido en sélo casos especiales:

Primero: Si se presenta una queja a un oficial de justicia y eso sirviera
para ayudar a que el mal sea eliminado y se restaure la justicia.

Segundo: Si una persona que quiere asociarse con otra se presenta a
pedirte consejo y tu le dices, sélo en pro de su beneficio y de aconsejarlo bien,
sin ningln otro interés propio: “No cooperes con él; serd una desventaja para
ti”.

Tercero: Si el propdsito no es exponer a alguien a la desgracia y la
notoriedad, sino simplemente para advertir a la gente, y uno dice: “Ese hombre
rengo y confundido fue a tal lugar”.

Cuarto: Si el sujeto del que se estd hablando es un pecador sin
verglienza y de publico conocimiento; si no le molesta el mal y, por el contrario,
esta orgulloso de los pecados que comete; si siente placer en hacer el mal y sin
dudarlo peca de un modo evidente.

En estos casos en particular, hablar mal de alguien es permisible, si se
hace sin ninglin interés propio y Unicamente si es por el bienestar de la
comunidad. Pero fuera de estos casos, es como un fuego que consume la
madera, las habladurias consumen las buenas obras.



CARTA VEINTIDOS 267

Si uno se ha involucrado en habladurias, o se ha prestado a

2 o0

escucharlas, debe decir: OLS-;I-M U':J/ /)L:J;-ff'\ ;-;U\ y debe decirle al sujeto
de sus habladurias, cuando se en;uentre con él: “Perdéname”.

S % o

Said Nursi



Carla Veintitres

~
w o
.

o - Sw -3 o .~ o s 8,0 0 8 °
ko g Vo (o Oy b a0y

B
-

Pl _ - < - z -7 ////l s 06T Y
éb)?‘ﬁbf.&&j‘b {éKﬁj@‘WJJAAﬁ%M‘

-~
"

SJ);,-;CJ‘)})SJ—;}‘

iMi Querido Hermano Ferviente, Serio, Verdadero, Sincero y Sagaz!

Porque los hermanos del Mas Alld y la verdad como nosotros, las
diferencias de tiempo y lugar no son obstaculos para conversar y sentirse cerca.
Incluso si uno estd en el Este, uno en el Oeste, uno en el pasado, uno en el
futuro, uno en este mundo y uno en el Méas Alla, atn asi se puede considerar
que estan juntos y pueden hablar juntos. En especial quienes han asumido la
misma tarea de alcanzar el mismo objetivo; todos pueden considerarse como lo
mismo. Cada manana me imagino que tu estas aqui conmigo y transfiero una
parte, un tercio, de mis ganancias espirituales para ti. iQue Allah los encontré
aceptable! Estas junto a Abdilmecid y Abdurrahman en mis oraciones; si Allah
lo permite, tG siempre recibes tu parte. Que sufras algunas dificultades con
respecto a la vida mundanal me entristecié un poco por ti. Pero ya que este
mundo no es eterno y hay una forma de bien presente en los desastres, se me

29

ocurrié decir: “Esto también pasara”, en tu nombre. Pensé en el Hadiz:

B - y s oW

§}.>-~Y°‘ s Y!u/i‘a-;; Y Recité la aleya: ;ﬁf:ua.“ - alol .

-~

- P . )
Dije: O j;.?-‘ B i\.z.H/ U/ 9 N U/ Encontré consuelo en tu lugar. Si Allah

Todopoderoso ama a uno de Sus siervos, El lo hace sentir disgustado con el
mundo, mostrandoselo como feo. Si Allah lo permite, tG perteneces a esa clase
de aquellos amados por Allah. No permitas que la multiplicacién de los
obstaculos que evitan que la difusién de las Palabras te entristezca. Si Allah lo
permite, cuando la cantidad que has distribuido venga a manifestar la
misericordia Divina, aquellas semillas llenas de luz abrirdn una abundancia de
flores.

Hiciste varias preguntas. iMi querido hermano! La mayoria de las
Palabras y Cartas que se han escrito se me ocurrieron en mi corazén
instantAneamente, sin mi voluntad propia; y resultaron muy bien. Si te



CARTA VEINTITRES 269

respondo con mi voluntad y pensando con la fuerza del conocimiento como el
Viejo Said, las respuestas resultaran opacadas y deficientes. Desde hace un
tiempo va, las inspiraciones del corazén han cesado y el latigo de la memoria se
ha roto; pero para no privarte de una respuesta, responderemos de forma
extremadamente breve a cada una de ellas.

TU PRIMERA PREGUNTA

¢Cudl es la mejor manera en que los creyentes pueden rezar unos por
otros?

La Respuesta: Tiene que estar dentro de las causas de lo que es
aceptable, porque las stplicas se vuelven aceptables bajo ciertas condiciones; su
aceptabilidad aumenta mientras esas condiciones se cumplan. Por ejemplo,
cuando se realizan las suplicas, una persona deberfa estar purificada
espiritualmente al buscar el perdén; entonces deberia recitar las bendiciones
(salawat) para el Profeta (PyB), una oracién aceptable, para la intercesién; y
seguidamente a su sUplica, nuevamente deberia recitar el salawat. Porque una
oracién ofrecida entre dos oraciones tan aceptables en si misma se vuelve

o rd
o~ o
aceptable u.;.a.“ J.@.E.» rezar por otra persona sin su conocimiento. También

hacer las suUplicas con las oraciones famosas y narradas en el Coran y los
Hadices. Por ejemplo, rezar con las stplicas abarcativas como:

-

TSN o 3 LG Shadl sl gl

\ O%

“ ~ 4/ P - < .’ f/ P /e‘lz T '/u/u/
BN s e T s X s BT

También hacer siplica sinceramente, con humildad y tranquilidad del corazén;
y siguiendo las oraciones diarias y la oracién de la manana en particular; y en
lugares sagrados y en las mezquitas en particular; y los viernes y particularmente
durante ‘la hora cuando las oraciones son respondidas’; v durante los tres
meses de Rayab, Shaban y Ramadéan y las reconocidas noches sagradas,
particularmente en Ramadéan y la Noche del Decreto en particular; se espera
considerablemente por la misericordia Divina que esas sUplicas sean aceptadas.
Los resultados de las oraciones tan aceptables se ven exactamente como se
desean en este mundo, o bien son aceptadas con respecto a la vida eterna en el
Més Alld de quien las ofrece. Es decir, si lo que se busca no ocurre exactamente
como se desea, no se puede decir que la oracién no fue aceptada sino que fue
aceptada de una mejor manera.

TU SEGUNDA PREGUNTA

Ya que la frase: “que Allah este complacido con él” se usa para los
Companeros del Profeta (PyB), ées apropiado utilizarla para otros con el mismo
significado?

La Respuesta: Si, se puede usar porque al contrario de “las bendiciones
v la paz de Allah sean sobre ¢él”, que es una marca del Mensajero de Allah



270 CARTAS

(PyB), el epiteto de “que Allah esta complacido con él” no es una marca
particular de los Companeros, pero deberia usarse para personas como los
cuatro Imémes, Sheik 'Abd al-Qadir Gilani, Imam-i Rabbani y el Imdm Ghazali,
que alcanzaron la ‘cercania mas grande’ conocida como el ‘legado de la
profecia’, llegando a la estacién de la complacencia de Allah. Pero
generalmente entre los eruditos religiosos, “que Allah esté complacido con él”
se ha utilizado para los Compafieros; “que Allah tenga misericordia sobre él”,
para las siguientes dos generaciones que los sucedieron; “que Allah lo
perdone”, para las subsiguientes generaciones; y “que su misterio sea
santificado”, para los evliyas.

TU TERCERA PREGUNTA

¢Cudles fueron superiores, los grandes iméames y los muyytajids o los
‘shahs’ vy los ‘polos espirituales’ de los caminos sufies verdaderos?

La Respuesta: No todos los muyytajids sino Abu Hanifa, Malik, Shafi'i, y
Ahmad ibn Hanbal fueron superiores a los shahs y polos espirituales. Pero en
algunas virtudes particulares, algunos polos espirituales maravillosos, como el
Sheik Gilani, alcanzaron estaciones maés brillantes. Sin embargo, la virtud
general fue la de los imames. Ademas, algunos de los Shahs de los caminos
sufies también fueron muyytajids, no se puede decir, en consecuencia, que
todos los muyvytajids fueron superiores a los polos espirituales. Pero si se puede
decir que después de los Companeros y del Mahdi, los Cuatro Imames fueron
superiores.

TU CUARTA PREGUNTA

s s W

¢Cudl es la sabiduria y el objetivo de decir: ;,.3 Jat.:a)‘ Co 4}.\‘ d‘/ ?

La Respuesta: Como lo requiere Su Nombre de Omnisciente, Allah
Todopoderoso ubicd en todas las cosas un arreglo como los peldanos de una
escalera. Una persona impaciente no actda con deliberacién lenta y entonces
saltea algunos de los peldafios v se cae o bien deja algunos deficientes; no
puede montarse al techo de su objetivo. Asi, la codicia es la causa de la
pérdida. La paciencia, sin embargo, es la clave para las dificultades y el dicho:

C};.N é&;f ::..fa.ﬂ} * j..:al.;- :,\.j:l.;- J.a_j;;v.ﬂ se han vuelto como

proverbios. Es decir, la gracia y el favor de Allah Todopoderoso estan con los
pacientes. Porque la paciencia tiene tres aspectos:

El Primero es perseverar pacientemente al refrenarse de los pecados;
esta paciencia es taqwa y manifiesta el significado de la aleya:

el SOl



CARTA VEINTITRES 271

El Segundo es la paciencia frente a la calamidad; esto es depositar la
confianza en Allah y someterse a El. Hace ser honrado por la manifestacién de

estas aleyas: U"J"L‘a'“ g.,o:: iy d‘ * u...\f}:.:.ﬂ g_,o:: Y d‘,

En cuanto a la impaciencia, asciende a quejarse sobre Allah y a criticar
Sus acciones, acusando Su misericordia y no a no gustar de Su sabiduria. Por
cierto, el ser humano es débil e impotente y llora quejumbrosamente por los
golpes de la desgracia, pero su queja debe ser ante El, no sobre El. Deberia ser

como las palabras de Jacob (p 4)5‘ gﬂ u" J.>- } u..; 5 ji.u‘ Lo.:‘ Es decir,

deberia quejarse ante Allah, no lamentarse diciendo: “¢Qué he hecho que esto
deba pasarme a mi?” como si se quejara ante otras personas sobre Allah;
estimular la compasién de los seres humanos impotentes es dafino y sin
sentido.

El Tercer Tipo de Paciencia es perseverar pacientemente en la
adoracién, que eleva a la persona a la estacién de ser el amado de Allah.
Exhorta a una persona hacia la adoracién perfecta de Allah, que es la estacién
més elevada.

TU QUINTA PREGUNTA

La edad de la discrecién se acepta como a los quince anos. ¢Cémo el
Mensajero de Allah (PyB) adoraba antes de su misién profética?

La Respuesta: El solia adorar segin lo que quedaba de la religién de
Abraham (p.), que aln existia en Arabia, pero de una forma muy oscura. Pero
esto era a través de su propia eleccion y como un buen acto, no porque
estuviera obligado y ordenado. Esta verdad es larga, entonces que quede hasta
alli por ahora.

TU SEXTA PREGUNTA

¢Cudl fue la sabiduria de que su misién profética comenzara cuando
tenfa cuarenta anos, que se considera como la edad de la madurez perfecta y
que su vida continuara por sesenta y tres afos?

La Respuesta: Hubo numerosos propdsitos e instancias de sabiduria en
esto. Uno de ellos es como sigue: la misién profética es una responsabilidad
enorme y extremadamente pesada. Puede cargarse a través de descubrir y
perfeccionar las habilidades intelectuales y la capacidad del corazén. El
momento en que son desarrollados con mayor perfeccién es la edad de
cuarenta. Ademas, la juventud, el momento de las pasiones del alma maligna se
encienden y la sangre esta ardiente, v exuberante y las ambiciones mundanales
son intensas, no es adecuada para los deberes de la profecia, que son
puramente Divinos, sagrados y pertenecen al Mas Alla4. Sin importar qué tan
serio y sincero sea el ser humano antes de los cuarenta anos, la sospecha de
que estad trabajando para los renombrados mundanales puede ocurrir sobre
quienes por si mismos buscan fama. No podria salvarse facilmente de sus
acusaciones. Pero después de la edad de cuarenta, el descenso a la tumba



272 CARTAS

comienza y el Mas Allad parece mas grande para él que este mundo. Puede
salvarse facilmente de esas acusaciones en sus actos y obras, que miran hacia el
Maés Allé vy tiene éxito. Y otros también se salvan de pensar mal de él.

En cuanto a que su vida bendita sea de sesenta y tres afios, una de las
instancias de sabiduria en ello fue esto: los creyentes tienen a cargo por la
Sharfa el amar y respetar al Mas Noble Mensajero de Allah (PyB) en el grado
mas grande, el sentir disgusto por nada en absoluto sobre él y el ver cada
aspecto de él como bueno. Asi, Allah Todopoderoso no dejé6 a Su Noble
Amado en la dificultad y en los anos probleméticos de la ancianidad después de
los sesenta y tres afios; El mas bien lo envi6 a la Corte Sublime a esa edad, que
fue la expectativa de vida promedio de la mayoria de la comunidad de la cual
él fue el lider. Allah lo tomé Consigo, mostrando que él fue el lider en todos los
aspectos.

TU SEPTIMA PREGUNTA

¢Es este un Hadiz del Profeta (PyB):

)QL..Q/,.Q%S ;.(J)@L’"/’°’;.<;L$j.l;yque

significa?

La respuesta: He oido que es un Hadiz. Su significado es este: “El mejor
de los jovenes es el que piensa en la muerte como un anciano, y que al trabajar
para el Mas Alla, evita juntarse con aquellos que se vuelven cautivos de las
pasiones de la juventud y no se ahogan en la negligencia. Y el peor de los
ancianos es el que trata de parecerse a los jévenes en negligencia y pasion, v,
sigue los deseos lujuriosos de su alma maligna como un nifio”. La forma
correcta de la segunda parte que viste en esta parte es como sigue. Lo he
colgado sobre mi cabeza por la sabiduria que ensena. Lo veo cada manana, y
cada tarde y recibo la instruccién:

Si deseas un amigo, Allah es suficiente. Si, si El es tu amigo, todo es
amigable.

Si deseas un compariero, el Coran es suficiente. Si, porque en la
imaginacién uno se encuentra con los profetas y dngeles, observa los eventos en
los que estan involucrados, y se familiariza con ellos.

Si deseas bienes, la satisfaccién es suficiente. Si, la persona que esta
satisfecha es frugal; y la persona frugal recibe abundancia.

Si deseas un enemigo, el alma maligna es suficiente. Si, la persona que
gusta de sl misma encuentra calamidades y cae en dificultades, mientras que, a
una persona que no gusta de si misma, encuentra la felicidad y recibe
misericordia.

Si deseas un consejo, la muerte es suficiente. Si, la persona que piensa
en la muerte es salvada del amor por este mundo y trabaja muy en serio por el
Més Alla.Agrego un Octavo a tus Siete Asuntos. Es asi:

Un par de dias atrds, un memorizador del Coran recité una parte de la
Sura Yusuf hasta:




CARTA VEINTITRES 273

- @ ® 1 oz 3 ‘/‘://
u:.?v./ﬂ.:a.ﬂ./: J:.Z.?J‘ 9 to.}.:...a = Y .De repente, este punto se me ocurrié:

todo lo relacionado al Coran y a la fe es valioso; sin importar cuén insignificante
parezca, su valor es grande. Lo que sea que asista en la felicidad eterna no es
insignificante. En cuyo caso, no se puede decir que este punto es sélo un
pequeno punto y no vale la pena explicarlo o darle importancia. Y por cierto,
iel primer estudiante y tnico dirigido en los asuntos de este tipo, quien aprecia
los puntos delicados del Coréan, Ibrahim HulGsi, quiere oir este punto! En cuyo
caso, esclchalo:Es un punto delicado de las historias mas delicadas. Un punto
elevado, sutil, feliz y milagroso de la aleya:

-

;,.::Jl.:a.ib g,.bv.ﬂ 3 C;.l.:...: u“"; que anuncia que la historia de José (p.),

la mejor de las historias, ha alcanzado su conclusién. Es esto: los pesares y
dolores de la muerte y la separacién al final de otras historias felices hacen agrio
al placer que el oyente ha recibido de la historia en su imaginacién y lo disipa.
Especialmente si habla de la muerte y la separacién justo cuando narra el
momento de felicidad perfecta; esto es incluso méas doloroso y provoca que
quienes lo oyen griten angustiados. Sin embargo, a pesar de que esta aleya
habla de la muerte de José (p.) justo en la parte méas brillante de su historia,
cuando él es Gobernante de Egipto, unido a su madre y padre, encontrandose
agradablemente con sus hermanos y estd experimentando la felicidad maés
grande y el bienestar de este mundo, lo hace de modo tal que dice: José (p.)
mismo pidié por su muerte a Allah Todopoderoso para experimentar un estado
aun mas feliz y brillante que ese estado feliz y brillante; v si murié y recibié esa
felicidad. Es decir, existe mas alla de la tumba una felicidad y un estado pacifico
més grande que la felicidad placentera de este mundo, de modo tal que
mientras esta en esa situacién mundanal muy placentera, una persona que vea
la verdad como José (p.) deseé una muerte bastante amarga, para recibir otra
felicidad.

Entonces ve esta elocuencia del Sabio Coran; de qué manera anuncia
el fin de la historia de José. No causa pesar o arrepentimiento a quienes lo
escuchan, sino que da buenas noticias y suma mas felicidad. También da guia,
diciendo: Trabaja para mas alla de la tumba, porque es alli que encontraras la
verdadera felicidad v el placer. También senala a la veracidad exaltada de José
(p.), diciendo: incluso la situacién mas brillante y placentera de este mundo no
lo hizo volverse negligente; no lo cautivd; alin queria el Mas Alla.

S0 a0
Said Nursi



barla Veindicualro

Pregunta: ¢Cémo pueden reconciliarse el alimento solicito, la
planificacién benéfica y la bondad amorosa de los Nombres de Compasivo,
Omnisciente y Amable, que estdn entre los mas grandes de los Nombres
Divinos, con la muerte y la inexistencia, la decadencias y la separacién y el
desastre y la dificultad, que son impresionantes y terribles? Muy bien, el ser
humano se va a la felicidad eterna, entonces podemos tolerar su paso por el
camino de la muerte, pero para las delicadas y amorosas especies de arboles,
plantas y flores, todos los seres vivos y las especies de animales que merecen la
existencia, los amantes de la vida, y que desean la vida permanente; {qué
compasiéon y bondad hay en el hecho de que constantemente, sin excepcion,
sean aniquilados, que sean despachados rapidamente hacia la inexistencia sin
que se les permita ni abrir sus ojos, que los hagan trabajar sin darles un respiro
con dificultades, al ser cambiados por las calamidades sin que a ninguno de
ellos se los deje en paz, al ser asesinados sin excepcién, al morir sin que quede
ninguno de ellos, en su partida sin que ninguno de ellos sea gratificado; qué
sabiduria y propésito, qué favor y misericordia hay en esto?

La Respuesta: A través de Cinco Signos que muestran la causa y la
razén necesaria, v de Cinco Indicaciones que senalan los objetivos y beneficios,
intentaremos mirar a lo lejos la poderosa verdad que resuelve esta pregunta y
que es extremadamente amplia, profunda y elevada.

PRIMERA ESTACI()N:ESta consiste de Cinco Signos.

Primer Signo: Como se describe al final de la Palabra Veintiséis, al
hacer una preciosa prenda enjoyada y bordada, un artesano habilidoso emplea
a un pobre hombre a cambio de un salario acorde. Para mostrar su habilidad y
arte, viste al hombre pobre con la prenda, luego la mide, la corta, la alarga y la
acorta, y haciendo que el hombre se siente y se levante, le da varias formas.
Entonces, el hombre desdichado tiene derecho a decirle al artesano: “¢Por qué
estas interfiriendo con esta prenda que me hace bello y la alteras y la cambias?
¢Por qué me haces levantar y sentar, molestindome vy corrompes mi
comodidad con dificultades?”

De exactamente la misma manera, para mostrar las perfecciones de Su
arte a través de los bordados de Sus Nombres, el Creador Glorioso toma la



CARTA VEINTICUATRO 275

naturaleza esencial de todos los tipos de seres como modelos, luego los viste a
todos, v en especial a los seres vivos, con la prenda de un cuerpo enjoyado con
sentidos y lo inscribe con la pluma del Decreto Divino; asi demuestra la
manifestacién de Sus Nombres. Ademas, El le da a cada ser una perfeccién, un
placer, una refulgencia, de una manera adecuada y como un salario.

Entonces, ¢tiene algo derecho a decirle al Creador Glorioso, Quien

L

s 7 e ® 3 . . Pyl SR 5 -
manifiesta el significado de £ &) CaS nev = :.:a.r.j Al el Me

estas causando problemas y me estds molestando”? iQue Allah no lo permita!
De ninguna manera, los seres no tienen ningtin derecho ante el Necesariamente
Existente, ni pueden reclamarlos; su derecho es llevar a cabo, ofreciendo
agradecimiento y alabanzas, lo que se les requiere por el nivel de existencia que
El les ha dado. Porque todos los niveles de existencia que son dados son
incidencias v cada una requiere una causa. Los niveles que no se dan son
posibilidades y las posibilidades son inexistentes y también infinitas. En cuanto
a las instancias de inexistencia, no requieren una causa. No puede haber una
causa para el infinito. Por ejemplo, los minerales no pueden decir: “Por qué no
fuimos plantas?”; no pueden quejarse. Su derecho, ya que han recibido la
existencia mineral, es ofrecer las gracias a su Creador. Y las plantas no pueden
quejarse preguntando por qué no son animales; su derecho es ofrecer las
gracias, ya que han recibido vida como asi también existencia. En cuanto a los
animales, no pueden quejarse por no ser humanos; su derecho sobre ellos més
bien es ofrecer agradecimiento, ya que se les ha dado la sustancia preciosa del
espiritu ademas de vida y existencia. Y asi sucesivamente.

iOh, ser humano quejumbroso! No permaneciste inexistente; fuiste
vestido con la bendicién de la existencia. Saboreaste la vida; no permaneciste
inanimado, ni te volviste un animal. Recibiste la bendicién del Islam; no
permaneciste en el extravio. iHas experimentado las bendiciones de la buena
salud y del bienestar! Y asf sucesivamente.

iOh, desagradecido! ¢Dénde ganaste el derecho de no ofrecer las
gracias a cambio de los niveles de existencia que Allah Todopoderoso te ha
dado y que son puras bendiciones? ¢Cémo es que debido a las bendiciones
exaltadas que son contingencias e inexistencia, que ti no mereces y no se te
han dado, tG te quejas sobre Allah Todopoderoso con codicia sin sentido,
desagradecido por las bendiciones que has recibido? Si una persona se eleva a
un nivel exaltado como escalando hasta la punta del minarete y encuentra una
estacién elevada y a cada paso recibe una gran bendicién, luego no le agradece
a quien le dio las bendiciones y quejandose pregunta por qué no podria
haberse elevado por encima del minarete, qué equivocado estaria, qué
negacién ingrata de las bendiciones, qué gran tonteria seria; incluso los
lunaticos lo comprenderian.

iOh, ser humano negligente, ambicioso y descontento, derrochador que
no ahorra, quejumbroso injusto! Debes saber que, por cierto, la satisfaccién es
agradecimiento provechoso, la ambicién es ingratitud que causa pérdida y la



276 CARTAS

frugalidad es un respeto delicado y benéfico a las bendiciones. En cuanto al
derroche, es desprecio horrible y danino para las bendiciones. Si tienes
inteligencia, acostimbrate a satisfacerte con poco e intenta la complacencia. Si
no puedes soportarlo, di: “iOh, el Mas Paciente!” y busca la paciencia.
Conférmate con tu parte y no te quejes. Comprende quién se queja de quién y
quédate en silencio. Si tienes que quejarte, entonces quéjate sobre tu alma
maligna a Allah Todopoderoso porque de ella es la falta.

Segundo Signo: Como se afirma al final del dltimo asunto de la Carta
Dieciocho, una instancia de sabidurfa cuando el Creador Glorioso
constantemente cambia y renueva a los seres de una manera sorprendente e
increible a través de la actividad de Su soberania es como sigue:

La actividad y el movimiento de los seres surgen de un apetito, un
deseo, un placer, un amor. Se puede decir que en toda actividad hay una
especie de placer; incluso, que cada actividad es una especie de placer. El
placer también se inclina hacia una perfeccién; es una especie de perfeccién
incluso. Ya que la actividad indica una perfeccién, un placer, una belleza; y ya
que el Necesariamente Existente, Quien es la perfeccién absoluta y el Perfecto
de Gloria, une en Su esencia los atributos y Nombres de todo tipo de
perfeccién; por cierto, de una manera adecuada para la necesaria existencia y
lo sagrado de la Esencia Necesariamente Existente, de manera apropiada a Sus
riquezas absolutas y la autosuficiencia de Su esencia, de una manera apropiada
a Su perfeccién absoluta y libre de todo defecto, El tiene una sagrada
compasion ilimitada y un infinito amor puro. Por cierto, hay un entusiasmo
sagrado infinito que surge de esa sagrada compasién y ese amor puro; y de ese
entusiasmo sagrado surge una felicidad sagrada infinita. Y surgiendo de esa
felicidad sagrada, hay, si se permite el término, un placer sagrado infinito. Y de
este placer sagrado y por la gratitud y las perfecciones de los seres que resultan
de la emergencia y del desarrollo de sus potencialidades dentro de la actividad
de Su poder, surge, si se puede decir, una gratificacién sagrada infinita v un
orgullo sagrado que pertenece a esa Esencia Misericordiosa y Compasiva; y son
ellas las que necesitan una actividad ilimitada de manera ilimitada. Y esa
actividad ilimitada a su vez necesita un cambio y una transformacién, una
alteracién y una destruccién ilimitados. Y ese cambio y esa transformacién
ilimitados necesitan de la muerte y la extincién, la decadencia y la separacién.

En un momento, los beneficios mostrados por las ciencias en relacién a
los objetivos de los seres parecian muy insignificantes desde mi punto de vista.
Comprendi de esto que tal filosofia conduce sélo a la inutilidad. Es por esta
razén que los filésofos lideres caen en el pantano de la Naturaleza, o se
convierten en sofistas, o niegan el conocimiento Divino y la eleccién, o llaman
al Creador “auto-necesario”.

En ese punto, la misericordia Divina envié el Nombre de Omnisciente
en mi auxilio y me mostré los grandes objetivos de los seres. Es decir, cada ser,
cada obra de arte, es una misiva tan soberana Divina que todos los seres
concientes lo estudian. Este objetivo me satisfizo por un ano. Luego, las
maravillas en el arte de los seres se descubrieron ante mis ojos y el objetivo
anterior comenzé a parecer insuficiente. Otro objetivo mucho mas grande se




CARTA VEINTICUATRO 277

volvié aparente, el cual fue que los objetivos mas importantes de los seres miran
hacia su Creador. Comprendi que este objetivo es presentar ante Su mirada las
perfecciones de Su arte, los bordados de Sus Nombres, los embellecimientos de
Su sabiduria y los regalos de Su misericordia; es ser espejos de Su belleza y Sus
perfecciones. Este objetivo me satisfizo por mucho tiempo. Luego, se
evidenciaron los milagros del poder Divino y de las funciones de la soberania
Divina en los cambios y en las transformaciones extremadamente rapidas
dentro de la actividad asombrosa en el arte y la creacién de las cosas. El otro
objetivo también comenzé a parecer insuficiente. Comprendi que una causa
necesaria, un motivo, tan grande como este objetivo era necesaria. Fue
entonces cuando las causas en este Segundo Signo y en los objetivos en las
Indicaciones que siguen se evidenciaron. Se me dio a conocer con completa
certeza que “la actividad del poder Divino en el universo y la constante
avalancha de seres es tan significativa que a través de ella, el Creador
Omnisciente hace que todos los reinos de seres del universo hablen”. Es como
si los seres de la tierra y de los cielos y sus acciones fueran las palabras de su
discurso; su movimiento es su discurso. Es decir, el movimiento y el declive que
surgen de la actividad es el discurso que glorifica a Allah. Y la actividad del
universo también es el discurso silencioso del universo y el de las variedades de
sus seres; que los hacen hablar.

Tercer Signo: Las cosas no se van a la inexistencia, méas bien pasan de
la esfera del poder a la esfera del conocimiento; se van del Mundo Manifiesto
hacia el Mundo de lo Oculto; giran del mundo del cambio y la fugacidad, al
mundo de la luz y la eternidad. Desde el punto de vista de la realidad, la belleza
y la perfeccién de las cosas pertenecen a los Nombres Divinos y son sus
bordados y manifestaciones. Ya que los Nombres son eternos y sus
manifestaciones son perpetuas, por cierto sus bordados serédn renovados,
refrescados y embellecidos. No pasan y parten hacia la inexistencia, sélo sus
determinaciones relativas cambian; sus realidades, esencias e identidades, que
son los medios de belleza y encanto, refulgencia y perfeccién, son perdurables.
La belleza y la delicadeza de los seres sin espiritu pertenecen directamente a los
Nombres Divinos; el honor es de ellos; ellos merecen ser alabados; la belleza es
de ellos; el amor va hacia ellos; no sufren ninglin dano en aquellos espejos
cambiantes.

Si son seres con espiritus pero sin intelecto, su muerte y partida no es
extincién ni desvanecimiento hacia la inexistencia, es ser salvados de la
existencia fisica y de las tareas turbulentas de la vida. Cediéndoles a sus
espiritus, que son inmortales, los frutos de las tareas que han obtenido, cada
uno confiando en un Nombre Divino, sus espiritus inmortales persisten,
alcanzando una felicidad merecedora de ellos.

Si son seres que poseen espiritus e intelectos, su fallecimiento es de
todos modos un viaje hacia la felicidad eterna, hacia el reino eterno, que es el
medio de las perfecciones, materiales e inmateriales, v hacia las otras moradas
del Creador Omnisciente, como el Reino Intermedio, el Mundo de las
Similitudes y el Mundo Espiritual, que sobrepasan a este mundo en belleza y




278 CARTAS

luminosidad. Su paso no es la muerte y la extincién, la separacién y la
inexistencia, es alcanzar la perfeccion.

En Breve: Ya que el Creador Glorioso existe y El es Eterno y va que
Sus atributos y Nombres son perpetuos y eternos, por cierto las manifestaciones
y bordados de Sus Nombres se renuevan, ofreciendo una especie de
perpetuidad espiritual; no son destruidas y transitorias, no parten a la
inexistencia. Estd claro que a raiz de su humanidad, el ser humano esta
conectado con la mayoria de los otros seres; él recibe placer por su felicidad v
siente dolor por su destruccién. Y le duele mas el sufrimiento de los seres vivos,
de la humanidad en particular, y en especial de los que poseen perfeccién que
él ama y admira; y su felicidad es méas grande que la de ellos. Como una madre
compasiva, incluso, él sacrifica su propia felicidad v comodidad por la felicidad
de ellos. Asi, segin su nivel, a través de la luz del Coran y del misterio de la fe,
cada creyente puede estar feliz por la felicidad de todos los seres y por su
eternidad y porque se salven de la nada y porque son valiosas misivas divinas;
pueden obtener una luz tan extensa como el mundo. Todos pueden
beneficiarse de esta luz seglin su nivel. En cuanto a los extraviados, sienten
dolor por la destruccién de todos los seres, por su fugacidad y por ser
aparentemente enviados a la inexistencia y si tienen espiritus, por su
sufrimiento, ademas de sus propios dolores. Es decir, su incredulidad llena la
inexistencia a su mundo; lo vacia sobre sus cabezas provocandoles el Infierno
antes de que vayan alli.

Cuarto Signo: Como hemos dicho en muchas partes, un monarca
tiene varias oficinas v departamentos diferentes que proceden de sus titulos
como Sultan, Califa, Juez y Comandante en Jefe y de la misma manera, los
Mas Bellos Nombres de Allah Todopoderoso tienen innumerables tipos de
manifestaciones diferentes. Las variedades y distintos tipos de seres surgen de
las variedades de manifestaciones. Asi, segtn el hecho de que todo poseedor de
belleza y perfeccién tiene un deseo innato de ver y mostrar su belleza y
perfeccién, esos Nombres distintos también — ya que son constantes y eternos —
quieren mostrarse de manera permanente en nombre de la Mas Pura y Sagrada
Esencia. Es decir, quieren ver sus bordados; o sea, ver la manifestacién de su
belleza y reflexién de su perfecciéon en los espejos de sus bordados; es decir,
renovar a cada instante el libro poderoso del universo y los diferentes escritos
de los seres; es decir, escribirlos constantemente de nuevo con significado; es
decir, escribir miles de diferentes misivas en una sola pagina y mostrar cada
misiva ante la mirada testigo de la Esencia Sagrada, el Mas Puro y Sagrado a
Quien se refiere; y junto con esto, exhibirlos ante las miradas meditativas de
todos los seres concientes y hacer que los lean. Considera el siguiente poema
verdadero que alude a esta verdad:

Las hojas del libro del mundo son de una variedad incalculable,

Sus letras y palabras también son de infinita cantidad;

Inscritas en la mesa de trabajo de la Tabla Preservada de la realidad,

Una palabra significativa personificada, cada ser esta en el mundo.




CARTA VEINTICUATRO 279

2 - PR ° _ - ) 2 o _ -

R W PN/ W RS Pt U S A

e

QuintoSigno:  El Quinto Signo consiste de Dos Puntos:

Primer Punto: Ya que Allah Todopoderoso existe, todo existe. Ya que
tienen una relacién con Allah Todopoderoso, todas las cosas existen para todo.
Porque a través del misterio de la Unidad por la relacién con el Necesariamente
Existente, todos los seres se conectan con todos los otros seres. Eso significa
que, a través del misterio de la Unidad, cada ser que conoce su relacién con el
Necesariamente Existente o cuya relacién es conocida, se relaciona con todos
los seres que estan relacionados a El. Es decir, desde el punto de vista de la
relacién, cada ser puede manifestar luces interminables de existencia. No hay
separacién ni muerte desde ese punto de vista. Vivir por un solo segundo
efimero es el medio para innumerables luces de existencia. Mientras que si la
relacién no existe 0 no se conoce, el ser manifiesta infinitas separaciones,
muertes e inexistencias. Porque en ese caso, frente a cada ser con el que podria
haberse conectado, estd expuesto a una separacién, una partida, una muerte.
Es decir, carga su propia existencia personal con interminables instancias de
inexistencia y separacién. Permaneceria en la existencia de un millén de afios
incluso (sin conexién), no seria mas que vivir un instante relacionado en el
sentido mencionado. La gente de realidad ha dicho, en consecuencia: “La
existencia iluminada incluso por un instante pasajero es preferible a un millén
de anos de existencia infructifera”. Es decir: Con la conexién del
Necesariamente Existente, la existencia de un segundo es preferible a la
existencia sin conexién. Y también es debido a este misterio que quienes han
investigado en las realidades de la creacién han dicho: “Las luces de la
existencia se vuelven evidentes al reconocer al Necesariamente Existente”. Es
decir: “En ese caso, el universo se ve como lleno de angeles, seres espirituales y
seres inteligentes dentro de las luces de la existencia. Mientras que sin ellos, la
oscuridad de la inexistencia y los dolores de la muerte y la separacién abarcan a
todos los seres. El mundo aparece en una vista como si fuera un paramo vacio
y desolado”.

Por cierto, cada uno de los frutos de un éarbol tiene una relacién con
todos los otros frutos del arbol, y ya que a través de la relacién, cada uno es su
amigo y hermano, posee tantas existencias temporarias como su cantidad. Pero
cuando el fruto se saca del arbol, una separacién y muerte surge frente a cada
uno de los otros frutos; cada uno se vuelve como inexistente para él; una
oscuridad de inexistencia externa resulta para él.

De exactamente la misma manera, con respecto a estar relacionado al
Poder del Unico Eternamente Suplicado, para todo, todas las cosas existen. Si
no fuera por esa relacién, habria tantas inexistencias externas para todas las
cosas como cantidad de cosas.

Y entonces, de este Signo puedes ver la amplitud de las luces de la fe y
la oscuridad horrible del extravio. Es decir, la fe es el titulo de la verdad elevada
descrita en este Signo; y se puede beneficiar de ella a través de la fe. En la




280 CARTAS

ausencia de fe, tal como todo es inexistente para alguien que es ciego, sordo,
mudo y tonto, asi también todo es inexistente y oscuro para quien no tiene fe.

Segundo Punto: El mundo y todas las cosas tienen tres caras:

La Primera Cara mira hacia los Nombres Divinos y es su espejo. La
muerte, la separacién y la inexistencia no pueden inmiscuirse en esta cara; mas
bien hay renovacién y cambio.

La Segunda Cara mira hacia el Mas Alla y observa hacia el Mundo de la
Eternidad; es como su terreno. La cosecha y los frutos perdurables surgen sobre
esta cara. Sirve a la eternidad y hace que las cosas transitorias sean como
eternas. En esta cara tampoco hay muerte ni deterioro sino que hay
manifestaciones de vida y eternidad.

La Tercera Cara mira hacia los seres efimeros, es decir, hacia nosotros.
Es el amado de los seres efimeros y de quienes siguen los caprichos de sus
almas malignos; el lugar de comercio para los concientes; la arena de prueba
para quienes tienen tareas a cargo. Asi, la salvacién y la cura para los dolores y
heridas de la fugacidad y declive, la muerte y la extincién, en esta tercera cara
estan las manifestaciones de la vida y de la eternidad en su cara interna.

En Breve: Estos seres que fluyen y estos seres viajeros son espejos que
se mueven y lugares que cambian para la renovacién de las luces de creacién y
existencia del Necesariamente Existente.

SEGUNDA ESTACION

La Segunda Estacién consiste de una Introduccién y Cinco Indicaciones. La
Introduccién contiene Dos Temas.

Primer Tema: En cada una de las siguientes Cinco Indicaciones hay una
comparacién, escrita en forma de telescopio opaco de corto alcance para
observar los atributos de la soberania Divina. Estas comparaciones no pueden
contener la realidad de aquellos atributos; no pueden abarcarlos ni ser la
medida de ellos, pero pueden ayudar a mirarlos. Cualquier frase o expresién de
las comparaciones superiores o en los Signos anteriores, inadecuada para los
atributos de la Mas Pura y Sagrada Esencia esta la falta de las comparaciones.

Por ejemplo, los significados de placer, felicidad y gratificaciéon
conocidos por nosotros no pueden expresar los atributos sagrados, pero cada
uno es un titulo de un observatorio, un medio de pensamiento reflexivo.
Ademas, a través de mostrar en un pequeno ejemplo la punta de una ley Divina
abarcativa y poderosa, demuestra la realidad de la ley dentro de los atributos de
la soberania Divina. Por ejemplo, se dice que una flor parte de la existencia
dejando atrds a miles de existencias; esto demuestra una ley poderosa de
soberania Divina que estad en vigencia en todos los seres de la primavera, por
cierto, de todo el mundo.

Si, a través de una ley, el Creador Compasivo cambia y renueva los
vestidos emplumados de un péajaro, a través de la misma ley el Creador
Omnisciente renueva el vestido del globo terrdqueo cada ano. A través de la
misma ley, El transforma la forma del mundo cada siglo. Y a través de la misma
ley, El cambiaré la forma del universo en la resurreccién de los muertos.

A través de una ley, El induce a las particulas como derviches
mevlevies, El hace que la tierra gire por la misma ley, como un derviche mevlevi




CARTA VEINTICUATRO 281

extasiado levantandose para bailar el sama. Y a través de esa ley, El hace que
los mundos giren y el sistema solar viaje.

A través de una ley, El renueva, repara v disuelve las particulas de las
células de tu cuerpo, a través de la misma ley, El renueva tu jardin cada afo,
haciéndolo nuevamente muchas veces en cada estacién. Y a través de la misma
ley, El renueva la faz de la tierra cada primavera, dibujando un velo fresco
sobre su faz.

A través de una ley, el Creador Todopoderoso le da vida a una mosca,
a través de la misma ley El vuelve a la vida al platano ante nosotros cada
primavera; v a fravés de esa ley, El le da vida al globo terraqueo en la
primavera; y a través de la misma ley le dara vida a los seres en la resurreccion.

- P e//‘/” 0 2 VI P
El Coran alude a esto con la aleya:§.).>-‘ 9 wA.S Y‘/gil;.u N 9 ASals G

Y asi sucesivamente; puedes hacer més ejemplos de la misma manera.

Hay muchas leyes divinas como éstas que estan vigentes desde las
particulas hasta la totalidad del mundo. Considera la inmensidad de estas leyes
dentro de la actividad de la soberania Divina; nota con cuidado su amplitud y
ve el significado de la Unidad dentro de ellos. Comprende que cada ley es una
prueba de Unidad Divina. Si, a través de cada una de estas numerosas e
inmensas leyes como la manifestacién de conocimiento y voluntad y, al ser
tanto iguales como abarcativas, cada una también demuestra ciertamente la
Unidad, el conocimiento y la voluntad del Creador.

Asi, la mayoria de las comparaciones en Risale-i Nur muestra las puntas
de leyes como éstas a través de un pequeno ejemplo y, al hacerlo, senala la
existencia de la misma ley en el asunto afirmado. Ya que la existencia de la ley
se demuestra a través de una comparacién, demuestra la afirmacién tan
categéricamente como una prueba légica. Es decir, la mayoria de las
comparaciones en Risale-i Nur se pueden ver como pruebas categéricas y
argumentos ciertos.

Segundo Tema: Como se describe en la Décima Verdad de la Palabra
Diez, cuéantas flores y frutos haya en un arbol, cada uno tiene objetivos e
instancias de sabiduria en la misma proporcién. Estas instancias de sabiduria
son de tres tipos:

Un tipo mira hacia el Creador y muestra los bordados de Sus Nombres.

Otro tipo mira hacia los seres concientes y desde el punto de vista de
ellos, las cosas son misivas valiosas y palabras significativas.

Otro tipo mira hacia si mismo y hacia su propia vida y perpetuidad; y si
es beneficial para los seres humanos, el ser contiene instancias de sabiduria
apropiadas.

Una vez, mientras contemplaba cémo cada ser tiene tan numerosos
objetivos, las siguientes frases se me ocurrieron en arabe, las cuales, como notas
que forman la base de las siguientes Indicaciones, aluden a aquellos objetivos
universales:




282 CARTAS

B RN PP et P W AP VANV S S e PSR PR VY

) Lae W R I3 s aslon

Z

Dl gl alasdl Ul Blasell Y
L3l I a2 2 G
G021 LGN 85 W 1,55 50 G

LGl bl 5 Ll b L3 el 2o Gl

~

< 0
*w;‘ s 0 Y‘
)

s 9 ¢ L8 % -0 P " = P
ol da ey o el w5l | gel): Calsy

Estas cinco secciones comprenden la base de las Indicaciones que
mencionaremos a continuacién. Si, todos los seres, y en particular los seres
vivos, poseen cinco niveles de diferentes objetivos e instancias de sabiduria. Tal
como un arbol produce frutos en sus ramas uno sobre otro, asi también todos
los seres vivos tienen cinco niveles diferentes de objetivos y propdsitos.

iOh, ser humano efimero! Si quieres tu propia realidad que es como
una pequena semilla que se transforma en un arbol eterno cargado de frutos y
para obtener los diez niveles de frutos y diez tipos de objetivos senalados en las
cinco Indicaciones, adquiere verdadera fe. De lo contrario, ademéas de estar
privados de todos ellos, iseras forzado a entrar en esa semilla y te pudriras!

-~

H i/u/v 1‘” P w/’
Primera Indicacién: LLDM‘ L “)L'-’-“N‘ el Joi '" Y}Le

Gy S s s8- 7 -8 PP
Z\;JLLJ‘ul; j@.ﬂ 9 al.z.o.z“ u"l'“""“ Esta seccién expresa lo siguiente: a

pesar de que un ser aparentemente desaparece en la inexistencia después de
partir de la existencia, los significados que ha expresado estan preservados y
perpetuados. Su identidad, forma y naturaleza esencial también estan
preservadas en el Mundo de las Similitudes, en las Tablas Preservadas, que son
muestras del Mundo de las Similitudes y en las memorias, que son muestras de



CARTA VEINTICUATRO 283

las Tablas Preservadas. Es decir, el ser pierde su existencia visible y obtiene
cientos de existencias inmateriales y existencias en conocimiento.

Por ejemplo, para imprimir una pagina en una imprenta, los caracteres
se establecen y se ordenan. Luego, después de que la pagina le ha legado su
forma e identidad a muchas péaginas al ser impresa y después de que ha
proclamado sus significados a muchas mentes, se cambia el orden de los
caracteres porque no queda necesidad de ellos, también se tienen que imprimir
otras péginas.

De exactamente la misma manera, el cdlamo del Decreto Divino se
establece y ordena a todos los seres de la tierra y en especial a las plantas. El
poder Divino los crea en la pagina de la primavera. Luego para que ellos
expresen sus bellos significados y para que sus formas e identidades pasen al
cuaderno del Mundo de lo Oculto, como el Mundo de las Similitudes, la
sabidurfa Divina requiere que el orden se cambie. De esta manera, la pagina de
otra primavera futura se puede escribir y sus seres expresan sus significados
también.

Segunda Indicacién: Cj.i:.“} E\;.;;J‘ L“,f,L:E.;J‘ CL/:::‘/ é : Q.:E?}

. %
w o
P jU‘ Esta seccién indica que después de partir de la existencia, todo, ya sea

particular o universal, v en especial los seres vivos, produce muchas verdades
pertenecen a lo Oculto. Asi también dejan tras ellas en las tablas y cuadernos
del Mundo de las Similitudes tantas formas como etapas de sus vidas; las
historias de su vida v las de sus formas que son significativas estan inscritas y se
vuelven objeto de estudio para los seres espirituales.

Por ejemplo, una flor pasa por la existencia, pero al dejar atras su
naturaleza esencial en sus cientos de semillas, también deja miles de sus formas
en pequenas Tablas Preservadas y en memorias, que son pequenas muestras de
las Tablas Preservadas vy hace que los seres concientes estudien los bordados de
los Nombres Divinos y las glorificaciones divinas que expresan a través de las
etapas de su vida; luego parte.

Similarmente, adornado con seres delicadamente trabajados en el
macetero de la faz de la tierra, la primavera es una flor; aparentemente pasa y
parte para la inexistencia, pero en su lugar deja atrds en la existencia las
verdades que pertenecen a lo Oculto que ha expresado tantas veces como sus
semillas y las identidades en el Mundo de las Similitudes que ha publicado
tantas veces como sus flores y las instancias de sabiduria dominical Divina que
ha mostrado tantas veces como sus seres; sélo entonces se oculta de nosotros.
Ademas, hace lugar para sus amigos, otras primaveras, para que vengan y
realicen sus deberes. Es decir, la primavera es despojada de existencia externa y
se viste en significado con mil existencias.



284 CARTAS

Terceralndicacién: J.LL:.;.]B Et:: 9> Y‘ u‘}w‘ 5 UL:

Eg.)..o}....ﬂ Esta seccién afirma que el mundo es un banco de trabajo y un

campo fértil que hace surgir cosechas adecuadas para el mercado del Més Alla.
Hemos demostrado en muchas partes de Risale-i Nur que tal como las acciones
de los genios y los seres humanos se envian al mercado del Mas Alla, asi
también los otros seres del mundo realizan numerosas tareas a cuenta del Mas
Alla y producen muchas cosechas para él. Incluso se puede decir que la tierra
viaja por ellos o incluso que éste es su propdsito. Este barco divino atraviesa
veinticuatro mil afios de distancia en un ano, circunscribiendo el campo de la
resurreccion.

Por ejemplo, la gente del Paraiso seguramente deseard recordar sus
aventuras en este mundo y contérselas a los demés. Tendréan curiosidad por ver
las iméagenes y fotos de aquellas aventuras y si los miran como mirando una
pantalla de cine, lo disfrutaran inmensamente. Ya que ese es el caso, como lo

- “ 8 g T
indica la aleya: - i J,...a en el Paraiso, que es el reino del placer y la
52 9

felicidad, estard contar las aventuras mundanales y las escenas de sucesos
mundanales en los panoramas eternos.

Asi, estos bellos seres apareciendo por un instante y luego
desapareciendo y siguiendo uno tras otro sucesivamente, parecen ser bancos
del trabajo de una fabrica para la manufactura de las vistas de la eternidad. Por
ejemplo, para brindar una especie de permanencia a las situaciones efimeras y
dejar un souvenir para la gente del futuro, la gente de la civilizacién actual
graba las formas de las situaciones bellas o extranas y las presenta como regalos
para el futuro por medio de la pantalla de cine; muestran el pasado en el
presente y el futuro y lo incluyen en ellas.

De exactamente la misma forma, el Creador Omnisciente de los seres
de la primavera y de este mundo graba los objetivos de sus vidas breves que
miran hacia el Mundo de la Eternidad en ese mundo y El graba en escenas
eternas en el Reino Eterno las tareas vitales y los milagros Divinos que aquellos
seres han realizado a lo largo de las etapas de sus vidas, como lo requieren Sus
Nombres de Omnisciente, Compasivo y Amoroso.

Cuarta Indicacién: )@[3 Et;l:p‘ uw‘ u)’\:«‘ Ca Cu‘}}

w o S o -0 38
5L Y| uL;..a.:.LJ‘ Esta seccién afirma que a lo largo de las etapas de sus

vidas, los seres realizan numerosas variedades de glorificaciones Divinas.
También demuestran varias situaciones que los Nombres Divinos necesitan y
requieren. Por ejemplo, el Nombre de Compasivo desea ser compasivo. El



CARTA VEINTICUATRO 285

Nombre de Proveedor necesita dar sustento. El Nombre de Generoso requiere
otorgar favores y asi sucesivamente. Todos los Nombres Divinos requieren y
necesitan algo. Asi, ademés de demostrar los requisitos de los Nombres a través
de sus vidas y existencias, todos los seres vivos que glorifican al Creador
Omnisciente tantas veces como cantidad de miembros y facultades.

Por ejemplo, una persona come frutos deliciosos que luego se disuelven
en su estbmago y aparentemente se destruyen, pero ademas de producir un
placer y un entusiasmo que surge de la actividad de todas las células de su
cuerpo asi como también de su boca y estébmago, son el medio de muchas
instancias de sabiduria como alimentar su vida y cada parte de su cuerpo y
hacer que continde su vida. La comida en si también se eleva de la existencia
vegetal al nivel de vida humana; progresa.

Exactamente de la misma manera, cuando los seres se ocultan detras
del velo de la muerte, ademéas de sus multiples glorificaciones que soportan en
sus lugares, les legan a los Nombres Divinos muchos de los bordados vy
requisitos de los Nombres. Es decir, parten confidndolos a una existencia
eterna. Si, entonces, en la partida de una existencia efimera y temporaria de
existencias que manifiestan una especie de permanencia, permanecen en sus
lugares, ése puede decir que se debe sentir lastima por ella, o que todo fue para
nada, o por qué esa criatura adorable partid; se puede quejar sobre esto? Méas
bien es que la misericordia, sabiduria y amor que miran hacia ello lo requerian
de esa manera y se necesita de esa manera. De lo contrario serfa necesario
abandonar miles de beneficios para que no suceda ni un solo dafo; en cuyo
caso el dano serfa multiplicado por mil. Es decir, los Nombres de Compasivo,
Omnisciente y Amoroso no se oponen a la muerte y la separacion; por cierto, lo
requieren y necesitan.

A NV 33 1 F o
Quinta Indicacién: .)Jsl::..qu é.:.:l.z......ﬂ ub}d‘ )jg.kj : C...al:-}

P o o
"w ., . . . . . .
4.3.«1.1.“ Esta seccién afirma que al partir de la existencia visible, los seres, y en

particular los seres vivos, dejan tras ellos muchas cosas perdurables. Como se
describe en el Segundo Signo, entre los atributos de soberania Divina de forma
adecuada a lo sagrado y a la perfecta autosuficiencia de la Esencia
Necesariamente Existente y de una forma merecedora de El estdn un amor
ilimitado, una compasién infinita, un orgullo interminable v, si se permite utilizar
el término, un placer sagrado ilimitado, una felicidad, v si la expresién no esta
equivocada, un deleite sagrado infinito y una felicidad sin limite; cuyos rastros
se observan y se ven.

Asi, a través del cambio y la transformacién, el declive y la fugacidad,
los seres son conducidos rapidamente dentro de la asombrosa actividad
necesaria de estos atributos; son enviados constantemente del Mundo
Manifiesto hacia el Mundo de lo Oculto. Bajo las manifestaciones de los
atributos, los seres son sacudidos en un flujo vy una avalancha continua, un



286 CARTAS

movimiento que esparce hacia los oidos de los negligentes los lamentos de la
muerte y la separacién, y hacia los oidos de la gente bien guiada, un clamor de
glorificacién y recitacién de los Nombres de Allah. Es debido a este misterio que
todos los seres parten dejando tras ellos en la existencia significados, cualidades
y estados que cada uno serd el medio para la manifestacién de los atributos
eternos del Necesariamente Existente.

Ademas, los seres parten dejando tras ellos las etapas y estados que han
pasado a lo largo de sus vidas — una existencia detallada que representa su
existencia externa — en la Tabla Preservada y en el Libro Claro y en el Registro
Claro y otras esferas como éstos pertenecen al Conocimiento Divino donde hay
existencia. Esto significa que cada ser efimero abandona una existencia y
obtiene y hace obtener miles de existencias permanentes.

Por ejemplo, una cantidad de sustancias comunes se arrojan en una
maquina maravillosa en una fabrica; se queman dentro de ella y aparentemente
se destruyen, pero en esos tanques se precipitan valiosas sustancias quimicas.
También, a través de su fuerza y vapor, la maquinaria de la fabrica trabaja: en
un area de ella se tejen los productos textiles, en otra se imprimen libros,
mientras que en otra se manufacturan otras cosas valiosas como el azicar; y asi
sucesivamente; es el medio de éstos. Es decir, miles de cosas surgen a la
existencia al quemar esas sustancias comunes y al ser aparentemente
destruidas. Una existencia comin parte, pero deja un legado de numerosas
existencias elevadas. En consecuencia, ¢puede sentir pena por las sustancias
comunes? ¢Puede alguien quejarse sobre el dueno de la fabrica porque no
sintié pena y las quemd, destruyendo aquellas sustancias afectuosas?

P 3 ° l
o i w -
De exactamente la misma manera: J&Y‘ J.’.’—o.“ ;.OQ 9 como lo

requieren la misericordia, la sabiduria y la ternura, el Creador Sabio,
Compasivo y Amoroso hace que la fabrica del universo trabaje. El hace de
todas las existencias efimeras las semillas de las numerosas existencias
perpetuas; El las hace el medio para el cumplimiento de los objetivos Divinos;
El las hace manifestar las funciones Divinas; El las hace la tinta de la pluma del
Decreto Divino y las lanzaderas del tejido del poder Divino; y por muchos
objetivos y propésitos elevados que no conocemos aun, a través de la actividad
de Su poder, El provoca la actividad del universo; El hace que las particulas
giren, que los seres viajen, que los animales fluyan y que los planetas roten; El
hace que el universo hable, haciéndolo recitar en silencio Sus aleyas, Sus signos
y los inscribe. Y de los seres de la tierra — con respecto a Su soberania — El hace
del aire un Trono para Su orden y voluntad; del elemento de la luz, un Trono
para Su conocimiento y sabiduria; del agua, un Trono para Su generosidad y
misericordia; y de la tierra, un Trono para Su preservacién y ofrenda de vida; y
tres de esos Tronos, El los reposa sobre los seres de la tierra.

Deben saber con certeza que la verdad brillante demostrada en estos
Cinco Signos y Cinco Indicaciones se ve a través de la luz del Coran y se
pueden reivindicar a través de la fuerza de la fe. De lo contrario una oscuridad
terrorifica toma el lugar de esta verdad perdurable. Para los extraviados, el



CARTA VEINTICUATRO 287

mundo estd lleno hasta desbordarse de muertes, separaciones e inexistencia;
para ellos, el universo se convierte en una especie de Infierno inmaterial.
Teniendo sélo un destello de existencia, todo estd rodeado de inexistencia
interminable. Todo el pasado y el futuro se llenan con la oscuridad de la
inexistencia; pueden encontrar una luz triste de existencia sélo en el presente
efimero. Mientras que a través del misterio del Coran y la luz de la fe, una luz de
existencia se evidencia que brilla por la eternidad; se pueden conectar con ello y
asi asegurar la felicidad eterna.

En breve: Con el estilo del poeta Niyazi Misri, decimos:

Hasta que este aliento se convierta en océano,

Hasta que esta jaula se haga anicos,

Hasta que esta voz se calle,

Llamareé: iOh, Verdad! iOh, Existente! iOh, Vivo! iOh, Adorado!

iOh, Omnisciente! iOh, Buscado! iOh, Compasivo! iOh, Amoroso!

Y aclamo:

-
w e

N P Fe KD I AN SR e TR FARTEIR
Y con fe, afirmo:

ZSW‘O‘}y)u‘}wa‘}yuN‘.).A.:g_,.x...”d‘
WA R °\3i:,;pm13’2}3;”” wgaww;ig;i

-

S S 06 TV G B8 5 13 25 ool b s

-
w e

)...Lt.“ ‘g).:‘l.:.;.l.; Yluﬂfy&%*@@ﬁ;}i}
C%;J;J;mf*‘b&}ijwdw&r /wazu : i
/é-l-u{j °/’J\J;3;‘J‘WJ};L¢)JO$M,

a2l s Jai a0l wjuw,uswr*’



288 CARTAS

//?/ "/°: /"/ 4-’/33//] "1]'//:’9/ "/o'/ //o:’/
~ ~ e /) ) r rd - e ~

u‘sj;;q‘w SRS L RPe: o PP Ay

el S s 0 e el G

-7 - ° S el H P ° L w, P 1
SU0A L anil 3l aade Sl LSBT ol

o 3 - o 8

LN _ e o 5 <~ e _ .
Jal3d . a&odl Calal a3l Y5 . aakad fal e h

o -
-

VORI R WAN|

JT‘U// < - .0
-
"

\

“T‘v’f, /o/°173/1. -0 tS ’.J' T T o< "7‘0’7. PP

P2 Jw//

RIS R Ve SO P YR b\ [P FOR c gt
O 05 0 5 2 5 ol ol o

sk osk ok



El Primer ﬂpe’na’ice de lo Carta

Uzinticuatro

~
w o

o - 3 3 ° ° - Ao o 4
oMé;gY‘/fugwdb Ll,hiwb

)

P

633 8407 wrod .o, . %4

Ahora escucha los Cinco Puntos en relacién a esta aleya que significa
“¢Qué importancia tienen si no dan suplicas?”

PRIMER PUNTO

La siplica es un poderoso misterio de adoracion; por cierto, es como el
espiritu de la adoracién. Como hemos mencionado en muchas partes, la stplica
es de tres tipos.

El Primer Tipo de Siplica: Es la lengua de la habilidad a través de la
cual todas las semillas y granos suplican al Creador Omnisciente, diciendo:
“iIHaznos crecer! iHaz que nuestras verdades diminutas broten y transférmanos
en la realidad poderosa de un arbol, para que podamos mostrar detalladamente
los bordados de Tus Nombres!”

Otro tipo de suplica a través de la lengua de la habilidad es esta: la
reunién de las causas es una suplica para la creacién del efecto. Es decir, las
causas adquieren una posicién por medio de la cual se convierten en una
especie de lengua de su estado con la cual suplica v pide el efecto del
Todopoderoso de Gloria. Por ejemplo, el agua, el calor, la tierra y la luz asumen
posiciones alrededor de una semilla v sus posiciones forman una lengua de
stplica que dice: “iOh, Nuestro Creador, convierte a esta semilla en un arbol!”
Porque el arbol, que es un maravilloso milagro de poder, no se le puede atribuir
a esas sustancias inconscientes, simples y sin vida; es imposible atribuirselo a
ellas. Es decir que la reunién de las causas es un tipo de suplica.

El Segundo Tipo de Suplica: Es a través de la lengua de la necesidad
innata. Es un tipo de suplica realizada por todos los seres vivos al Creador
Compasivo para darles las cosas que necesitan y desean, que estan mas alla de
su poder y voluntad, de lugares inesperados y en el momento apropiado.
Porque el Omnisciente y Compasivo les envia todas estas cosas en el momento
indicado, de lugares que ellos no conocen, mas alla de su poder y voluntad. Sus
manos no pueden alcanzarlas. Es decir, el otorgamiento es el resultado de la
suplica.



290 CARTAS

En Breve: Todo lo que se eleva a la Corte Divina del universo es una
suplica. Aquellas cosas que son las causas buscan los efectos de Allah.

El Tercer Tipo de Siplica: Es la suplica de los seres concientes que
surge de la necesidad. Es de dos clases.

Si se hace en un momento de necesidad desesperada, o se adecua
totalmente a la necesidad innata, o si esta cerca de la lengua de la habilidad, o
si se hace con la lengua de un corazén puro y sincero, esta suplica es
virtualmente siempre aceptada. La mayor parte del progreso humano y la
mayoria de los descubrimientos son el resultado de una clase de stplica. Las
cosas que ellos llaman maravillas de la civilizacion y los asuntos y
descubrimientos que creen que son una fuente de orgullo son el resultado de
una suUplica espiritual. Se pidieron con una lengua sincera de la habilidad y les
fue concedido. Mientras que no haya nada que lo impida y sea adecuado a las
condiciones, las stplicas hechas a través de la lengua de la habilidad y la lengua
de la necesidad innata son siempre aceptadas.

La Segunda Clase: Es la suplica bien conocida y también es de dos
tipos. Una es de accién y la otra de palabra. Por ejemplo, arar la tierra es una
stplica de accién. No busca el sustento de la tierra, méas bien, la tierra es una
puerta a un tesoro de misericordia y el arado llama a la puerta de la tierra, la
puerta de la Misericordia Divina.

Saltearemos detalles del resto de los tipos y explicaremos en los
siguientes dos o tres Puntos uno o dos de los secretos de la stplica de palabra.

SEGUNDO PUNTO

El efecto de la siplica es enorme. En especial si la stplica obtiene
universalidad y persiste, casi siempre tiene un resultado, por cierto, su resultado
es continuo. Incluso se puede decir que una de las razones de la creacién del
mundo es la stplica. Es decir, después de la creacién del universo, las stplicas
principalmente de la humanidad y en particular, del mundo isléamico, y
principalmente la stplica sublime de Muhammad el Arabe (PyB), son la causa
de su creacién. Es decir, el Creador del Mundo sabia que en el futuro
Muhammad (PyB) pediria la felicidad eterna y una manifestacién de los
Nombres Divinos en nombre de la humanidad, por cierto, en nombre de todos
los seres, y El acept6 esa stplica futura y creé el universo.

Ya que la suplica procesa esta gran importancia y capacidad, ées acaso
posible que las siplicas ofrecidas todo el tiempo durante mil trescientos
cincuenta anos por trescientos millones de personas y por incontables seres
benditos entre los humanos, genios, angeles y seres espirituales para
Muhammad (PyB), v por la Misericordia Divina abarcativa, la felicidad eterna v
el cumplimiento de sus objetivos, no fueran aceptadas? ¢Es de alguna manera
posible que sus suplicas fueran rechazadas?

Ya que estas suplicas han adquirido universalidad, amplitud vy
continuidad hasta este punto y han alcanzado el nivel de las lenguas de
habilidad y necesidad innata, por cierto, como resultado de ellas, Muhammad el
Arabe (PyB) esta en un rango y un nivel tan alto que si todas las mentes se
reunieran y se convirtieran en una sola, no podrian comprenderlo por
completo.




CARTA VEINTICUATRO 291

iY entonces, Oh, musulméan! El intercesor que tendrd el Dia de la
Resurreccién es asi; para atraer la intercesién de este intercesor hacia ti, isiga
sus practicas!

Si dices: Ya que él es el Amado de Allah, ¢qué necesidad tiene de todas
estas bendiciones y stplicas?

La Respuesta: Este ser (PyB) estd conectado a la felicidad de toda la
comunidad y comparte de todas formas la felicidad de cada miembro de ella y
esta ansioso por todos los tipos de tribulaciones. A pesar de que en relacién a si
mismo los niveles de felicidad y perfeccién son interminables, ya que él desea
fervientemente las innumerables clases de felicidad de los incalculables
miembros de su comunidad durante un tiempo ilimitado y se entristece por sus
innumerables tipos de desdicha, por cierto es merecedor y necesita de
interminables bendiciones y stplicas y misericordia.

Si dices: A veces las suplicas se ofrecen para asuntos que son definidos.
Como, por ejemplo, las siplicas en las oraciones que se ofrecen durante los
eclipses lunares y solares. También, a veces se realizan sUplicas para cosas que
nunca sucederan.

La Respuesta: Como se explicé en otras de las Palabras, la stplica es
adoracién. A través de la suplica, el siervo proclama su propia impotencia y
pobreza. Los objetivos aparentes marcan los momentos de la siplica vy la
adoracién suplicatoria; no son los verdaderos beneficios. Los beneficios de la
adoracién miran hacia el Méas Alla. Si los objetivos mundanales no se obtienen,
no se puede decir: “La siplica no fue aceptada”. Méas bien se deberia decir: “El
tiempo de la stplica atin no ha terminado”.

También, ées acaso posible que la felicidad eterna, que todos los
creyentes han pedido en todo momento, constantemente, con absoluta
sinceridad, anhelo y ruego, no se les diera y que el Absolutamente Generoso, el
Absolutamente Compasivo, Quien segin el testimonio de todo el universo
posee ilimitada misericordia, no aceptara sus suplicas y esa felicidad eterna no
existiera?

TERCER PUNTO

Hay dos formas en las que la stplica voluntaria de palabra es aceptable.
Es aceptada exactamente como se desea o bien se le otorga lo que es mejor.

Por ejemplo, alguien ruega por un hijo y Allah Todopoderoso le da una
hija como Maria. No se puede decir: “Su stplica no fue aceptada”, sino “Fue
aceptada de una manera mejor”.

También, a veces una persona hace una siplica por su propia felicidad
en este mundo y es aceptada para el Mas Alla. No se puede decir: “Su suplica
fue rechazada”, sino “Fue aceptada de una manera més beneficiosa”. Y
asimismo, va que Allah Todopoderoso es Omnisciente, buscamos en El y El nos
responde, pero El nos trata segin Su sabidurfa.

Una persona enferma no deberia poner la sabidurfa de su doctor en
entredichos. Si pide miel y el doctor experto le da quinina para su malaria, no
debe decir: “El doctor no me escuchd”. Més bien, el doctor escuché sus suspiros




292 CARTAS

y quejas; los escuché y respondié a ellos. Le proveyd con algo mejor de lo que
pidié.

CUARTO PUNTO

El mejor fruto y resultado, més delicado, més dulce y mas inmediato de
la stplica es este, que la persona que la ofrece sabe que hay alguien que
escucha su voz, le envia un remedio para su enfermedad, se apiada de ella y
cuyas manos de poder alcanzan todo. No estd sola en esta gran casa de
huéspedes del mundo; hay un Generoso Quien lo cuida y lo hace
amigablemente. Imaginandose en presencia de Quien puede cubrir todas sus
necesidades y repeler a todos sus innumerables enemigos, siente felicidad y
alivio; arroja una carga tan pesada como el mundo y exclama:

-’ e /’ L v 20~ e
Ol O all sl
QUINTO PUNTO
La stplica es el espiritu de la adoracién y el resultado de la fe sincera.
Porque quien realiza sUplicas muestra a través de ellas que hay alguien que
gobierna todo el universo; Uno Que conoce las cosas mas insignificantes sobre
mi, puede provocar que mis objetivos mas distantes se cumplan, Quien ve todas
mis circunstancias y oye mi voz. En cuyo caso, El oye todas las voces de todos
los seres, entonces El oye mi voz también. El hace todas estas cosas y entonces
yo espero mis asuntos méas pequefios de El también. Le pido a El por ellas.

Asi, observa la gran amplitud de fe sincera de la Unidad de Allah que
da la suplica y la dulzura y la pureza de la luz de la fe que muestra. Comprende

o 3 d < o " o 3 ~ 0 7
el significado de la aleyaz)f’jl.f«’sy jj )g.: ‘ j.‘.a.:l.o J.a escucha el decreto
o A7 o Pt Se 834, 7 7o
de:/sgw‘u.':)fa‘ .)dl.e}

3 3 /
Como dice el dicho: O‘j}'- LSJ\J PRI LSMJ" ‘U;‘“Si no

hubiera querido dar, no hubiera dado el querer”.

P

r@srwusdusr“]; N /(’J&YJ@L
e 2 G S T LN e 0 e o e Tl
3Gt el BL ik s S L

Ll O a2

Q



€l gSe/qanJo ﬂpe’na’ice de ln Carta

Ueinticuatro
[Es sobre la Ascensién del Profeta Muhammad (PyB)]

- S w -3

Y‘&e :f‘d‘} WL:

Lz

.>\ L;;LJ\ i Lalis &.:i.ﬂ 8w Mie (3 WY ;B ,\.AS)
e sl Al b L },,@J/ J) Cb DRI VRS WU R

2 0 "
NPy
[Explicaremos en Cinco Puntos la seccién sobre la Ascension en el ‘Meviid’
del Profeta (PyB).]

PRIMER PUNTO

El sefior Siileyman, en el ‘Mevlid’ que escribi6, narra una triste historia
de amor sobre Buragq, traido del Paraiso. Ya que él fue un eviiva y se basé en
Hadices, por cierto expresara una verdad en ese sentido.

La realidad debe ser esta: los seres del Reino Eterno estan relacionados
de cerca con la luz del Mas Noble Mensajero de Allah (PyB) porque es a través
de la luz que él trajo, que el Paraiso y el mundo del Méas All4 serd habitado por
los seres humanos y los genios. Si no hubiera sido por él, la felicidad eterna no
hubiera sucedido y los seres humanos y los genios que son capaces de
beneficiarse de todas las variedades de seres del Paraiso, no hubiera morado
allf; en un sentido hubiera permanecido vacio como un paramo.

Como se explicé en la Cuarta Rama de la Palabra Veinticuatro, como la
historia de amor del ruisenor por la rosa, para proclamar la intensa necesidad —
e incluso la pasién — de la especie animal por las caravanas de plantas y
especies que, procediendo de la tesoreria de la misericordia, cargan sus
provisiones, una especie de ruisenor fue elegido para cada especie. El principal
de ellos es el ruisenior y la rosa. Las canciones de estos oradores divinos y la
cancién de amor del ruisenor para la rosa son una bienvenida, un aplauso que
glorifica a Allah ante las mas bellas de las plantas.

Similarmente, Gabriel (p.), uno de la especie de los angeles, sirvié con
amor perfecto a Muhammad el Arabe (PyB), que fue la razén de la creacién de
los mundos, el medio de la felicidad de ambos mundos y el amado del
Sustentador de Todos los Mundos, asi mostrando la obediencia y la sumisién de




294 CARTAS

los angeles a Adan (p.) vy la razén por la que se prosternaron ante él. Asi
también la conexién de la gente del Paraiso — e incluso de la parte de los
animales en el Paraiso —con ese Ser se expresé con los sentimientos
apasionados de Buraq, a quien monto.

SEGUNDO PUNTO

Una de las aventuras durante la Ascension en relacion al amor
trascendente de Allah Todopoderoso por su Mas Noble Mensajero (PyB), que
se expresé por la frase: “Me enamoré de ti”. En su significado comun, esas
palabras no son apropiadas para el sagrado Necesariamente Existente y Su
autosuficiencia esencial. El ‘Mevlid’ del senor Stleyman ha disfrutado de gran
popularidad; se puede comprender de esto que ya que fue un eviiva y una
persona de realidad, el significado al que alude es seguramente correcto. El
significado es este:

La Esencia Necesariamente Existente posee infinita belleza y perfeccién,
porque todas las variedades de la belleza y perfeccién dispersadas a lo largo del
universo son las aleyas, los signos e indicios de Su belleza y perfeccion. Tal
como quienes poseen belleza y perfeccién obviamente aman a su propia belleza
y perfeccion, asi también el Glorioso ama inmensamente a Su propia belleza. Y
El la ama de una manera apropiada a Si Mismo. Ademas, El ama a Sus
Nombres, que son los rayos de Su belleza. Ya que El ama a Sus Nombres,
seguramente ama a Su arte, que muestra la belleza de Sus Nombres. En cuyo
caso, El también ama a Sus seres que son los espejos de Su belleza y
perfeccién. Ya que El ama a quienes muestran Su belleza y perfeccion,
seguramente ama a las cualidades delicadas de Sus seres que sefalan a la
belleza y perfeccién de Sus Nombres. El Sabio Coran alude a estos cinco tipos
de amor con sus aleyas.

Asi, ya que el Mas Noble Mensajero (PyB) es el individuo maés perfecto
entre las obras de arte y el mas excelente de los seres;

Y ya que él muestra y aplaude el arte Divino con un fervor de
glorificacién y recitacién de los Nombres de Allah:

Y va que él abre a través de la lengua del Coran las tesorerias de belleza
y perfeccién en los Nombres Divinos;

Y ya que él expone brillante y certeramente, a través de la lengua del
Corén, las evidencias de la perfeccién del Creador de los signos de la creacién
del universo;

Y ya que a través de su adoraciéon universal, él actia como un espejo
de la soberania Divina;

Y ya que a través de lo abarcativo de su naturaleza esencial, él es un
lugar absoluto de la manifestacién de todos los Nombres Divinos;

Seguramente se puede decir que ya que el Bello de Gloria ama Su
propia belleza, El ama a Muhammad el Arabe (PyB), quien fue el espejo
conciente mas perfecto de Su belleza. Y va que El ama Sus propios Nombres, El
ama a Muhammad el Arabe (PyB), que fue el espejo mas brillante de los
Nombres, y El ama segtn su nivel a quienes se le parecen.

Y va que El ama Su arte, por cierto ama a Muhammad el Arabe (PyB),
que proclamé Su arte a todo el universo con una voz reverberante, haciéndola




CARTA VEINTICUATRO 295

sonar en los oidos de los cielos, y quien con un tumulto de glorificacién y
recitacién de las alabanzas Divinas, hizo extasiar a la tierra y al mar; y El ama
también a quienes lo siguen.

Y va que El ama a Sus obras de arte, ama a los seres vivos, los mas
perfectos de Sus obras de artes, y a los seres inteligentes, los méas perfectos de
los seres vivos, y a los seres humanos, los mas superiores de los seres
inteligentes, y El seguramente ama méas que a nada a Muhammad el Arabe
(PyB) que, como todos acuerdan, es el més perfecto de los seres humanos.

Y va que El ama a las virtudes morales de Sus seres, El ama a
Muhammad el Arabe (PyB), cuyas cualidades morales estaban en el nivel mas
elevado, como se acuerda unadnimemente, y El ama también seglin su nivel a
quienes se le parecen. Esto significa que como Su misericordia, el amor de Allah
Todopoderoso también abarca al universo.

Asi, fue porque entre todos esos innumerables amados, el nivel mas
elevado en todo sentido de los cinco aspectos mencionados anteriormente es
tnico de Muhammad el Arabe (PyB) que se le dio el nombre de ‘Amado de
Allah’.

Fue por esta razén que el sefior Siileyman expresé este rango elevado
de ser amado de Allah con las palabras: “Me enamoré de ti”. La expresién es
un medio para el pensamiento reflexivo, una alusion muy distante de esta
verdad. Sin embargo, ya que evoca los significados inadecuados de los
atributos Divinos, es mejor decir: “Estoy complacido contigo” en su lugar.

TERCER PUNTO

Las aventuras de la Ascensién no pueden expresar aquellas verdades
sagradas y ftrascendentes a través de los significados que nosotros
comprendemos. Aquellos intercambios mas bien son cada uno como puestos de
observacién, medios para el pensamiento reflexivo, indicaciones de verdades
profundas y elevadas, recordatorios de algunas de las verdades de la fe y
alusiones de ciertos significados inexpresables. No son aventuras en el sentido
que conocemos. No podemos alcanzar esas verdades a través de nuestra
imaginacién; mas bien recibimos un entusiasmo placentero conectado con la fe
a través de nuestros corazones, una felicidad luminosa del espiritu. Porque tal
como Allah Todopoderoso no tiene igual ni parecido ni socio en Su Esencia y
atributos, asi tampoco tiene igual en las funciones de Su soberania. Y Su amor
no se parece al amor de los seres, al igual que Sus atributos no se parecen a los
suyos. Entonces, tomando estas expresiones como metaforas, decimos esto:

De una manera adecuada a Su existencia necesaria y sagrada, v de un
modo apropiado a Su auto-subsistencia esencial y perfeccion absoluta, el
Necesariamente Existente posee ciertas cualidades como el amor que se narran
a través de las aventuras en la seccién del Mevlid sobre la Ascensiéon. La
Palabra Treinta y Uno sobre la Ascensién del Profeta explica y expone la
realidad de la Ascensiéon dentro de los limites de los principios de la fe.
Considerando eso como suficiente, dejamos esta discusién aqui.




296 CARTAS

CUARTO PUNTO

Las palabras: “El vio a Allah Todopoderoso més alla de miles de velos”
expresan distancia, mientras que el Necesariamente Existente estd libre de
espacio; El est4 mas cerca de todo que cualquier otra cosa. ¢Qué significa esto?

La Respuesta: Esta verdad se ha explicado en detalle y con pruebas en
la Palabra Treinta y Uno, entonces aqui s6lo decimos esto:

Allah Todopoderoso estéd absolutamente cerca de nosotros, mientras
que nosotros estamos absolutamente distantes de El. El sol estd muy cerca de
nosotros por medio de un espejo que sostenemos en nuestra mano y todos los
objetos transparentes sobre la tierra se vuelven una especie de trono para él y
una especie de morada. Si el sol tuviera conciencia, conversaria con nosotros
por medio de nuestro espejo, a pesar de que estamos a cuatro mil anos de
distancia. Y entonces, no es que se pueda comparar, el Sol Eterno estd mas
cerca de todo que cualquier otra cosa, porque El es el Necesariamente
Existente, libre de espacio; nada en absoluto puede ser un velo para El. Pero
todo esta infinitamente distante de El.

Asi, el misterio de la larga distancia de la Ascensién junto con la
ausencia de distancia expresado por:

Je//

J..: 2) jj‘ J..>- o e\...H u ‘ PR hizo surgir el hecho de que el Mas Noble

Mensajero de Allah (PyB) fuera a la Ascensién, y atravesara una vasta distancia,
aun asi regresé en un solo instante. La Ascension fue el viaje espiritual del
Mensajero, una expresién de su cercania con Allah. Porque a través de su viaje
espiritual de cuarenta dias a cuarenta afos, los evlivas avanzan al nivel de
‘absoluta certeza’ entre los niveles de la fe.

Similarmente, el Mas Noble Mensajero de Allah (PyB), el sefior de todos
los evliyas, abri6 una poderosa carretera con su Ascensién, que al durar
cuarenta minutos en lugar de cuarenta anos, es el keramet supremo de su
cercania con Allah y que no sélo hizo con su corazén y espiritu sino también
con su cuerpo, sus sentidos y sus facultades sutiles. El se elevé al mas elevado
de los niveles de las verdades de la fe. Monté por la escalera de la Ascensiéon
hacia el Trono Divino y en la estacién de “la distancia de dos arcos” atestigu
con sus propios ojos con la ‘visién de certeza’ la fe en Allah y la fe en el Mas
All4, la méas grande de las verdades de la fe; entr6 al Paraiso y vio la felicidad
eterna. Luego dejé abierta la gran carretera que habia revelado a través de la
puerta de la Ascensién y todos los eviivas de su comunidad viajan en sus viajes
espirituales bajo la sombra de la Ascensién, con el espiritu y el corazén, segin
sus niveles.

QUINTO PUNTO

La recitacién del ‘Meviid’ del Profeta y su seccién sobre su Ascensién es
una costumbre beneficiosa y delicada y una practica Islamica admirable. Es un
medio placentero, brillante v agradable de amistad en la vida social Islamica; la
instruccién mas gratificante y placentera para recordar las verdades de la fe; y
un camino mas efectivo y estimulante para demostrar y alentar las luces de la fe
y el amor por Allah y el amor por el Profeta (PyB). Que Allah Todopoderoso



CARTA VEINTICUATRO 297

haga que esta costumbre continie por la eternidad y que le otorgue
misericordia a los escritores de los ‘Meviids’ como el Sefior Siileyman y hacen
de su morada el Paraiso. Amén.

Conclusién

Ya que el Creador del universo cre6 en cada especie un individuo
perfecto, incluyendo en él todas las perfecciones de las especies y haciéndolo la
causa del orgullo y perfeccién de esa especie, a través de la manifestacién del
Mas Grande de los Nombres en todos Sus Nombres, El seguramente creara un
individuo que es excepcional y perfecto en relacién al universo. Asi como hay
un Nombre Méas Grande entre Sus Nombres, asi también habrd un individuo
perfecto entre Sus criaturas en quien El reunira todas las perfecciones dispersas
a lo largo del universo y a través de quien El atraerd las miradas hacia Si
Mismo.

Ese individuo seguramente seré de entre los seres vivos, porque entre
las especies de seres del universo, los mas perfectos son los seres vivos. Y entre
las especies de seres vivos, ese individuo serd de entre los seres inteligentes
porque entre los seres vivos los méas perfectos son los seres con inteligencia. Y
por cierto, ese individuo excepcional sera de entre los seres humanos, porque
entre los seres inteligentes, el capaz de un progreso interminable es el ser
humano. Y entre los seres humanos, ese individuo por cierto serda Muhammad
(PyB), porque en ningin momento de la historia, desde la época de Adéan hasta
el presente, se ha visto un individuo como él y no se puede ni se podra ver un
individuo como él. Porque tomando a medio globo terrdqueo y a un quinto de
la humanidad bajo su gobierno espiritual, él ha continuado su gobierno con
absoluta magnificencia durante mil trescientos cincuenta anos y para todos los
que buscan la perfeccion se ha vuelto una especie de maestro universal en todo
tipo de verdad y realidad. Como concuerdan amigos y enemigos por igual, él
tenia cualidades morales buenas del nivel méas elevado. Al comienzo de su
misién, él desafié a todo el mundo por si mismo. Quien presenté el Coran de
Milagrosa Exposicién, que se recita constantemente por més de cien millones de
seres humanos, es por cierto ese individuo excelente; no podria ser nadie méas
que él. El es tanto la semilla como el fruto de este mundo.

15 53 o 5 Kl & S0 IG5 T 5 ol

Puedes comprender entonces qué entretenimiento religioso tan
placentero, honorable, luminoso, divertido, auspicioso y elevado es para los
creyentes, que consideran a ese Ser como su jefe y maestro y lider e intercesor,
es escuchar su ‘Mevlid’ v Ascension; es decir, oir el principio y el fin de su
progreso; es decir, aprender la historia de su vida espiritual.

iOh, nuestro Sustentador! |En veneracion de Tu Mas Noble Amado
(PyB) v por Tu Nombre Mas Grande, haz que los corazones de quienes
publiquen este tratado v los de sus companeros manifiesten las luces de la fe y



298 CARTAS

hagan que sus plumas diseminen los misterios del Coran v los establezca en el
Camino Recto! Amén.

2 "g/ 20 "/]’3‘@[&‘/\’.1°1/p l;/Y\Lj;.l.f«/Y el "

S 55 U
Said Nursi

sk osk ok

Carta Veinticinco

No se escribid.



Carfa Veintissis

[Esta Carta Veintiséis comprende CUATRO TEMAS que tienen
poca relacién.]

Primer Tema

B s 0f

w

L
/‘\

v,us CMJUA B AL G @ ol L. BT G,

Una Prueba del Coran en Contra de Satanas y Su Grupo

Esta primera prueba rechaza en argumento de Satanas, hace callar al
rebelde y los golpea refutando de la manera mas clara la estratagema temible y
astuta de Satands, que debe ser 'imparcial. Esto concierne a una parte del
acontecimiento que describi de forma resumida hace diez afios en mi trabajo
intitulado Lemeat. Es como sigue:

Once anos antes de que escribiera este tratado en el mes de Ramadan,
yo estaba escuchando el Coréan recitado en la Mezquita Bayezid de Estambul.
De repente, aunque yo no pudiera ver a nadie, me parecié6 oir una voz
sobrenatural que capturé toda mi atencién. Escuché con mi imaginacion y
entendi que me decia:

“Ta piensas que el Coran es sumamente elevado vy brillante. iPiensa
imparcialmente y mira asi! Es decir supén que es la palabra del ser humano.
¢Me pregunto si atn asf verias las mismas cualidades v la belleza en é1?”

En verdad, fui enganado por la voz; pensé que el Coran podria haber
sido escrito por una persona. Y como la Mezquita de Bayezid queda sumergida
en la oscuridad cuando el interruptor eléctrico se apaga, observé que con aquel
pensamiento las luces brillantes del Coran comenzaron a extinguirse. En aquel
punto entendi que era Satands quien me hablaba. El me conducia hacia el
abismo.

Busqué ayuda en el Coran y una luz fue transmitida inmediatamente a
mi corazén que me dio fuerza firme para la defensa. Comencé a discutir con
Satanas, diciendo:

“iOh, Satanas! El pensamiento imparcial debe tomar parte por una de
dos opciones. Mientras que lo que tanto tG como tus discipulos entre los seres
humanos llaman pensamiento imparcial debe tomar parte por la opcién
opuesta; esto no es la imparcialidad, esto es la incredulidad temporal. Porque



300 CARTAS

considerar el Coran como la palabra del ser humano y juzgarlo como tal es
tomar parte, por lo contrario; esto es favorecer algo infundado e invélido. No es
ser imparcial, es ser parcial con la falsedad”.

Satanas contesté: “Bien, en tal caso, di que no es, ni la Palabra de
Allah, ni la palabra del ser humano. Piensa que es algo entre los dos”. A lo cual
repliqué:

“No es posible tampoco. Ya que si hay una propiedad disputada por
dos demandantes v los demandantes estéan cerca tanto el uno del otro como de
la propiedad, le dara la propiedad entonces a alguien méas que a ellos, o se la
pondra en algln sitio accesible de modo que quienquiera que demuestre la
propiedad pueda tomarla. Si los dos demandantes estan separados, uno en el
Este y otro en el Oeste, entonces segun la ley, permanecera con el que tiene la
posesién, porque no es posible que se deje a mitad del camino entre ellos.

“Asi, el Coran es una propiedad valiosa, y sin importar lo distante que
esta la palabra del ser humano de Allah, los dos lados en cuestién estan lejos;
en efecto, estan infinitamente alejados el uno del otro. No es posible que se deje
el Coran entre los dos lados, que estan tan separados como las Pléyades vy la
tierra. Ya que son contraposiciones como la existencia y la inexistencia o los dos
polos magnéticos; no puede haber ninglin punto entre ellos. En cuyo caso, el
Coréan posee el lado de Allah. Serd aceptado como estando en Su posesién, y
las pruebas de propiedad serdan consideradas de esa manera. Si el lado
contrario refuta todos los argumentos que lo demuestran para ser la Palabra de
Allah, esto puede reclamar la propiedad, no puede ser de otra forma. iAllah no
lo permita! ¢Qué mano puede sacar los clavos que sujetan la joya enorme del
Trono Sublime de Allah, remachada con miles de pruebas ciertas y romper sus
pilares de apoyo, haciéndolo caer?

“Y entonces, a pesar de ti, iOh Satanas!, la razén justa e imparcial existe
en esta manera equitativa y legitima. Aumentan su fe en el Coran a través de
pruebas incluso minimas. Mientras segin el camino mostrado por ti y tus
discipulos, si se supone que es la palabra del ser humano y que la joya fuerte
sujetada al Trono Divino es echada por tierra, una prueba con la fuerza de
todos los clavos y la firmeza de muchas pruebas son necesarios a fin de
levantarla de la tierra y sujetarla una vez mas al Trono, y entonces ser salvada
de la oscuridad de la incredulidad y para que alcance las luces de la fe. Pero
debido a que es muy dificil hacer esto, debido a tus artimanas, muchas
personas pierden su fe en esta época imaginando que hacen juicios
imparciales”.

Satanés se dio vuelta y dijo: “El Coran se parece a la palabra del ser
humano. Es similar a la forma en que los seres humanos conversan. Esto
significa que es la palabra del ser humano. Si esto fuera la Palabra de Allah,
serfa acorde a El y serfa totalmente fuera de lo comin. Como Su arte no se
parece al arte del ser humano, entonces también Su Palabra no debe parecerse
a la palabra del ser humano”.

Contesté: “Puede entenderse asi: aparte de sus milagros y atributos
especiales, el Profeta Muhammad (PyB) era un hombre en todas sus acciones,
en su conducta y su comportamiento. El se rindi6 y cumplié con las leyes




CARTA VEINTISEIS 301

Divinas vy érdenes manifestadas en la creacion. El también sufrié frio,
experiencias dolorosas, etcétera. Sus hechos y atributos no fueron dados todos
de forma perfecta para que él pudiera ser el lider de su comunidad por sus
acciones, su guia por su conducta e instruirlos a través de su comportamiento.
Si él hubiera sido fuera de lo comin en toda su conducta, él no hubiera podido
ser un lider en todos los sentidos, el guia total de cada uno, “la Piedad a Todos
los Mundos” por todos sus atributos.

“De exactamente igual modo, el Sabio Coran es el lider para el
despierto y el consciente, el guia de los genios y los seres humanos, el profesor
de aquellos llegando a la perfeccién, y el instructor de aquellos que buscan la
realidad. Por lo tanto, es por necesidad y por certeza en la misma forma que la
conversacion y el estilo del ser humano. Ya que los seres humanos y los genios
toman sus siplicas y aprenden sus rezos; ellos expresan sus preocupaciones en
su lengua, y aprenden las reglas del comportamiento social, etcétera. Todos
recurren a él. Si, por lo tanto, hubiera estado en forma de discurso Divino como
fue oido por el Profeta Moisés (p.) en el Monte Sinai, el ser humano no podria
haber aguantado escucharlo ni oirlo, ni lo hubiera hecho el punto de referencia
y para recurrir. Moisés (p.), uno de los cinco profetas mas grandes, pudo
soportar ofr sélo algunas unas palabras. El dijo:

or o s_ 28 A P s - PP
Yl g 558 S ) JB LSS 1S

Después, Satanas dijo: “Muchas personas hablan de asuntos similares a
aquellos en el Coran en nombre de la religién. ¢No es posible, por lo tanto, que
una persona hiciera tal cosa y inventara el Coran en nombre de la religiéon?”

A través de la luz del Coran contesté como sigue:

“En primer lugar: por amor a la religién, alguien que es religioso puede
decir: ‘la verdad es asi, la realidad de la materia es esto. Allah que es
omnipotente manda esto’. Pero él no haria hablar a Allah para satisfacerse.

:“ // P /./ ° a } /O. rd ° P j
Temblando ante la aleya: Yy &-9 u,\_{ s V'LH 2 él no

sobrepasaria su marca hasta un grado infinito, ni imitaria a Allah, ni hablarfa de
su parte.

“En segundo lugar: no es de ninguna manera posible que una persona
pueda hacer tal cosa por si sola, de hecho, es completamente imposible. Los
individuos que se parecen el uno al otro pueden imitarse entre si, aquellos de la
misma clase pueden tomar las formas del otro, aquellos que estan uno cerca de
otro en la fila o el estado puede imitarse y temporalmente enganar a la gente,
pero ellos no pueden hacer esto para siempre. En cualquier caso, la falsedad y
la artificialidad en su comportamiento revelaran su mentira al observador v su
engano no durard. Si el que intenta imitar al otro bajo el artilugio falso es
completamente diferente a ellos, por ejemplo, si una persona inculta quiere
imitar el aprendizaje de un erudito como Ibn-i Sina, o un pastor asume la
posicién de un rey, por supuesto, ellos no enganaran a nadie en absoluto, ellos



302 CARTAS

sb6lo quedaran como tontos. Todo lo que ellos hagan proclamara: ‘Este es un
impostor’.

“Es como suponer — iAllah no lo permita ni en un millén de afios! —
que el Coran es la palabra del ser humano, lo cual es completamente imposible,
ningun ser racional puede aceptarlo como posible, hacerlo es un delirio, como
imaginar algo posible que es obviamente imposible, como si los astrénomos
vieran a una luciérnaga como una verdadera estrella durante mil afios; o que
una mosca se aparezca ante los observadores en la forma verdadera de un pavo
real durante un afio; o un soldado raso falso se hiciese pasar por un mariscal
famoso y de alto rango, asumiera su posicién y permaneciera asi durante un
periodo largo sin develar su engano; o como un mentiroso calumniador
incrédulo afectara la manera y la posicién del creyente mas veridico, de
confianza y honrado en todos los ambitos de su vida y fuera completamente
sereno incluso ante el mas observador mientras ocultan su fraude de ellos.

“De exactamente igual modo, si se supone que el Coran es la palabra
del ser humano, entonces se debe suponer, Allah no lo permita, que el Libro
Claro, que es considerado claramente la estrella mas brillante, mejor dicho, un
sol de perfecciones que permanentemente dispersan las luces de la verdad en el
cielo del mundo de Islam, se parece a una luciérnaga, un impostor falso
arreglado por un humano falsificador. Y aquellos que son los més cercanos a él
y lo estudian con mucho cuidado para no caer en esto, piensan que es una
estrella perpetua, exaltada v la fuente de la verdad. Ademas de que esto es cien
veces imposible, aun si fueras cien veces mas alld con tus maquinaciones
diabdlicas, iOh Satanés, no podrias hacer tal aseveracion, no podrias engafar a
nadie con la razén sana! Sélo a veces enganas a la gente haciéndolos mirar
desde una gran distancia, v haciendo asi que la estrella parezca tan pequefia
como una luciérnaga.

“En tercer lugar: También, imaginar que el Coran es la palabra del ser
humano requiere la realidad escondida de un criterio de verdad vy falsedad, que
es milagrosa en su exposicién, y por el testimonio de sus frutos, resultados y
efectos, es adornado con las cualidades mas espirituales y vivificantes, méas
veridicas v que traen felicidad, més completas y exaltadas del mundo de la
humanidad, es, Allah no lo permita, la fabricacién de una mente simple de una
persona sin ayuda ni educacién. Y que los grandes genios y los eruditos
brillantes que observaron de cerca a este ser y lo estudiaron meticulosamente,
en ningin momento vieron alglin rastro de falsedad o pretensién en él y
siempre lo consideraron serio, genuino y sincero.

“Esto es completamente imposible, una idea tan absurda que
avergonzarfa al mismo Satanés, como inventar una situacién completamente
imposible. Ya que esto implica suponer que alguien a lo largo de su vida ha
demostrado y ensefnado confianza, fe, confianza, sinceridad, seriedad vy
integridad a través de su conducta, sus palabras, sus acciones y tuvo seguidores
sumamente veraces vy sinceros, y fue aceptado por tener las virtudes maés altas,
mas brillantes y elevadas como para creer que fuera poco fiable, insincero e
incrédulo. Porque en esta tema no hay un punto intermedio.




CARTA VEINTISEIS 303

“Si, suponiendo lo imposible, que el Coran no fuera la Palabra de
Allah, se caeria como del Trono Divino a la tierra, y no permaneceria en ningtin
lugar intermedio. Al estar en el punto de encuentro de las verdades, se
convertiria en una fuente de supersticiones y mitos. Y si, Allah no lo permita, el
que proclamé que ese maravilloso decreto no era el Mensajero de Allah (PyB),
deberia bajar de lo mas alto de lo alto a lo méas bajo de lo bajo, y del grado de
ser la fuente de los logros v las perfecciones al nivel de ser una mina de enganos
e intrigas; no podria permanecer en el medio de los dos. Por su parte quien
miente y fabrica en nombre de Allah cae al méas bajo de los grados.

“Sin embargo es imposible ver permanentemente una mosca como un
pavo real y ver todo el tiempo los atributos de los pavos reales en la mosca, este
tema es imposible. Naturalmente, sélo alguien que carezca de toda inteligencia
o sea tonto o esté borracho podria imaginar que esto es posible.

“En cuarto lugar: También, si se imagina que el Coran es la palabra del
ser humano, esto requiere de imaginar que el Coran, que es el comandante
sagrado de la comunidad de Muhammad (PyB), el ejército méas grande y maés
poderoso de la humanidad, es - Allah no lo permita - una falsificacién
impotente, sin valor e infundada. Mientras que, evidentemente, por sus leyes
poderosas, principios sanos, y 6rdenes contundentes, ha equipado a aquel
ejército enorme tanto material, como moral y espiritualmente, le ha dado un
orden, una regularidad y ha impuesto una disciplina sobre él que es triunfar
tanto este mundo como en el Siguiente. Ha instruido las mentes, entrenado los
corazones, triunfado en los espiritus, purificado las conciencias, empleado y
utilizado los miembros y los miembros de individuos segin el grado de cada
uno. Imaginar que es una falsificacién requiere aceptar una imposibilidad cien
veces més grande.

“Esta imposibilidad implica la imposibilidad completa adicional de
suponer que alguien que, por su conducta deliberada a lo largo de su vida
enseié a la humanidad las leyes de Allah Omnipotente y por su
comportamiento honesto instruyé al ser humano en los principios de la verdad,
y por sus palabras sinceras y razonables mostré y establecié el camino directo
de moderacién vy felicidad, y cuando toda su vida da testimonio de esto, sintié
el gran miedo del castigo Divino y conocié a Allah mejor que nadie y Lo dio a
conocer, y en manera espléndida ha comandado por mil trescientos cincuenta
afos una quinta parte de la humanidad y en la mitad del globo terraqueo, y por
sus cualidades renombradas es en verdad el medio de orgullo de la humanidad,
en efecto, del universo, Allah no lo permita ni en un millén de anos, ni temia a
Allah, ni Lo conocia, ni sabia la dignidad de Allah, y era deshonesto. Porque en
este tema no hay punto intermedio. Ya que si, para suponer lo imposible, el
Coréan no es la Palabra de Allah, si se cae del Trono Divino a la tierra, no puede
permanecer en ningln sitio intermedio. En efecto, entonces tiene que ser
aceptado como la propiedad de un mentiroso. Y en cuanto a esto, oh Satanas,
aun si fueras cien veces mas satanico, no podrias enganar a ninguna mente que
fuese lo bastante sana, ni persuadir cualquier corazén que no fuera
corrompido”.




304 CARTAS

Satanas respondié: “¢Cémo que no podria enganarlos? He enganado a
la mayor parte de la humanidad y sus principales pensadores y han negado el
Coran y Muhammad.”

Contesté: “En primer lugar: Cuando se ve de una gran distancia, atn la
cosa mas grande parece ser la mas pequena. Una estrella puede parecer incluso
como una vela.

“En segundo lugar: También, cuando se ve tanto secundario como
superficial, algo que es completamente imposible puede parecer ser posible.

“Una vez un anciano miraba al cielo para ver la luna nueva del
Ramadéan cuando un pelo blanco se cayé en su ojo. Imaginando que era la
luna, él anuncié: ‘he visto la luna nueva’. Ahora, es imposible que el pelo
blanco pudiera ser la luna, pero su intencién era buscar sélo la luna y el pelo
era secundario, €l no le presté ninguna atencién y pensé que la imposibilidad
era posible.

“En tercer lugar: Ademas, la no aceptacion es una cosa y la negacién es
algo completamente diferente. La no aceptacién es la indiferencia, es cerrar los
ojos a algo, una ausencia ignorante de juicio. Muchas cosas completamente
imposibles pueden estar ocultas, y a la mente no le concierne. En cuanto a
desmentir, esto no es la no aceptacién, sino una aceptacién de la inexistencia;
esto es un juicio. La mente estd obligada a trabajar. Entonces un demonio
como ti tomas la mente de una persona y luego la conduce a la negacién. Y,
mostrando lo falso como verdadero y lo imposible como posible por artimafias
satdnicas como el descuido, la desviacién, el razonamiento enganoso, la
obstinacién, los argumentos falsos, el orgullo, el engafno y el habito, tG haces
que aquellas criaturas desafortunadas de forma humana caigan en la
incredulidad traguen la incredulidad y la negacién, a pesar de que se
compongan de innumerables imposibilidades.

“En cuarto lugar: Ademas, si se supone que el Coran es la palabra del
ser humano, se requeriria imaginarlo como su libro opuesto que ha dirigido
evidentemente a los eviivas purificados, veraces y polos espirituales, quienes
brillan como estrellas en el cielo del mundo de la humanidad, que ha instruido
continuamente cada nivel de la gente de perfeccion en verdad, justicia,
veracidad, fidelidad, fe y honradez, y que ha asegurado que la felicidad de los
dos mundos por las verdades de los pilares de la fe y los principios de los pilares
del Islam, y por el testimonio de estos logros es la verdad necesariamente veraz,
pura, genuina, absolutamente recta y la méas seria — se requeriria imaginar, Allah
no lo permita, que este Libro estuviera compuesto de las contraposiciones de
estas cualidades, efectos y luces. Y esto, es como una coleccién de fabricaciones
y mentiras, esto es un frenesi de incredulidad que hasta avergonzaria a los
sofistas, a los demonios y haria que ellos temblaran.

“Y esta imposibilidad requiere una imposibilidad més fea y detestable
adicional que Quien, seglin el testimonio de la religion y la Sharia que él
proclamé, y las indicaciones unénimes del temor extraordinario de Allah, la
adoracién pura y sincera que él demostré a lo largo de su vida, y como lo
requieren sus buenas cualidades morales unanimemente atestiguadas en él, y
segln la afirmacién de la gente de la verdad y la perfeccién a quien él cri6, era




CARTA VEINTISEIS 305

el més creyente, el méas firme, el confiable, v el méas veraz, fuera — Allah no lo
permita, y otra vez, Allah no lo permita — un incrédulo, que fuera el menos
fiable, sin temor de Allah. Imaginar esto requiere imaginar la forma maés
repugnante de las imposibilidades y perpetrar la clase mas inicua y viciosa de
desviacién.

“En Resumen: Como se declara en el Signo Dieciocho de la Carta
Diecinueve, el pueblo, cuyo entendimiento del Coran se gana escuchandolo, v,
a modo de suposicién, ‘Si el Coran fuese comparado con todos los libros que
he escuchado y los otros libros del mundo, no se pareceria a ninguno de ellos;
no es de la misma clase que ellos, ni esta al mismo nivel. El Coran, entonces, es
de un grado superior a todos ellos o debajo de todos ellos. Seria imposible que
estuviese debajo de ellos, v ningln enemigo, ni siquiera Satands, podria
aceptarlo. En cuyo caso, el Coran esta por sobre todos los demaés libros, y es
por lo tanto un milagro. Y de exactamente igual modo, decimos segln la
prueba categérica llamada ‘el residuo’, tomado de las ciencias de método y
légica:

“iOh, Satanas y oh, discipulos de Satanas! El Coran es la Palabra de
Allah viene tanto del Trono Supremo de Allah como de Su Mayor Nombre, o,
Allah no lo permita, y otra vez, Allah no lo permita, esto es una falsificacién
humana fabricada en la tierra por alguien sin fe que ni temia a Allah, ni Lo
conocia. Ante estas pruebas, oh Satanas, no puedes decirlo, ni tampoco podrias
haberlo dicho, ni tampoco seras capaz de decirlo en el futuro. Por lo tanto, el
Corén es la Palabra del Creador del universo. Como no hay ninguna razén
entre los dos; es imposible y no podria ser. Como hemos demostrado de la
manera mas clara y decisiva; y td lo ha visto y lo has oido”.

“Del mismo modo, Muhammad (PyB) es Mensajero de Allah y el méas
alto de los profetas y la més superior de las criaturas, o, Allah no lo permita,
tiene que imaginarse que él es alguien sin fe que ha caido a lo més bajo de lo
bajo porque él mintié acerca de Allah, v no conocia a Allah, y no creyé en Su
castigo.’ Y en cuanto a esto, Oh Satanas, ni ti ni los filésofos de Europa ni los
hipécritas de Asia en quien confias podrian decirlo, tampoco podrias haberlo
dicho en el pasado, tampoco seras capaz de decirlo en el futuro, no hay nadie
en el mundo que lo escucharia ni lo aceptaria. Es debido a que la mayor parte
de la corrupcién de aquellos filésofos y la mayor parte de la carencia en la
conciencia de los hipdcritas, incluso, confiesa que ‘Muhammad (PyB) era muy
inteligente, era el mas moral y honesto’.

“Ya que este tema esta restringida a estos dos lados, y el segundo es
imposible y nadie podria reclamarlo como verdadero y ya que hemos
demostrado con argumentos decisivos que no hay ninguna razén entre ellos,

19 Confiando en el hecho de que el Coran menciona las blasfemias y obscenidades de los incrédulos, a

fin de refutarlos, temblando, me han obligado también a usar estas expresiones en forma de imposibilidades a
fin de demostrar la imposibilidad total y la inutilidad completa de las ideas blasfemas de las personas
desviadas.



306 CARTAS

seguro y necesariamente, a pesar de ti y de tu grupo y con la certeza absoluta,
Muhammad (PyB) es el Profeta de Allah, y el més alto de los profetas y la mejor
de todas las criaturas”.

“ ° ol oo .0 oo - % - f/ & ol .
QBJ\) &JMJ/YU ;)\.LJ\ 9-&&1 %MU OM\ f\:‘.’l—p
UNA SEGUNDA, PEQUENA OBJECION DE SATANAS

o8 o

Gl SIS el T L) N Jyuﬁjubu
el el 2 sl b il M SR RAIR
mmuﬁm@vﬁm ,%;3 uL@MML}_{
/mMJ;JuJ Gt 2l ﬂﬁ@éﬂ;\h?d).&

s ZS:U
ds LS Jf ("‘P/ e R

Una vez leyendo estas aleyas de Sura Qaf, Satands me dijo: “Piensas
que los aspectos méas importantes de la elocuencia del Corédn estdn en su
claridad v fluidez de estilo. Pero en esta aleya se salta de un tema al otro. Salta
de las agonias de la muerte a la Resurreccién de los Muertos, del soplido de la
Trompeta del Juicio Final, a la entrada de los incrédulos en el Infierno. éQué
fluidez de estilo permanece con estos cambios extraordinarios? En la mayor
parte del Corén, se unen temas que tienen poca relacién entre si, como este.
¢Dénde esté su elocuencia y suavidad con tal discontinuidad?”

Yo respondi asi: “Después de su elocuencia, uno de los elementos més
importantes del milagroso Coran de Exposicién Milagrosa es su concision. La
concisién es uno de los elementos més fuertes y mas importantes del milagroso
Coréan. Los casos de esta concisién milagrosa del Coran son tan numerosos y
hermosos que los eruditos méas exigentes quedan maravillados Por ejemplo:

0/}

Z;.»f«é@‘ c}:iU/ *vw iy :sef;d‘ Jf 1"»}53‘3 333!*

“Esto describe la Gran Inundacién y sus consecuencias tan concisa y

milagrosamente en algunas oraciones cortas que ha hecho que muchos eruditos
de la retérica se postren ante su elocuencia. Y, por ejemplo:

3 * - o 77 7 - /o e - 0 . - /o/ ./ o /ﬂ./
A J ) ) B T Gl el 0T el 3500 i
W,\, ;g:; :W f.u.u Gy ans oy& LGMW MRt

~
-

LM; ol y; * e




CARTA VEINTISEIS 307

“En estas pocas oraciones cortas v con milagro dentro de la concisién,
fluidez, y claridad, y en un camino que no estropea el entendimiento, el Coran
relaciona los acontecimientos extranos y trascendentales acerca del pueblo
Zamud, Junto con las consecuenc1as y su final calamitoso. Y por eJemplo

@@um)MJusu@ww 23 .>\ uj.J\ bj
Zf.rj*—i@‘;'ﬂwf@\ GG &8 ys Asy ol uuus

s 0 -

Aqui, muchas oraciones estan implicitas desde W )v\-ﬁb U'S O hasta

/CJLQ-LE-“ u—f LSJLE pero estas oraciones omitidas ni estropean el

entendimiento, ni la fluidez del estilo. Menciona los elementos maés
importantes, en la historia de Jonas (la paz sea sobre él), y deja el el resto a la
inteligencia.
“Y por ejemplo, en la Sura Yusuf, las siete u ocho oraciones entre las
A

. o7 s v AN B
palabras O j:l-;« LBy ‘_3-3;‘-;45“-@-3\ A ¢ han sido saltadas en la concisién. Y

esto ni perjudica el entendimiento, ni estropea la suavidad del estilo. Hay
muchisimos casos de esta clase de concisién milagrosa en el Coran que, de
hecho, son muy hermosos.

“Sin embargo, la concisién de las aleyas de la Sura Qaf que es en
particular maravillosa y milagrosa. Ya que cada una de ellas indica el futuro
realmente terrible de los incrédulos cuando cada dia interminable durara
cincuenta mil anos, y las cosas penosas y extremas que les pasaran en las
revoluciones imponentes del futuro. Esto le hace entender a la mente como un
relampago, presentando aquel periodo largo, largo de tiempo a la imaginacién
como una sola pagina presente. Refiriendo los acontecimientos que no son
mencionados a la imaginacién, los describe con la fluidez mas elevada v

& EEAN
/}/0} L@ - o

suavidad de estilo.d go>= 7 ;&MSMU U‘MU O\JA“ LS;"-")

“Y ahora si tienes algo que decir, Oh Satanas, dilo”.

Satanas contesté: “No puedo oponerme a lo que dices, no puedo
defenderme. Pero hay muchas personas tontas que me escuchan; y muchos
demonios con forma humana que me asisten; y muchos faraones entre filésofos
que aprenden cosas de mi que adulan sus egos, y previenen la publicacién de
trabajos como el tuyo. Por lo tanto no posaré mis armas ante las tuyas”.

LS A S e 6 W e Y sl

ko

LY



Segzma’o Clema

[Este Tema se escribié en respuesta a la sorpresa expresada por quienes
me sirven permanentemente en relaciéon a las contradicciones
sorprendentes que ven en mi conducta; y para rectificar las excesivamente
buenas opiniones sobre mi de dos de mis alumnos.]

Veo que algunas de las perfecciones que pertenecen propiamente a las
verdades del Sabio Coran se atribuyen a los medios que proclaman esas
verdades. Y esto es erréneo porque lo sagrado de la fuente demuestra efectos
tan poderosos como muchas pruebas; es a través de ellos que hace que todos
acepten sus mandamientos. Cada vez que el heraldo o el diputado lo oscurece,
es decir, cada vez que se dirige la consideracién hacia el heraldo, lo sagrado de
la fuente pierde su efectividad. Es por esto que explicaré una verdad a mis
hermanos que me demuestran una consideracion mayor a la que me
corresponde. Es como sigue:

Una persona puede tener numerosas personalidades, las cuales
demuestran diferentes cualidades. Por ejemplo, cuando un oficial elevado esta
en su oficina, tiene una personalidad que requiere dignidad y una postura que
preserve lo elevado del cargo. Si es humilde con cada uno de sus visitantes,
estard rebajandose y degradara el cargo. Pero su personalidad en su propia
casa, contrario a su cargo oficial, requiere que deba ser tan modesto como
pueda. Si demuestra dignidad, es arrogancia. Y asi sucesivamente. Es decir,
una persona tiene una personalidad con respecto a su tarea o trabajo que en
muchos aspectos contradice su verdadera personalidad. Si esa persona es
verdaderamente merecedora de su tarea y verdaderamente capaz de ello, las
dos personalidades estdn cerca una de la ofra. Si no es capaz de ello, por
ejemplo, si un soldado raso se pone en el cargo de un mariscal de campo, las
dos personalidades estdn lejos una de la otra; las cualidades individuales,
humildes e inferiores del soldado son incompatibles con el caracter elevado y
superior requerido por el cargo de mariscal de campo. Y entonces, este
desdichado hermano vuestro tiene tres personalidades, que son muy distantes
entre si, verdaderamente muy distantes.

La Primera: Con respecto a ser el heraldo de la tesoreria elevada del
Sabio Coréan, tengo una personalidad temporaria que pertenece solamente al
Coran. El caracter extremadamente exaltado requerido por el cargo de heraldo
no es mi caracter; no tengo tal caracter. Mas bien consiste de las cualidades
necesarias de ese cargo y de esa tarea. Todo lo que vean en mi de este tipo de
cualidad no es mio, entonces no crean que yo lo tengo; le pertenece al cargo.

La Segunda Personalidad: A través de la gracia de Allah Todopoderoso,
se me da una personalidad en el momento de la adoracién, cuando giro hacia
la Corte Divina; esta personalidad muestra ciertas marcas. Estas marcas surgen
de “conocer las faltas de uno, darse cuenta de la pobreza y de la impotencia de
uno v buscar refugio con absoluta humildad en la Corte Divina”, que son las
bases del significado de la adoracién. A través de esta personalidad, me
reconozco mas desdichado, impotente, pobre y lleno de fallas que cualquier



CARTA VEINTISEIS 309

otra persona. Si todo el mundo me alabara y me aplaudiera, no podria hacerme
creer que soy bueno o que poseo alguna perfeccién de cualquier tipo.

La Tercera: Tengo mi verdadera personalidad, es decir, la personalidad
degenerada del Viejo Said, es decir, ciertas venas de caracter heredado del
Viejo Said. A veces se inclina hacia la hipocresia v desea un rango y fama.
También, porque no vengo de una familia noble, se observan caracteristicas
humildes, como mi frugalidad al punto de la tacaneria.

iHermanos mios! No voy a describir las muchas faltas secretas o malos
estados de mi personalidad para no ahuyentarlos definitivamente.

Y entonces, hermanos mios, ya que no soy alguien capaz ni de un
cargo elevado, esta personalidad mia estd muy lejos del caracter requerido por
los deberes de ser un heraldo y de adoracién; no muestra sus marcas. También,

o

segln la regla de: i:m-:M-g-’ LG &:A-:-l-fté Yy e 513 Allah Todopoderoso
> > J T s

ha demostrado compasivamente Su poder en mi de modo que El emplea mi
personalidad, que es como la del soldado raso mas bajo, para servir a los
misterios del Coran, que se parece al cargo mas exaltado de mariscal de campo.
iAgradecido sea Allah cien mil veces! El alma maligna es méas vil que cualquier
otra y la tarea es méas elevada que cualquier otra...

W

Lse‘/) o',:x‘;\ﬁidé}o/“

ko



T e s s S fg‘“/ e oL 2 8 s e &
LI, gl STy (515 575 o (STLEUL AL

Es decir:

EIV VG LSRR IR VNP N SRR P S S
o5y S VG A L VB ol )
“Los he creado como pueblos, naciones y tribus, para que se conozcan entre si
y conozcan las relaciones entre ustedes en la vida social vy se ayuden
mutuamente; no para que se consideren como extranos, rechazandose unos a
otros, ni para alimentar la hostilidad y la enemistad”.

Este tema tiene siete asuntos.

Primer Asunto: Ya que la verdad elevada expresada por la aleya
mencionada anteriormente se relaciona a la vida social, me he visto obligado a
escribirla con la lengua no del Nuevo Said, que quiere retirarse de la vida social,
sino del Viejo Said, que estuvo involucrado en la vida social del Islam; esta
escrita con la intencién de servir al Coran de Poderosa Estatura v formando un
escudo contra los ataques injustos en su contra.

Segundo Asunto: Para explicar el principio de “conocerse y ayudarse”
que indica la aleya, decimos esto: un ejército esta dividido en divisiones, las
divisiones en regimientos, los regimientos en batallones, companias y luego en
pelotones, de modo que cada soldado puede conocer sus muchas diferentes
conexiones y sus tareas relacionadas; entonces los miembros del ejército
pueden realizar verdaderamente una tarea general gobernada por el principio
de ayuda mutua y sus vidas sociales se pueden guardar de los ataques del
enemigo. Este arreglo no es para que se divida y se separe, ni que una
compania deba competir con otra, ni que un batallén sea hostil con otro, ni que
una divisién actGie en oposicién a otra.

De la misma manera, la sociedad Islamica como un todo es un ejército
enorme que se ha dividido en tribus y grupos. Pero tiene mil y un aspectos de
unidad. El Creador de sus grupos es uno y el mismo, su Proveedor es uno y el
mismo, su Profeta es uno y el mismo, su gibla es una y la misma, su Libro es
uno y el mismo, su pais es uno y el mismo; del mismo modo, mil cosas son una
y la misma.

Que todas estas cosas son una y la misma requiere hermandad, amor y
unidad. Es decir, como esta aleya pronuncia, al estar divididos en grupos y
tribus deberia conducir al reconocimiento mutuo y la ayuda mutua, no a la
antipatia y la hostilidad mutua.



CARTA VEINTISEIS 311

Tercer Asunto: La idea del nacionalismo ha avanzado muchisimo en
este siglo. Los astutos tiranos europeos en particular despiertan esto entre los
musulmanes de forma negativa, para poder dividirlos y devorarlos.

Ademas, en el nacionalismo hay un deleite del alma maligna, un placer
negligente y un poder desfavorable. Por esta razén a quienes se ocupan con la
vida social en esta época no se les puede decir que renuncien a la idea del
nacionalismo. Sin embargo, el nacionalismo es de dos tipos. Uno es negativo,
desfavorable y danino; se alimenta al devorar a otros, persiste a través de la
hostilidad con los otros y es conciente de lo que estd haciendo. Es la causa de
enemistad y disturbios. Es por esto que un Hadlz establece:

- o o . r_ - o
idalod) aan) oL,
Y el Coran decreta:

W - P o - _ - ° g3 o & - °
A bl llias iamdl g5l 3155 Ll s 3
o - o o . .
SIS L B L 0 e
z - o/.‘“} }b‘/'////o/// I NP
Lk e 3 U6 dll O3l 5> ST

El Hadiz vy la aleya anteriores rechazan en términos definitivos cualquier
nacionalismo negativo y racismo. Para el positivo, la nacionalidad sagrada
Islamica no deja necesidad de ellos.

¢Qué raza hay que tenga trescientos cincuenta millones de miembros?
¢Y qué nacionalismo puede obtener para quienes suscriben a él tantos
hermanos — y hermanos eternos — en lugar del Islam? El nacionalismo negativo
ha causado un dafo incalculable a lo largo de la historia.

En Breve: Debido a la combinacién de algunas ideas de nacionalismo
con su politica, los Omeyas ofendieron al Mundo del Islam, y ademés arrojaron
muchas calamidades sobre si mismos. También, las naciones europeas han
avanzado muchisimo sobre la idea del racismo durante este siglo; los horrendos
eventos de la Guerra Mundial mostraron qué tan danino es para la humanidad
el nacionalismo negativo, asi como también la enemistad perpetua y mala de
los franceses y alemanes. Y con nosotros, en el Segundo Periodo Constitucional
— como “las multiples lenguas” en la destruccién de la Torre de Babel, conocida
como la “ramificacién de los pueblos”, que resulté en su divisibn y
esparcimiento — se formaron varias sociedades refugiadas conocidas como
“clubes”, principalmente por los armenios y griegos, debido a la idea del
nacionalismo negativo, que fue la causa de la divisién. Y desde entonces, el
estado de quienes han sido devorados por los extranjeros debido a esos clubes
y a quienes han hecho desdichados ha demostrado el dano del nacionalismo
negativo.

En cuanto al presente, cuando los pueblos y tribus del Islam estdn méas
necesitados unos de otros y cada uno estd mas oprimido y méas empobrecido




312 CARTAS

que el otro y son aplastados por el dominio extranjero, considerarse como
extranos debido a la idea de nacionalismo y considerarse enemigos es una
calamidad tan grande que no se puede describir. Simplemente es un delirio tal
como girar la cabeza de serpientes venenosas para no ser picados por un
mosquito y luchar con el mosquito — debido a la idea del nacionalismo — para
no darle importancia a las naciones europeas, que son como enormes
dragones, en un momento que con su codicia insaciable sus manos codiciosas
estan abiertas, por cierto, en efecto ayudarlos y alimentar la enemistad con los
compatriotas en las provincias del Este o los hermanos musulmanes del Sur y
para asumir posiciones opuestas a ellos, es extremadamente perjudicial v
peligroso. En todo caso, no hay enemigos entre los del Sur como para que
deban enfrentarse. Lo que viene del Sur es la luz del Coran; la luz del Islam vino
de alli; estd presente entre nosotros y se encuentra en todas partes.

Asi, ser hostiles con aquellos hermanos musulmanes es indirectamente
dafiino para el Islam y el Coran. Y la hostilidad hacia el Islam y el Coran es
hostilidad de un tipo hacia las vidas de este mundo y del Més Alla de todos esos
compatriotas. Con el pensamiento de servir a la vida social en nombre del
patriotismo, idestruir los fundamentos de las dos vidas no es patriotismo sino
una estupidez!

Cuarto Asunto: El nacionalismo positivo surge de una necesidad interna
de vida social y es la causa de asistencia mutua y solidaridad; asegura una
fortaleza beneficiosa; es el medio de fortalecer atin més la hermandad Islamica.

Esta idea de nacionalismo positivo debe servir al Islam, debe ser su
fuerte y armadura; no debe tomar su lugar porque hay una hermandad
multiplicada por cien dentro de la hermandad del Islam que persiste en el Reino
Intermedio y el Mundo de la Eternidad. Entonces, sin importar cuan fuerte sea
la hermandad nacional, puede ser como un velo para ello. Pero establecerlo en
lugar de la hermandad Islamica es un crimen tonto como reemplazar el tesoro
de diamantes dentro de un fuerte con las piedras del fuerte y tirar los diamantes
a la basura.

iOh, hijos de esta tierra, que son la gente del Coran! Desafiando a todo
el mundo, han proclamado al Corédn como sus estandartes no por seiscientos
afos sino por mil afios desde la época Abasi. Han hecho de vuestra
nacionalidad el fuerte del Coran y del Islam. Han silenciado a todo el mundo y

rechazado los horribles ataques, confirmando asi la aleya:
] ]
A

LR o§;° o873 s oad ol &Y o
&ng\ d}:’,‘j‘-ﬂkgl-p:d;" Mﬁjmfﬁw\ LSiL"'
?U‘&“:‘ u‘fd}f@\;‘; ;ﬁﬁ&ﬂ

Ahora deben abstenerse y tener miedo de acceder a las estratagemas de
Europa vy los embusteros que los imitan, asi confirmando lo anterior de la aleya
mencionada.

Una Situacién Que Merece Atencién: Al ser los mas numerosos de los
pueblos Islamicos, en todas partes del mundo hay turcos y son musulmanes. No
se han dividido en musulmanes y no musulmanes como los otros pueblos.

-



CARTA VEINTISEIS 313

Donde sea que haya turcos, son musulmanes. Los turcos que abandonaron el
Islam o que no son musulmanes ya no son turcos, como los hingaros. Incluso
en pequenos pueblos hay tanto musulmanes como no musulmanes.

iOh, hermano turco! iTq, en particular, ten cuidado! Tu nacionalidad se
ha fundido con el Islam y no se puede separar de él. iSi los separas, estards
exterminado! Todas las obras gloriosas del pasado se registran en el libro de las
obras del Islam. Ya que ningin poder puede erradicar estas obras gloriosas de
la faz de la tierra, ino las erradiques de tu corazén debido a las sugerencias
malignas vy las artimafas de Satanas!

Quinto Asunto: Abrazando la idea del nacionalismo, los pueblos
emergentes de Asia estdn imitando a Europa precisamente en todos los sentidos
y van camino a sacrificar muchos de sus asuntos sagrados. Sin embargo, cada
nacién requiere una vestimenta apropiada a su estatura particular. Incluso si el
material es el mismo, el estilo tiene que ser diferente. Una mujer no se puede
vestir con el uniforme de un gendarme. Y como un maestro de religién anciano
no se puede vestir como un bailarin de tango, la imitacién ciega también
frecuentemente hace que la gente sea un hazmerreir. Esto es asi por los
siguientes motivos:

Primero: Si Europa es un negocio, un cuartel, Asia es como un campo y
una mezquita. Un comerciante puede ir a un baile, pero un campesino no. La
situacién de un cuartel y la de una mezquita no puede ser la misma.

Ademas, la aparicion de la mayoria de los profetas en Asia y el
surgimiento de la mayorfa de los filésofos en Europa es un signo, una
indicacién, del Decreto Divino eterno de lo que hard surgir a los pueblos
asiaticos y los hard progresar y gobernar es la religién y el corazén. En cuanto a
la filosofia y la ciencia, deberia ayudar a la religién y al corazén, no tomar su
lugar.

Segundo: Es un error grave comparar la religiéon del Islam con la del
Cristianismo y ser indiferente hacia la religién como lo es Europa. Primero,
Europa tiene su religiéon. El hecho de que los lideres europeos como
principalmente Wilson, Lloyd George y Venizelos sean fanaticos de su religién
como sacerdotes, da testimonio de que Europa tiene su religién e incluso es
fanatica en un sentido.

Tercero: Comparar el Islam con el Cristianismo es una comparacién
falsa v equivocada porque se ha fanatizado en su religién, Europa no ha sido
civilizada; se ha vuelto civilizada al renunciar a su fanatismo.

Ademas, la religion provocd trescientos anos de guerra entre ellos. Y
desde que fue el medio para que los tiranos déspotas aplasten a la gente
comun, los pobres, y que los pensadores estuvieron al poder, sintieron todos un
desprecio temporario por la religién. Sin embargo, en el Islam, la historia da
testimonio de que ademas de una ocasién, la religién no ha sido la causa de la
guerra interna.

También, cuando la gente del Islam ha adherido en serio a su religién,
ha avanzado en proporcién de esa época, alcanzando un gran progreso. Testigo
de esto es el gran maestro de Europa, el estado Islamico de Andalucia. Y cada



314 CARTAS

vez que la comunidad Islamica ha sido indiferente con la religién, se ha
sumergido en desdicha y ha decaido.

Ademas, el Islam ha protegido a los pobres y a la gente comin con
medidas compasivas como imponer el pago del zakat y prohibir la usura y el

/' 26 .0 j/ */, }‘l /./// j/*/' }*o e j/
interés; y segln frases como O 9 J.g.,\:.i)/\.a\ O MW\ ) jl-f-xgy\-ﬁ‘ ha

aclamado y alentado el razonamiento y el conocimiento y ha protegido a los
eruditos; en consecuencia, el Islam siempre ha sido el bastiéon y el lugar de
recurso de los pobres y de la gente educada. No hay razén para ofenderse con
el I[slam. El misterio de la sabiduria de que el Islam difiera en varios sentidos del
Cristianismo y de las otras religiones es esta:

La base del Islam es la afirmacién pura de la Unidad Divina; no les
atribuye ninglin efecto real a las causas ni a los intermediarios, sin darles ningin
valor con respecto a la creacién y posicién. El Cristianismo, sin embargo, ya
que ha aceptado la idea de que Jesuis es el Hijo de Allah, les da valor a las
causas v a los intermediarios; no puede romper el egoismo. Simplemente le
adjudica una manifestacién de soberania Divina a sus santos y personas
notables, asi confirmando la aleya:

M P PR
all 093 Lpa LU (gl )y an Ll 1 pdsdl
Es por esto que, junto con mantener su orgullo y egoismo, aquellos cristianos
que ocupan los rangos mundanales més elevados son religiosos y fanaticos,
como el ex presidente norteamericano, Wilson. En el Islam, la religién de la
Unidad Divina, quienes estan en las posiciones mundanales mas elevadas
renuncian a su egoismo y orgullo o bien renuncian a su religién en cierta
medida. Por esta razén, algunos se vuelven indiferentes o incluso irreligiosos.

Sexto Asunto: Para quienes exceden los limites de las ideas del
nacionalismo negativo y del racismo les decimos:

Primero: La faz de la tierra y especialmente este pais nuestro ha visto
desde épocas remotas numerosas migraciones y cambios de poblacion.
Ademas, después de que el centro del gobierno Islamico se estableciera en este
pais, otros pueblos fueron atraidos por él y se establecieron aqui. Como
consecuencia, sblo cuando la Tabla Preservada se revele, las razas
verdaderamente se distinguirdn unas de otras. Construir movimientos vy
patriotismo sobre la idea de una raza verdadera es tanto sin sentido como
extremadamente dafnino. Es por esta razén que uno de los lideres de los
nacionalistas y quienes apoyan el racismo, que es muy indiferente con la
religién, se vio obligado a decir: “Si el idioma y la religién son lo mismo, la
nacién es la mismo”. Ya que esto es asi, lo que serd tomado en cuenta seran las
relaciones del idioma, la religién vy el pais, no la verdadera raza. Si los tres son
lo mismo, esa es por cierto una nacién fuerte. Y si uno estéa ausente, atn esta
dentro de los limites del nacionalismo.

Segundo: Describiremos como ejemplos, dos de las cientos de ventajas
de la nacionalidad sagrada del Islam ha obtenido para la vida social de los hijos
de esta tierra:



CARTA VEINTISEIS 315

El Primero: Lo que le permiti6 a este estado Islamico, siendo sélo veinte
o treinta millones, preservar su vida y su existencia en la faz de todos los
grandes estados de Europa fue la siguiente idea en su ejército, que surgié de la
luz del Coréan: “Si muero, seré un martir; y si mato, seré un gazi’. Enfrentaron la
muerte con absoluto fervor y anhelo, riéndose en su cara. Siempre hicieron
temblar a Europa. ¢éQué puede mostrarse en el mundo que hard surgir tan
elevada abnegacién en el espiritu de los soldados que tienen corazones puros y
que son ingenuos? ¢Qué patriotismo se puede inculcar en su lugar? ¢Qué puede
hacerlo sacrificar deseosamente su vida y todo su mundo?

El Segundo: Cada vez que los dragones (los grandes paises) de Europa
le han dado un golpe al estado islamico, han hecho llorar y gritar a trescientos
cincuenta millones de musulmanes. Entonces, para no hacerlos llorar y sufrir,
los colonialistas han retirado sus manos; las han bajado incluso mientras las
elevaban para golpear. ¢Qué poder se puede establecer en lugar de esta fuerza
de apoyo constante que de ninguna manera se puede menospreciar? iQue lo
muestren! Si, esa fuerza de apoyo enorme no se debe ofender con el
nacionalismo negativo y el patriotismo independiente.

Séptimo Asunto: Les decimos a quienes demuestran un patriotismo
excesivo en un nacionalismo negativo: si verdaderamente aman a esta nacién y
se compadecen de ella, sean patriotas de modo tal que la compasién se dirija
hacia la mayoria de sus miembros. Porque si sirven a la vida social negligente v
pasajera de la minorifa, que no necesitan compasién, de un modo que es lo
contrario de la compasién para la mayoria, eso no es patriotismo. Porque las
obras patridticas realizadas con la idea del racismo negativo pueden ser
beneficiosas temporalmente para dos de ocho. Reciben la compasién que surge
de ese patriotismo del que no son merecedores. Mientras que los otros seis de
los ocho son ancianos o enfermos o aquejados por problemas, o son ninos, o
son muy débiles o son gente piadosa que piensa seriamente en el Mas All3;
estas personas quieren una luz, un consuelo, una compasion, frente a la vida
del Reino Intermedio y el Méas All4, hacia el que se vuelven, méas que a la vida
mundanal; necesitan las manos patriotas benditas. ¢Qué patriotismo podria
permitir que se extinguiera su luz, la destruccién de su consuelo? iAy! La
compasion por la nacién, la abnegacién por la nacién, édénde quedaron?

La esperanza en la Misericordia Divina no se debe perder, porque Allah
Todopoderoso no provocara que perezcan por los contratiempos temporarios ni
el ejército magnificente ni la comunidad poderosa de la gente de esta tierra, a
quienes El ha empleado durante mil afios en el servicio del Coran, asignandolos
como sus estandartes. Una vez maés, El encendera esa luz y hara que continden
con su tarea, si Allah lo permite.

ko



Cuarto lema

[NOTA: Los Diez Asuntos de este Cuarto Tema no estéan
conectados entre si de la misma manera que los Cuatro Temas
de esta Carta Veintiséis no estan conectados. En cuyo caso, no
se debe buscar la conexién. De la manera que se me ocurrio,
asi fue escrita. Es parte de una carta a uno de mis alumnos
importantes y consiste en las respuestas a cinco o seis de sus

preguntas.]
LA PRIMERA

Segundo: En tu carta mencionas que en las explicaciones e
- o w
interpretaciones deJ,-;»-SL&S‘ < yse dice que hay dieciocho mil mundos y

preguntas sobre la sabiduria de este niimero.

Hermano mio, en este momento no conozco la sabiduria de este
nimero, pero puedo decir esto, que las frases del Sabio Cordn no estan
restringidas a un solo significado; mas bien, ya que el Coran se dirige a todos
los niveles de la humanidad, sus frases son como universales o todos que
comprenden significados para cada nivel. Los significados que se exponen son
como las partes de la ley general. Cada comentador Coranico, cada adepto,
menciona una parte del todo. Basado en su descubrimiento o en sus pruebas o
en su camino, prefiere un significado. Asi, en esta aleya también, un grupo
devel6 un significado que se corresponde con ese nliimero.

Por ejemplo, las aleyas:

G R A D L 2 B R

Olan ¥ # o plegi OLEL >l 70
a las que los eviivas le adjudican importancia, recitindolas repetidamente en sus
invocaciones, son partes con significados que comprenden desde el mar de la
soberanfa y el mar de la adoraciéon en las esferas de la necesidad y la
contingencia respectivamente, hasta los mares del mundo y del Mas All4, hasta
los mares del Mundo de lo Oculto y el Mundo Manifiesto y hasta los océanos
del Norte, Sur, Este y Oeste, y hasta el Golfo Adriatico vy el Persa, hasta el
Mediterraneo y el Mar Negro y su bésforo, donde se encuentra el pez de coral,
el Mar Rojo y el Canal de Suez, y hasta los lagos de agua fresca y salada, hasta
los variados lagos de agua fresca debajo del suelo y los lagos de sal sobre él y al
lado de él, y hasta los pequeiios lagos llamados ‘los grandes rios’, como el Nilo,
el Tigris v el Eufrates, v los mares salados grandes en los que fluyen. Se puede
referir a cualquiera de éstos y pueden ser en sus significados literales o
metaféricos.



CARTA VEINTISEIS 317

-

_ < o w W PP
Del mismo modo, Q:-;JL&S‘ ) j\-l-i Lo>J! abarca numerosas

verdades. Los eviivas que develan los misterios de la creacién y la gente de
realidad las interpretan de modos diferentes segiin sus descubrimientos.
Personalmente, creo que en los cielos hay miles de mundos; algunas de
las estrellas pueden ser cada una un mundo. Sobre la tierra también, cada tipo
de ser es un mundo. Cada ser humano es un pequeno mundo también. En

w
cuanto al término Q:-;JL&S‘ <~ ysignifica “cada mundo estd administrado,

sustentado y gobernado directamente a través de la soberania de Allah
Todopoderoso”.
Tercero: El Més Noble Mensajero de Allah (PyB) dijo:

B
"’ o8&

V_G.M.M uj.uu vﬁﬁm‘ \J-a- (j-iv ‘\-U‘ JU“J‘ Y en el Sabio Coréan,

///

José (p.) dijo: 9}»«&-’0)\-‘3} u»«-bj‘ d‘ u-m-fv LSJJ‘L‘) Si, quien se

vanagloria v confla en si mismo es desafortunado. Mlentras que quien ve sus
propias faltas es afortunado. iEntonces eres afortunado! Sin embargo, a veces
sucede que el alma maligna se transforma en ‘el alma culpable’ o ‘el alma
tranquila’, pero le delega las armas y equipamiento a los nervios. Y los nervios y
venas de temperamento continian su funcién hasta el fin de la vida. A pesar de
que el alma maligna murié mucho antes, sus deberes siguen en funcién. Ha
habido grandes eviivas y personas purificadas que se han quejado de sus almas
malignas mientras sus almas estaban ‘tranquilas’. Se han lamentado de la
enfermedad del corazén mientras sus corazones estaban completamente sanos e
iluminados. Asi, lo que aflige a estas personas no es el alma maligna sino la
funcién del alma maligna que ha sido delegada a los nervios. La enfermedad no
es del corazédn sino de la imaginacién. Hermano mio, si Allah lo permite, lo que
te estd atacando no es tu alma maligna ni la enfermedad del corazén sino el
estado que, como hemos dicho, por la naturaleza humana y para perpetuar la
lucha, ha sido transferido a los nervios y resulta en progreso constante.

ko



SEGUNDO ASUNTO

Las explicaciones de las tres preguntas hechas por el viejo maestro de
religién se encuentran en varias partes de Risale-i Nur. Por ahora haremos una
breve alusién a ellas.

Su Primera Pregunta: Muhyi'l-Din al-'Arabi le dijo en su carta a Fakhr
al-Din Razi: “Conocer a Allah es diferente a saber que El existe”. ¢Qué significa
esto y cudl fue su objetivo al decir esto?

Primero: En la introduccién de la Palabra Veintidés, que le leiste, la
comparacién y el ejemplo que muestra la diferencia entre la verdadera
afirmacién de la Unidad Divina y la afirmacién universal de la Unidad Divina
senalan a este objetivo, mientras que el Segundo y el Tercer Lugar de Parada
de la Palabra Treinta y Dos vy sus objetivos lo aclaran.

Y Segundo: Muhyi'l-Din al-'Arabi le dijo eso a Fakhr al-Din Razi, que
era una autoridad de los lideres de teologia, porque las autoridades de los
principios de la religién y las exposiciones de los eruditos de teologia en relacién
a los principios de la fe y la existencia del Necesariamente Existente y la Unidad
Divina fueron insuficientes desde el punto de vista de Muhyi'l-Din al-'Arabi.

Si, el conocimiento de Allah obtenido por medio de la teologia no
brinda un conocimiento completo y un sentido cabal de la presencia Divina. Sin
embargo, cuando se obtiene segin el método del Coradn de Milagrosa
Exposicién, brinda tanto un conocimiento completo como el sentido total de la
presencia Divina. Si Allah lo permite, todas las partes de Risale-i Nur realizan la
tarea de una lampara eléctrica sobre la carretera llena de luz del Coran de
Milagrosa Exposicion.

Ademas, sin importar qué deficiente sea el conocimiento de Allah,
Fakhr al-Din Razi obtuvo por medio de la teologia que aparecia desde el punto
de vista de Muhyi'l-Din al-'Arabi, el conocimiento alcanzado por el camino sufi
es deficiente en la misma proporcién en relacién al conocimiento obtenido a
través del significado del legado de la profecia directamente del Sabio Coran.
Porque para alcanzar el sentido constante de la presencia Divina, el camino de

2 o -~

_ s & P -
Muhyi'l-din al-'Arabi dice: jﬁw/ S ¢or jﬁy yendo tan lejos como para negar

la existencia del universo. En cuanto a los otros, nuevamente para obtener el

s Ro -

_ s & -
sentido constante de la presencia Divina, dijeron: jﬁw/ S j-@-n-"w‘y entrando

en un extrano estado como si se arrojara al universo al olvido absoluto.

Sin embargo, el conocimiento de Allah obtenido del Sabio Coran,
ademas de brindar el sentido constante de la presencia Divina, no condena al
universo a la inexistencia ni lo aprisiona en el olvido absoluto. Méas bien lo
libera de su despropésito y lo emplea en nombre de Allah Todopoderoso. Todo
se vuelve un espejo que arroja conocimiento sobre Allah. Como dijo Sa'di

s 720 -0 s

o = o j oo o o /?/ - " A /../o/
Shirazi: ) 2 S b el Cnny 83 (B9 2Lk g8 a5



CARTA VEINTISEIS 319

En todo, una ventana se abre hacia el conocimiento de Allah.

En algunas de las Palabras hemos ilustrado las diferencias entre el
camino de los eruditos de teologia y la carretera verdadera tomada desde el
Coréan con la siguiente comparacién: Por ejemplo, para obtener agua, algunos
traen el agua desde un lugar alejado por medio de canerias y excavando debajo
de las montafas. Algunos también al excavar pozos en todas partes obtienen el
agua. El primer tipo esta lleno de dificultades; las canerias se bloquearon y se
rompieron, pero aquellos que saben cémo excavar pozos y extraer agua,
pueden encontrar agua en todas partes sin problemas.

Exactamente de la misma manera, los eruditos de teologia cortan las
cadenas de las causas en las extremidades del mundo con la imposibilidad de la
causalidad y las secuencias causales, entonces con eso demuestran la existencia
del Necesariamente Existente. Viajan por el camino largo. Sin embargo, la
verdadera carretera del Sabio Coran encuentra agua en todas partes y la extrae.
Cada una de sus aleyas hace brotar el agua en donde sea que golpee, como la
Vara de Moisés. Hace que todo recite la regla

J}\jm\&&Jv\; 4\.;\ %s"‘dfu"ﬁ

Ademas, la fe no se obtiene solamente a través del conocimiento;
muchas de las facultades sutiles tienen una parte en la fe. Tal como cuando la
comida entra al estbmago, se distribuye de varias maneras a varios miembros,
asi también después de entrar al estémago de la mente, los asuntos de la fe que
vienen a través del conocimiento se absorben por el espiritu, el corazén, el
corazon interno, el alma y otras facultades sutiles; cada uno recibe su parte
seglin su nivel; si no reciben su parte, es deficiente. Asi Muhyi'l-Din al-'Arabi, le

informaba a Fakhr al-Din Razi sobre este punto.
sk osk ok

TERCER ASUNTO

s -0

¢De qué manera la aleya: (—3‘ LS"L"‘ ; v\-R-S 9 se ajusta a la aleya:

NI

La Respuesta: Hay explicaciones en las Palabras Once y Veintitrés y es
el Segundo Fruto de la Quinta Rama de la Palabra Veinticuatro. Un resumen de
su significado es este:

Con Su perfecto poder, Allah Todopoderoso hace muchas cosas de una
sola cosa, hace que una cosa realice numerosas tareas y escribe mil libros en
una sola pagina; asi también El creé al ser humano como una especie
abarcativa en lugar de muchas especies. Es decir, El quiso que a través del ser
humano, una sola especie, se realizaran tantas funciones como la cantidad de
niveles distintos de todas las especies de animales. Por esta razén, El no ubicé
un limite innato a las facultades y los sentidos de los seres humanos, ni ninguna
restriccién natural, y los dejé libres. Las facultades y los sentidos de los otros




320 CARTAS

animales estan limitados y bajo una restriccién natural. Mientras que las
facultades de cada ser humano pueden deambular libremente por una distancia
interminable hacia lo infinito. Porque debido a que el ser humano es un espejo
de las manifestaciones del Creador de los Nombres del Universo, a sus
facultades se les ha dado una capacidad infinita.

Por ejemplo, incluso si todo el mundo se le diera al ser humano, con su

e -] e
codicia, dird: &2 3 . Y a través de su egoismo, encuentra aceptable
’ p P

que mil personas sufran dano para su propio beneficio. Y asi sucesivamente.
Hay un desarrollo ilimitado en la mala moralidad vy puede alcanzar el nivel de
los Nimrods y Faraones; segin la forma intensiva de la aleya mencionada
anteriormente, puede convertirse en muy cruel. Similarmente, puede manifestar
progreso interminable en la buena moralidad y puede avanzar hacia el nivel de
los profetas y veraces.

Ademas, contrariamente a los animales, el ser humano es ignorante
sobre todas las cosas necesarias para la vida y esta obligado a aprender todo.
Necesita de innumerables cosas y, en consecuencia, segln la forma intensiva de
la misma aleya, es muy ignorante. Pero cuando los animales vienen al mundo,
necesitan pocas cosas y pueden aprender todas las cosas que necesitan, todas
las condiciones de sus vidas, en uno o dos meses, o incluso uno o dos dias, o
en algunos casos, en una o dos horas. Es como si se hubieran perfeccionado en
otro mundo y vinieran asi. Pero entonces el ser humano sélo puede ponerse de
pie en uno o dos afnos y en quince anos recién puede ser capaz de distinguir
entre lo que es beneficioso y lo que es danino. La forma intensiva de “muy

ignorante” indica esto también.
%ok ok

CUARTO ASUNTO

Pregunta usted sobre la sabiduria contenida en:
}b‘ @ _ - R A oy v
) Y‘/ ‘\-SD)U vgJUL‘J 93J>r La sabiduria en ello se ha mencionado en

muchas de las Palabras y un aspecto de ella es como sigue:

Ya que el ser humano y el mundo en el que vive son constantemente
renovados, necesita renovar su fe constantemente. Porque en realidad cada ser
humano individual consiste de muchos individuos. Se puede considerar como
un individuo diferente en cada ano de su vida, o més bien, en tantos dias o
incluso horas de su vida. Porque debido a que un solo individuo esta sujeto al
tiempo, es como un modelo y cada dia que pasa se viste en la forma de otro
individuo.

Ademas, tal como existe dentro del ser humano esta pluralidad y
renovacion, asi también el mundo en el que vive estd en movimiento. Se va y
es remplazado por otro. Varia constantemente. Cada dia abre la puerta de otro
mundo. En cuanto a la fe, es tanto la luz de la vida de cada individuo en esa
persona, como es la luz del mundo en el que vive. Y en cuanto a ‘No hay dios
sino Allah’, es la llave con la que se prende esa luz.



CARTA VEINTISEIS 321

Entonces, el alma maligna, el deseo, las dudas y Satanéas ejercitan una
gran influencia sobre el ser humano. Para danar su fe, la mayor parte del
tiempo son capaces de beneficiarse de su negligencia, para enganarlo con sus
artimanas y asi extinguir la luz de la fe con dudas e incertidumbres. También, el
ser humano es propenso a actuar y a pronunciar palabras que aparentemente
se oponen a la Sharfa y que desde el punto de vista de algunas autoridades
religiosas no son menos que la incredulidad. En consecuencia, hay una
necesidad de renovar la fe todo el tiempo, a cada hora, cada dia.

Pregunta: Los maestros de la teologia académica envolvieron al mundo
con los conceptos abreviados de la contingencia y de la creacién, y al haberlo
desechado, por asi decirlo, demostraron la Unidad Divina. Y una escuela sufi,
para experimentar la presencia de Allah dentro de afirmar Su Unidad por

Lo -~

_ s * P -
completo, dijo: jﬁw/ S WY Asi se olvidaron del universo y arrojaron el

velo del olvido sobre él y entonces experimentaron por completo la presencia
Divina. Otra escuela sufi, para afirmar verdaderamente la Unidad Divina y para
B -

_ s & P -
entrar en presencia de Allah por completo, dijo: jﬁw/ S ¢ jﬁy Relegaron el

universo al nivel de imaginacién y lo arrojaron a la inexistencia y luego entraron
la presencia Divina por completo. Pero senalas que en el Coran hay una
carretera poderosa ademaés de estos tres caminos. Y dices que su marca es la

-
s S0 -

PR PN R PN )
frase: jﬁw/ > ﬁMYy jﬁw/ > WY ¢Puedes mostrar una breve prueba

de esta carretera que se relaciona a la afirmacién de la Unidad Divina y sefala
un camino corto que lleva hacia ella?

La Respuesta: Todas las Palabras v Cartas de Risale-i Nur senalan esa
carretera. Por ahora, como deseas, indicaremos concisamente una prueba de
ello extensiva, larga y poderosa.

Cada cosa en el mundo le adjudica cada cosa a su propio Creador. Y
cada objeto disenado artisticamente en este mundo demuestra que todos los
objetos son las obras de su propio disenador. Y cada acto creativo del universo
demuestra que todos los actos creativos son los actos de su propio autor. Y
cada nombre que se manifiesta en los seres indica que todos los nombres son
los nombres y titulos de su significante. Es decir, cada cosa es una prueba
directa de la Unidad Divina y una ventana que brinda conocimiento de Allah.

Cada objeto, especialmente si es animado, es un espécimen en
miniatura del universo, una semilla del mundo y un fruto del globo terrdqueo.
Ya que esto es asi, quien cred ese espécimen en miniatura, esa semilla y ese
fruto debe ser también quien creé a todo el universo. Porque el creador del
fruto no puede ser otro més que el creador del arbol que lo carga.

Y entonces, del mismo modo en que cada objeto le adjudica todos los
otros objetos a su propio disenador, cada acto también le adjudica todos los
otros actos a su hacedor. Porque vemos que cada acto creativo aparece como
la punta de una ley de creatividad que es tan extensiva como para abarcar a la



322 CARTAS

mayoria de los otros seres y es tan larga como para alcanzar desde las particulas
hasta las galaxias. Es decir, quien realiza el acto creativo debe ser el hacedor de
todos los actos creativos que estan ligados a la ley universal que abarca a
aquellos seres y se estira desde las particulas hasta las galaxias.

Por cierto, quien le da vida a una mosca debe ser quien crea a todos los
insectos v animales y quien le da vida a la tierra. Y quien gira las particulas
como si fueran derviches mevlevies debe ser quien pone en movimiento
sucesivamente a los seres tan lejos como el sol que viaja por los cielos con sus
planetas, porque la ley es una cadena y los actos creativos estan ligados a ella.

Es decir, tal como cada objeto le adjudica todos los otros objetos a su
disenador y cada acto creativo le atribuye todos los actos a su hacedor, de
exactamente la misma manera, cada Nombre Divino manifestado en el
universo le adjudica todos los Nombres a Quien él mismo describe y demuestra
que ellos son Sus titulos. Porque los nombres manifestados en el universo son
como circulos que se cruzan, mezclandose entre si como los siete colores de la
luz; se ayudan mutuamente y se perfeccionan y adornan las obras de arte entre
si.

Por ejemplo, el instante en que el Nombre de Dador de Vida se
manifiesta sobre una cosa y se le da vida, el Nombre de Omnisciente también
se manifiesta; ordena con sabiduria el cuerpo que es la morada de ese ser vivo.
Al mismo tiempo, el Nombre de Munificente se manifiesta; adorna la morada
del ser vivo. Asi también, la manifestacién del Nombre de Compasivo aparece;
presenta las necesidades del cuerpo con ternura. En ese mismo instante, la
manifestacién del Nombre de Proveedor aparece; provee el sustento material y
espiritual necesario para que continde la existencia del ser vivo de maneras
inesperadas. Y asi sucesivamente. Eso significa que a quienquiera que
pertenezca el Nombre de Dador de Vida, el Nombre de Omnisciente, que es
luminoso y abarcativo en el universo, también es Suyo. El Nombre de
Compasivo, que alimenta a todos los seres con ternura, también es Suyo. Y el
Nombre de Proveedor, que sustenta a todos los seres vivos con munificencia, es
Su Nombre y titulo. Y asf sucesivamente.

Es decir, cada Nombre, cada acto, cada objeto es una prueba de
Unidad Divina, y esa prueba tal que cada uno es una marca de Unidad Divina
y cada uno es un sello de la Unicidad Divina que se ha inscrito en las paginas
del universo y en las lineas del siglo. Cada uno indica que todas las palabras del
universo, que se llaman seres, son inscripciones trazadas por la pluma de su
propio escriba.

o -~ -

YN LB ofI WL J@sJu;;L;;yﬁm
H;gwjasg;’jiusyg

ko



CARTA VEINTISEIS 323

QUINTO ASUNTO

Segundo: Pregunta usted en vuestra carta si ‘\-UN\ ‘\-SN es suficiente

@

en si mismo. Es decir, en relacién a la sequnda parte, pregunta: ¢puede alguien

:
A2
v 2G4

s
que no dice j\-U‘ J g~y Jdoe>ws encontrar la salvacion? La respuesta a esto

es muy larga, entonces por ahora sélo diremos esto:

Las dos partes de la profesiéon de fe no se pueden separar; se prueban
entre si, se comprenden entre si; una no puede estar sin la otra. Ya que el
Profeta (PyB) fue el Sello de los Profetas y el heredero de todos los profetas, él
estd al comienzo de todos los caminos que conducen a Allah. No puede haber
un camino a la realidad vy la salvacién fuera de su poderosa carretera. Todos
aquellos con conocimiento interno de Allah y las autoridades de quienes han
investigado la realidad han dicho, al igual que Sa'di Shirazi:

-0 -0 48 -0 S

&M &)Jf OJJ;JAE ol 9\;.3/ sz\.:t:w Lm-«-s” . L;,.i También
dijeron: LS;,\.«.;UJ\ /CL/@.A.:J‘ Y‘/ in\iw; /Jj.)z“ Jf

Sin embargo, a veces sucede que la gente puede estar en la carretera de
Muhammad (PyB) y dentro de él sin saber que es la carretera de Muhammad.

Y también a veces sucede que no conocen al Profeta, pero el camino
que toman es parte de la carretera de Muhammad (PyB).

También sucede que estando en un estado de éxtasis o absolutamente
inmerso en contemplacién o habiéndose retirado del mundo, sin pensar en la

}b‘ 4 P P
carretera de Muhammad (PyB), ‘\-UN‘/ ‘dw es suficiente para ellos. Sin

embargo, un aspecto mas importante es este: no aceptar es una cosa, mientras
que la aceptaciéon de no ser es otra. Quienes estan en éxtasis y los reclusos o
quienes no han oido o no conocen al Profeta o no p1ensan en él para que él los

acepte. Son ignorantes en ese sentido. Sélo saben de ‘\-UN\ ‘\-SN con respecto

al conocimiento de Allah. Pueden estar entre quienes se salvaran. Pero si
quienes han oido sobre el Profeta (PyB) y conocen su mensaje no lo afirman,

v o

no reconocen a Allah Todopoderoso. Para ellos, la frase ‘\-UN\ ‘\-SN sola no

expresa la afirmacién de la Unidad Divina, que es el medio de la salvacion.
Porque eso no es la no aceptaciéon desde la ignorancia, que puede ser una
excusa hasta cierto punto, sino que es la aceptacién de no ser, que es negacién.
Una persona que niega a Muhammad (PyB), que con sus milagros y obras fue
el orgullo del universo v la gloria de la humanidad, por cierto en ningln sentido
puede recibir ninguna luz y no reconocer4 a Allah. Sin embargo... eso es
suficiente por ahora.



324 CARTAS

SEXTO ASUNTO

Tercero: Algunos de los términos usados en el Primer Tema, llamado
Una Disputa Con Satanés, sobre el camino de Satands, fueron muy
vehementes. A pesar de haberse modificado con expresiones como “iQue Allah
no lo permita! iQue Allah no lo permita!” v “Suponiendo que fuera posible”,
aun asi me hicieron temblar. Hay una cantidad de pequefnas modificaciones en
la parte que después le enviaron a usted; ¢ha podido corregir vuestra copia
acorde a ello? Lo dejo a vuestro criterio; puede saltear cualquiera de esos
términos que considere necesario.

Mi querido hermano, ese Tema tiene una gran importancia porque el
maestro de los ateos es Satanéds. Sélo cuando Satanas es silenciado sus
imitadores no seran enganados. Que el Sabio Coradn mencione las viles
expresiones de los incrédulos me dio coraje. Temblando e imaginando lo
imposible, usé las expresiones ridiculas que los miembros del Grupo de Satanés
estan obligados por su forma a aceptar v de cualquier manera pronuncian a
través de sus lenguas, para demostrar lo absolutamente despreciable del camino
de Satanés. Pero al usarlos, los confinamos a los mas bajo del pozo y tomamos
posesion de todo el campo en nombre del Corén; expusimos sus fraudes.
Considera la victoria a través de la siguiente comparacion:

Por ejemplo, imaginemos un minarete alto cuya punta toca los cielos y
en cuya base se ha excavado un pozo que llega al centro de la tierra. Dos
grupos estan discutiendo sobre dénde deberia estar un hombre entre la cima
del minarete y el fondo del pozo para que toda la gente escuche su llamado a la
oracién a lo largo de todo el pais. El primer grupo dice: “El est4 en la cima del
minarete recitando el llamado a la oracién al universo porque lo oimos; esta
vivo; es elevado. Por cierto no todos lo pueden ver en ese lugar tan elevado,
pero segln sus niveles, todos pueden verlo en una posicién, sobre un escalén,
cuando sube a él y cuando desciende. Saben por ello que él lo asciende y cada
vez que aparece, es alguien de estatura elevada”. Sin embargo, el otro grupo
satanico y tonto dice: “No, su posicién no es la cima del minarete; en cualquier
lugar que aparezca, su lugar es el fondo del pozo”. Pero nadie en absoluto lo ha
visto en el fondo del pozo, ni puede verlo alli. Supongamos que fuera pesado y
sin voluntad como una piedra, entonces por cierto hubiera estado en el fondo
del pozo y alguien lo hubiera visto.

Ahora, el campo de batalla de estos dos grupos opuestos es la distancia
larga que se estira desde la cima del minarete hasta el fondo del pozo. La gente
iluminada, llamada el Grupo de Allah, senala al muédano en la cima del
minarete para aquellos que tienen una mirada elevada. Y para quienes cuyas
miradas no se pueden elevar tan lejos y para los que son cortos de vista,
muestran a ese muédano supremo sobre un escalén cada uno segin su nivel.
Una pequeia pista es suficiente para ellos y demuestra que el muédano no es
un objeto sin vida como una piedra sino un hombre perfecto que trepa vy
aparece y hace el llamado a la oracién cuando quiere. En cuanto al otro grupo,
conocido como el Grupo de Satanés, pronuncian estipidamente: “Muéstralo a
todos en la cima del minarete, si no, su lugar es el fondo del pozo”. En su




CARTA VEINTISEIS 325

estupidez no saben que el hecho de no ser conocido para todos en la cima del
minarete surge del hecho que la vista de todos no se eleva tanto. También, de
modo exagerado, quieren reclamar posesiéon de toda la distancia con excepcién
de la cima del minarete.

Luego aparece alguien para resolver la disputa entre las los
comunidades. Le dice al Grupo de Satanés: “iUstedes, grupo desfavorable! Si la
posicién de ese muédano supremo hubiera sido en el fondo del pozo, tendria
que haber sido sin vida, inanimado e impotente como una piedra. No podria
haber sido él quien apareciera sobre los escalones del pozo y en los niveles del
minarete. Ya que lo ven alli, por cierto no es impotente, sin vida y sin realidad.
Su posicién sera la cima del minarete. En cuyo caso, muéstrenlo en el fondo del
pozo — que de ninguna manera pueden hacerlo, ni podrian hacer que alguien
crea que esta alli — o iquédense en silencio! La arena de su defensa es el fondo
del pozo. Lo que queda de arena y la larga distancia es la arena de esta
comunidad bendita; donde sea que lo muestren de no ser en el fondo del pozo,
ganaran el caso”.

Asi, como esta comparacién, el Tema sobre la disputa con Satanas
toma la larga distancia del Trono Divino hasta el suelo desde el Grupo de
Satanas y a la fuerza conduce a ese grupo a una esquina. Deja el lugar mas
irracional, méas imposible v méas despreciable para ellos. Los conduce a un
agujero tan estrecho que nadie puede entrar en él y toma posesiéon de toda la
distancia en nombre del Coran.Si se les pregunta qué es el Coran, responden:
“Es un buen libro escrito por un hombre que ensefia la buena moralidad”,
entonces se les dice: “En todo caso es la Palabra de Allah y estas obligado a
aceptarla como tal. Porque segtin tu camino, ino puedes decir que es ‘bueno’!”

Si se les pregunta qué saben sobre el Profeta y responden: “Era una
persona muy inteligente con buena moral”, entonces se les diran: “Creen, en
ese caso, porque si él fue muy moral e inteligente, debié haber sido el
Mensajero de Allah. Porque que dijeran que fue ‘bueno’ no esta dentro de los
limites de lo que aceptan, no pueden decir eso segin su camino”. Y asi
sucesivamente. Se pueden aplicar mas aspectos de realidad a otras alusiones en
la comparacién.

Como consecuencia de esto, el Primer Tema, en el que se disputa con
Satanas, no obliga a los creyentes a saber los milagros de Muhammad (PyB) v
conocer sus pruebas ciertas para preservar su fe. Un pequeno indicio, una
pequena prueba, salva su fe. Todas las obras, todas las cualidades, toda la
conducta de Muhammad (PyB) son cada una como un milagro, asumiendo que
su posicién esté en lo més alto de lo alto, no en lo mas bajo de lo bajo en el
fondo del pozo.

ko

SEPTIMO ASUNTO
Un asunto instructivo:

[Estoy obligado, a través de la indicacién de siete signos que fortaleceran la
fuerza espiritual de algunos de mis amigos que, teniendo preocupaciones
infundadas se estan volviendo desanimados, a narrar un favor divino y una



326 CARTAS

instancia de proteccién Divina que pertenecen solamente al servicio del Coran,
para que pueda salvar a aquellos amigos con sus débiles venas de
temperamento. Cuatro de los siete signos muestran cémo recibieron los golpes
absolutamente contrarios a sus intenciones, debido a que asumieron posiciones
hostiles hacia mi no personalmente sino con respecto a mi servicio del Coran,
puramente por objetivos mundanales y mientras son amigos. Mientras tres de
los signos fueron amigos serios y también son amigos constantemente, que para
encontrar el favor con ‘los mundanales’ y lograr algln objetivo mundanal y asi
pueden sentir confianza, temporalmente fall6 en mostrar la postura varonil
requerida por la amistad. Sin embargo, desafortunadamente, cada uno de esos
tres amigos fue castigado contrariamente a sus objetivos.]

Los primeros cuatro amigos superficiales, que después mostraron
enemistad:

El Primero: Empleando varios medios, un Oficial de Distrito suplicé por
una copia de la Palabra Diez. Le di una, pero luego, para ser promovido,
renuncié a mi amistad y asumié una posicién hostil. Tomé la forma de queja
ante Gobernador v de informar sobre mi. Pero como una marca de favor por el
servicio del Coran, no fue promovido sino despedido.

El Segundo: Mientras era un amigo, por sus superiores y para atraer la
atencién de ‘los mundanales’, otro Oficial de Distrito asumié una posicién
competitiva y hostil no contra mi persona sino con respecto a mi servicio del
Coran y recibié un golpe contrario a sus intenciones. Fue sentenciado a dos
afnos y medio de prisién por un asunto inesperado. Méas tarde pidi6 oraciones
de un siervo del Coran; tal vez serd salvado, si Allah lo permite, ya que se
ofrecieron oraciones por él.

El Tercero: Un maestro parecidé ser un amigo y lo consideré como tal.
Luego se mudé a Barla para establecerse y eligi6 adoptar una actitud
desfavorable. Pero recibié un golpe contrario a sus intenciones: fue enviado a
otro puesto de ensenar a servir en el ejército. Fue enviado lejos de Barla.

El Cuarto: Habia un maestro, un memorizador del Coréan, lo vi como
piadoso, yo era sinceramente amigable con él con la esperanza de que me
mostrara amistad al servir el Coran. Luego, para encontrar un favor con los
mundanales, se volvié muy frio con nosotros y se asustd, por una sola cosa que
dijo un oficial. El también recibié un golpe contrario a sus intenciones; fue
reprendido severamente por el inspector y fue despedido.

Asi, estos cuatro hombres recibieron esos golpes por su animosidad. Sin
embargo, los siguientes tres amigos, ya que no mostraron la actitud varonil que
una amistad seria demanda, no recibié golpes, sino que fueron alertados en
contra de a sus intenciones, que fueron una especie de advertencia.

El Primero: Una persona respetada que era un estudiante mio muy
importante, serio y verdadero solia escribir constantemente la coleccién Risale-i
Nur y diseminarla. Cuando llegé un elevado oficial confundido y ocurrié un
incidente, oculté lo que habia escrito, asi como también temporalmente
renuncié a copiarla para no sufrir ninguna dificultad o privacién en manos de
‘los mundanales’ y estaria a salvo de su mal. Pero como una marca de su error
de temporalmente dejar su servicio del Coran, durante un afo, sufrié
constantemente la calamidad de ser sentenciado a pagar una multa de mil liras.




CARTA VEINTISEIS 327

Cada vez que tenia la intencién de escribir méas copias y regresaba a su posicién
anterior, se lo absolvia del caso, hasta que finalmente, alabado sea Allah, fue
absuelto. Con su pobreza, se salvé de pagar mil liras.

El Segundo: Para obtener la buena opinién vy la consideracién de ‘los
mundanales’ y del nuevo oficial, mi amigo corajudo, serio y valiente hace cinco
anos sin pensarlo e involuntariamente no se reunié conmigo por muchos meses,
a pesar de ser mi vecino. Ni siquiera me visit6 durante Ramadéan o la Fiesta.
Pero la cuestién del pueblo resulté contraria a su intencién y perdié su
influencia.

El Tercero: Un memorizador del Coran solia reunirse conmigo una o
dos veces a la semana, se volvié un lider en la oracién y para ponerse el
turbante, me abandoné durante dos meses. Ni siquiera me visité durante la
Fiesta. Pero contrariamente a su intencién y a la practica usual, no se le
permitié llevar el turbante, a pesar de que habia actuado como lider en la
oracién por siete u ocho meses.

Hay numerosos incidentes como estos, pero no se los he mencionado
para no ofender a la gente involucrada. Sin importar qué débil sea cada signo,
una fuerza se percibe al unirse. Uno forma la opinién de que — no dirigido hacia
mi, porque no me considero merecedor de ningln favor — sino puramente en
relacién a servir al Coran, llevamos a cabo ese servicio bajo la proteccién
soberana y el favor Divino. Mis amigos deberfan pensar en esto y no dejarse
llevar por temores infundados. Ya que estos incidentes son una concesién
Divina por mi servicio y ya que es su causa no de orgullo sino de

° w

agradecimiento y ya que esta el decreto de: <« : d)u B E\AM La! 9 les

oo

he explicado estas cosas a mis amigos en privado.
sk osk ok

OCTAVO ASUNTO

[Este forma el pie de pagina del tercer ejemplo del Tercer Punto sobre el
Quinto de los obstaculos para hacer Iytijad, en la Palabra Veintisiete.]

Una Pregunta Importante: Algunos eruditos que han investigado en las
realidades han dicho que cada una de las palabras del Coran y de las stplicas y
otras glorificaciones de Allah iluminan las facultades espirituales del ser humano
de numerosas formas, proveyendo sustento espiritual. Entonces si los
significados no son conocidos, las palabras solas no los expresan totalmente y
son insuficientes. Las palabras son una vestimenta; é¢no seria mas util si se
cambiara y toda la gente se vistiera con los significados con palabras de sus
propios idiomas?

La Respuesta: Las palabras del Coran y de las glorificaciones del Profeta
no son vestimentas sin vida; son como la piel viva del cuerpo; por cierto que
con el paso del tiempo, se han vuelto la piel. Las vestimentas se cambian, pero
serfa dafiino para el cuerpo si la piel cambia. Las palabras benditas como las de
las cinco oraciones diarias y el llamado a la oracién se han vuelto la marca y el
signo de sus significados usuales. Y las marcas y signos no se pueden cambiar.



328 CARTAS

Frecuentemente he observado y estudiado en mi mismo un estado que
experimento. El estado es una realidad vy es esta:

El Dia de Arafat, la vispera de la Fiesta del Sacrificio, solia recitar la
Sura al-ljlas cientos de wveces. Observaba que algunos de mis sentidos
inmateriales recibian sustento algunas veces, luego dejarian de hacerlo y se
detendrian. Otras, como la facultad del pensamiento reflexivo, se volverian
hacia el significado por un momento, recibirian su parte, luego también se
detendrian. Y algunos, como el corazén, recibirian su parte con respecto a
ciertos conceptos que eran el medio de un placer espiritual, luego también
quedarian en silencio. Y asi sucesivamente. Gradualmente, con la repeticién
sblo de algunas, las facultades sutiles permanecerian y se cansarian sélo mucho
después que los otros; continuarian sin necesidad de mas significado y estudio.
La negligencia no fue perjudicial para estos, como sf lo fue para la facultad de
pensamiento. Suficiente para ellos fue el significado usual contenido en las
marcas y signos, con el resumen del significado que comprenden las palabras y
las palabras llenas de significado. Si el significado se hubiera pensado en ese
punto, le hubiera causado aburrimiento danino. De todos modos, aquellas
facultades sutiles que continian no necesitan estudio y comprensién, mas bien
muestran la necesidad de recuerdo, consideracién y animo. Y las palabras que
son como la piel son suficientes para ellos y realizan la tarea del significado.
Especialmente al recordar a través de aquellas palabras arabes que son la
Palabra de Allah y el discurso Divino, son medios de refulgencia constante.

Asi, este estado que yo mismo experimenté muestra que es muy danino
expresar en otro idioma verdades como el llamado a la oracién y el tesbihat que
sigue a las oraciones obligatorias y las Suras del Cordn como Fatiha y al-jlas,
que se repiten todo el tiempo. Porque cuando las palabras Divinas vy de las
palabras del Profeta (PyB) que son la vertiente constante, se pierden, la parte
constante de aquellas constantes facultades sutiles también se pierde. También
es danina la pérdida del minimo de diez méritos por cada letra y la negligencia
y la oscuridad provocada al espiritu por los términos humanos de las
traducciones debido al sentido de la presencia Divina que no persiste para
todos a lo largo de las oraciones.

W o®

} P e
Por cierto, como dijo el Imdm A’zam que ‘\-UN‘/ ‘dw la marca vy el

signo de la afirmacién de Unidad Divina, decimos lo siguiente: la gran mayoria
de las palabras de dlorificacién y alabanza Divina y en especial de aquellos que
hacen el llamado a la oracién y las oraciones obligatorias, se han vuelto como
marcas y signos. Como signos, se consideran mas con su significado usual de la
Sharia, més que con su significado literal. Entonces segin la Sharia, no es
posible cambiarlos. Una persona sin educacién puede incluso aprender
significados concisos de ellos, que todos los creyentes deberian conocer; es
decir, un resumen de su significado. ¢Cémo esa gente que pasa toda su vida
con el Islam y atn asf llenan sus cabezas con trivialidades interminables puede
excusarse por no aprender en una o dos semanas un resumen de los
significados de estas palabras benditas que son la clave de la vida eterna?



CARTA VEINTISEIS 329

¢Cémo pueden ser musulmanes? ¢Cémo pueden llamarse ‘gente razonable’?
iNo es razonable destruir los casos protectores de aquellas vertientes de luz por
la haraganeria de los holgazanes como ellos!

Ademas, de cualquier nacién que pueda ser, quien dice: ‘iSubhanallah!
comprende que estd declarando que Allah Todopoderoso esta libre de todo
defecto. ¢No es suficiente? Si se vuelve al significado en su propio idioma, lo
estudia una vez desde el punto de vista del intelecto. Mientras que si lo repite
cien veces al dia en su verdadera forma, aparte de la parte de su intelecto de
estudiar, el resumen de las palabras, que es de las palabras y se esparce y se
combina con las palabras, es el medio de muchas luces y mucha refulgencia. En
especial lo sagrado que recibe de las palabras que son el discurso Divino y la
refulgencia vy las luces que proceden de lo sagrado, son muy importantes.

En Breve: Nada en absoluto se puede establecer en lugar de las
sagradas palabras Divinas que son los casos protectores de los fundamentos de
la religién, ni nada puede tomar su lugar, ni nada puede realizar sus tareas.
Incluso si pueden expresarlas temporalmente, no pueden hacerlo de forma
permanente ni de manera sagrada y elevada.

Sin embargo, en cuanto a las palabras que son los casos protectores de
los asuntos teédricos de la religién, no hay necesidad de que ellos cambien
porque esa necesidad es rechazada al predicar, ensenar, aconsejar y otras
formas de instruccién.

Para Concluir: El idioma é&rabe, del idioma de la gramética y la
elocuencia de las palabras del Coran son tan abarcativos que son intraducibles.
Incluso puedo decir que es imposible traducirlas. Si alguien duda esto, que se
refiera a la Palabra Veinticinco sobre la elocuencia. Lo que llaman traducciones
son significados abreviados y deficientes. ¢{Cémo se pueden comparar esos
significados con los conceptos vivos vy verdaderos de las aleyas del Coran, que

tienen muchos aspectos de ramificacién?
sk osk ok

NOVENO ASUNTO

[Un asunto importante y confidencial y un misterio relacionado a la
cercania de Allah.]

El grupo més grande del Mundo del Islam, la gente veraz y del camino
recto, llamada Ahl al-Sunna wa’l Yama’at o sunitas, han preservado las
verdades del Coran y la fe al seguir al pie de la letra las nobles Practicas del
Profeta (PyB) dentro de los limites del camino recto. La gran mayoria de los
evlivas han surgido dentro de esta esfera. Otros eviivas han aparecido fuera de
algunos de los principios de los sunitas y en el camino opuesto a sus reglas. Asi,
quienes han considerado a este grupo de eviivas se han dividido en dos grupos:

Un grupo ha negado su cercania de Allah porque se oponen a los
principios de los sunitas. Incluso han ido tan lejos como para declarar que
algunos de ellos son incrédulos.

El otro grupo son los que los siguen. Ya que aceptan su cercania de
Allah, dicen que: “La verdad no se restringe al camino de los sunitas”. Han




330 CARTAS

formado un grupo de innovadores e incluso han llegado al extravio. No saben
que: Cada persona que es bien guiada no puede ser un guia. Sus sheiks deben
ser excusados por sus errores porque estaban extasiados pero sus seguidores no
tienen excusa.

En cuanto al grupo del medio, no niegan la cercania de Allah de los
evliyas, pero no aceptan sus modos y caminos. Dicen: “Sus palabras que se
oponen a los principios de la religién fueron declaraciones metaféricas de las
cuales no se conoce el significado, o bien los eviivas estaban equivocados,
sobrepasados por sus estados mentales”.

Desafortunadamente, el primer grupo, en especial los eruditos externos,
han negado a los eviivas de gran importancia con la intencién de proteger el
camino sunita y han sido obligados a acusarlos de extravio. Y sus seguidores,
que forman el segundo grupo, han dejado el camino recto por su excesiva
buena voluntad hacia los sheiks de ese tipo v han caido en innovacién e incluso
extravio.

Hubo una situacién conectada a esto que ocupé mi mente por mucho
tiempo: en un momento crucial maldije a un grupo de extraviados. Entonces
una fuerza espiritual impresionante surgié frente a mi maldicién; devolvié mi
oracién y me impidié repetirla.

Entonces vi que facilitado por una fuerza espiritual en sus actividades
equivocadas, ese grupo de personas extraviadas estaba conduciendo a la gente
que habia llevado detrds y tenian éxitos. Ya que se habia combinado con un
deseo que no surgia sélo de la compulsién sino del poder de la cercania de
Allah, algunos de los creyentes se estaban dejando llevar por ese deseo,
considerando al grupo favorablemente sin considerarlo muy malo.

)

-

¥ L - o2 j
Cuando percibi estos dos secretos, tuve miedo. j\-U\ OL>=¢~«-9 dije,

“¢Puede haber otra cercania que no sea la del camino verdadero? En especial
una corriente terrible de extravio, ¢puede la gente veraz presentarse y
apoyarlo?” Entonces un bendito Dia de Arafat, siguiendo una practica Islamica
digna de alabar, recité la Sura al-Jjlas cientos veces y a través de su refulgencia,
el asunto que estaba escrito bajo el nombre de “Respuesta a una pregunta
importante” y, a través de la misericordia Divina, la siguiente verdad también
fue impartida a mi corazén impotente. La verdad es esta:

Similar a la historia famosa v significativa de Yibali Baba, que se narré
en la época del Sultdn Mehmed el Conquistador, algunos de los eviiyas estan en
un estado de éxtasis mientras parecen ser racionales y razonables. Otros
parecen estar sobrios y al mando de sus facultades razonables y a veces entran
en un estado fuera de esto. Una clase de este tipo de personas estéa confundida
vy no puede distinguir las cosas. Aplican un asunto que ven mientras estan en
estado de intoxicacién al estado de sobriedad. Estan equivocados y no saben
que lo estan. Allah preserva a algunos extasiados y no entran en el extravio
durante su viaje espiritual. Mientras otros no son preservados y se pueden
encontrar en las sectas de innovacién y extravio. Se ha creido posible que ellos
estén entre los incrédulos.



CARTA VEINTISEIS 331

Asi, porque estan temporal o permanentemente en un estado de
éxtasis, son como “lunaticos bendecidos”. Y porque son como lunéticos
bendecidos y libres, no son responsables. Y porque no son responsables, no se
los puede castigar. Con la persistencia de su cercania de Allah extasiada,
emergen como seguidores de los extraviados e innovadores; hacen que sus
caminos se vuelvan populares en cierto grado y desfavorablemente hacen que

surjan algunos creyentes y gente veraz que entran en ellos.
%ok ok

DECIMO ASUNTO

[Algunos amigos solicitaron que se explique un principio en relacién a los
visitantes. Esa es la razén de este escrito.]

Se debe saber que quien nos visita viene con respecto a la vida
mundanal y esa puerta esta cerrada, o bien viene con respecto a la vida del Mas
Alla y en ese aspecto hay dos puertas: viene suponiendo que mi persona esté
bendecida o tiene un rango espiritual v esa puerta también esta cerrada porque
no me gusto a mi mismo y no me gustan las personas que gustan de mi. Todo
el agradecimiento sea para Allah Todopoderoso Quien hizo que yo no gustara
de mi mismo. O bien viene sélo con respecto a que soy el heraldo del Sabio
Coran. Quien entra por esta puerta, lo acepto con gusto. También hay tres
tipos: un amigo o hermano o estudiante.

Las caracteristicas y condiciones del amigo son éstas: Definitivamente
tiene que apoyar nuestro trabajo y servicio conectado con Risale-i Nur y las
luces del Cordn. No deberia apoyar de manera sentida la injusticia, las
innovaciones o el extravio, ni deberia intentar beneficiarse a si mismo.

Las caracteristicas v condiciones del hermano son éstas: Junto con
trabajar verdadera y seriamente para diseminar Risale-i Nur, esta realizar las
cinco oraciones obligatorias y no cometer los siete pecados graves.

Las caracteristicas y condiciones del estudiante son éstas: Sentir como si
la coleccién Risale-i Nur fuera de su propiedad, escrita por él mismo y saber
que su tarea vital, el trabajo de su vida, estd al servicio v la diseminacién de
ella.

Estos tres niveles estdn conectados con mis tres personalidades. El
amigo esta conectado con mi personalidad individual y esencial. El hermano
estd conectado con mi personalidad que surge de mi adoracién y de ser un
siervo de Allah Todopoderoso. Y el estudiante estd conectado con mi
personalidad respecto de ser un heraldo del Sabio Coran y de la tarea de la
maestria.

Estos encuentros arrojan tres frutos:

El Primero: Con respecto a ser un heraldo, es recibir instruccién en
relacién a las joyas del Coran de mi mismo o bien de Risale-i Nur. Incluso si es
s6lo una simple leccion.

El Segundo: Con respecto a la adoracién, es tener una parte de mis
ganancias del Mas Alla.



332 CARTAS

El Tercero: Es volvernos juntos hacia la Corte Divina y enceguecer el
corazén de uno a Allah Todopoderoso y buscar el éxito y la guia trabajando
juntos al servicio del Sabio Coran.

Si es un estudiante, cada mafnana estd conmigo en nombre y a veces
también en la imaginacién y recibe una parte.

Si es un hermano, esté varias veces conmigo con su nombre particular y
forma en mis siplicas y ganancias y recibe una parte. Entonces esta incluido
entre todos los hermanos y lo entrego a la misericordia Divina de modo que
cuando digo “mis hermanos y hermanas” en la oracién, él esté entre ellos. Si no
los conozco, la misericordia Divina los conoce y los ve.

Si es un amigo que realiza las oraciones obligatorias y renuncia a los
pecados graves, estd incluido en mis oraciones entre todos mis hermanos. La
condicién es que estas tres categorias me incluyen en sus stplicas y en sus

ganancias espirituales.
P

i ol o ol L 06 2 e e 1A
oLy sy o o e L
e AR RS RO NEAPY AN PRI H

)

2 A LA O Y eaBd LG 10 s el W) S
Gl L s

G 9351 o o LA i s T A 4l
LA ol DR DS L L L G 5
S BT B L U GG S 85 D
s a1y il of WUGEA ol B0 sds Ol

A Ly N b L ) S

LA iy WS LS SIS e

— }f/ _ }f
I I e A



Oarla Veintisicfe

[Esta carta consiste de cartas delicadas y bellas, que son pura realidad, escritas
por el autor de Risale-i Nur para sus alumnos, asi como también algunas que
estan escritas por los estudiantes de Risale-i Nur para su Maestro, y entre si,
describiendo las bendiciones y refulgencia que habian recibido por estudiar
Risale-i Nur. Esta carta valiosa no se incluy6é aqui porque es tres o cuatro veces
el tamano de la presente coleccién, pero se publicé por separado bajo los titulos
de Barla Lahikasi, Kastamonu Lahikas: v Emirdag Lahikasi.]



Carfa Veinfiocho

[Esta Carta consiste de Ocho Asuntos]

El Primer Asunto, que es la Primera Parte

R }}e/

O CEAEE N B

Segundo: Quieres que yo interprete ahora el suefio que tuviste hace tres
afos, estos tres dias después de reunirte conmigo, cuyo significado se ha
evidenciado. Ese suefio hermoso, bendito y con una buena noticia, se ha
encomendado al pasado, entonces ¢no tengo razén al decir lo siguiente frente a
ello, ya que ha demostrado su significado'?

'
0 40 *o/o/o//oz

P ;LS‘W)‘ CM}JV-‘MJ‘:W‘UM‘U
IO K EV e u&; *LL oo oS SN T

Si, hermano mio, nos hemos acostumbrado a debatir sobre las
ensenanzas en relacién a la pura realidad. Ya que debatir sobre los suenos en
forma de investigacién, cuyas puertas estdn abiertas a las imaginaciones, no
estd de acuerdo con camino de la investigacién académica, en conexién con
ese incidente menos que es dormir, explicaremos Seis Puntos de Realidad sobre
dormir, el hermano menor de la muerte, segiin los principios académicos y
desde el angulo indicado por las aleyas del Coran. En el Séptimo Punto
haremos una breve interpretacién de tu sueno.

El Primero: Un elemento importante de la Sura Yusuf es el suefio de
Yusuf, tal como el Coran demuestra de modo oculto a través de aleyas como:

L:L....a )ﬁo 5 / 25 3 que hay verdades importantes contenidas en los suefios

y al dormir.

El Segundo: Quienes siguen el camino de la realidad no estéan a favor
de confiar en los suenos y en el presagio por medio del Coran. La razén es esta:
el Sabio Coran golpea a los incrédulos frecuentemente y con severidad.
Cuando esta severidad contra los incrédulos se muestra como presagios, lo hace
desesperar; confunde su corazén. Los suefios también, mientras que sean
buenos, ya que a veces aparecen opuestos a la realidad, se consideran como
malos, hacienda que una persona caiga en la desesperacién, destruyendo su
fuerza espiritual v haciéndolo pensar mal de todo. Hay muchos suefios que, a
pesar de tener una forma terrorifica, injuriosa o sucia, sus significados e
interpretaciones son muy buenas. Pero ya que no todos pueden encontrar la



CARTA VEINTIOCHO 335

relacién entre la forma del sueno y la realidad de su significado, se vuelven
innecesariamente ansiosos, infelices y se desesperan. Fue sélo por este aspecto
que, como el Imam Rabbani y quienes siguen el camino de la realidad, dije al

o~ 0,7 O z, P A P

. & e
COMIenzo: s s o A oot 40

El Tercero: Segin un Hadiz auténtico, uno de los cuarenta
componentes de la profecia se manifesté en forma de suenos verdaderos
durante la noche. Esto significa que los suenos verdaderos son verdaderos y
estdn conectados a las funciones de la profecia. Al ser extremadamente
importante, largo, profundo y al estar conectado a la profecia, pospongamos
este Tercer Punto para otro momento y no abramos esta puerta por ahora.

El Cuarto: Los suerios son de tres tipos. Dos de estos, en la expresién

< o 1 3 s 0 7
del Coran, son: M| Esles! entre éstos estan los que no valen la pena
(’ q

interpretar. Si tienen algin significado, no es de importancia. Ya sea por el
desvio de la naturaleza o no, la facultad de la imaginacién mezcla las cosas y las
describe seguin la enfermedad de la persona, o la imaginacién recuerda algin
evento estimulante que le ocurrié a la persona ese dia o con anterioridad o
incluso en el mismo momento uno o dos anos antes y lo modifica y lo describe

<10 7T 8 -0 7
déndole otra forma. Este tipo también es de f)’\:—‘ Sl y que no vale la

pena interpretar.

El tercer tipo es el de los suefios verdaderos. Con los sentidos que unen
al ser humano con el Mundo Manifiesto y deambulan en ese mundo
descansando y cesando sus actividades, la facultad sutil divina en la naturaleza
esencial del ser humano encuentra una relacién directa con el Mundo de lo
Oculto y abre una ventana hacia ello. A través de esa ventana, mira hacia los
eventos cuya ocurrencia se esta preparando; encuentra las manifestaciones de
la Tabla Preservada y uno de los tipos de muestras de las misivas del Decreto
Divino; ve algunas ocurrencias verdaderas. A veces la imaginacién gobierna en
aquellas ocurrencias, vistiéndolas en las vestimentas de la forma. Hay
numerosos tipos y niveles de esta clase de sueno. A veces resultan exactamente
como se sonaron; a veces resultan levemente ocultos, como si estuvieran debajo
de un fino velo; y a veces resultan muy ocultos.

Se narra en un Hadiz que los sueiios que el Mas Noble Mensajero de
Allah (PyB) tuvo desde el comienzo de las Revelaciones resultaron tan
verdaderos y claros como el amanecer.

El Quinto: Los suefios verdaderos son un desarrollo mas elevado de las
premoniciones. Todos tienen premoniciones en mayor o menor medida. Incluso
los animales las tienen. En una ocasién descubri cientificamente que, ademas
de los famosos sentidos externos e internos como los sentidos instintivos



336 CARTAS

incontinentes que obligan y estimulan, v la audicién vy la vista, dos sentidos que
incluyen la premonicién. Los filésofos v los extraviados errada y tontamente
llaman a esos sentidos poco conocidos “instinto natural”. iQue Allah no lo
permita! No son instinto ‘natural’; més bien, el Decreto Divino induce al ser
humano y a los animales a través de una clase de inspiracién innata. Por
ejemplo, algunos animales como los gatos, si pierden la vista, a través de esta
induccién del Decreto Divino van a encontrar una planta que es sanadora para
sus 0jos, la frotan sobre ellos v se mejoran.

También, las aves de rapina como las aguilas, que, como los oficiales de
salud publica de la tierra, estdn a cargo de la tarea de quitar las carcasas de los
animales némades, son informados por esa induccién del Decreto Divino, esa
inspiracién del sentido de la premonicién, esa conduccién Divina, de los restos
de los animales a una distancia de un dia y van y los encuentran.

También, una abeja joven que recién llega al mundo, vuela la distancia
de un dia en el aire cuando sélo tiene un dia de edad sin perder su camino y a
través de esa conducciéon del Decreto Divino y esa inspiracién que guia el
regreso a su colmena. Y la sucede con frecuencia a todos que mientras estan
hablando de alguien, la puerta se abre y totalmente de improviso entra esa
persona. Incluso hay un dicho kurdo que dice:

rd rd 0 7 e/ rd 7 O ’/ & ./
a ;) E) uj A)Udy‘e, 4*3-1 ; /h’b “Habla del lobo y prepara tu arma porque el

lobo aparecerd”. Es decir, a través de una premonicién, esa facultad sutil divina
habia percibido la llegada de esa persona de modo resumido. Pero ya que la
mente conciente no lo habfa comprendido, le dicté que hablara de ella, no
intencional sino involuntariamente. La gente intuitiva a veces dice que alguien
estd viniendo casi como un keramet. Una vez, en mi mismo incluso la
sensibilidad de este tipo fue aguda. Quise incorporar la condicién a un
principio, pero no pude adaptarlo y no lo logré. Sin embargo, en los rectos, y en
particular en los eviivas, la premonicién se desarrolla a un nivel elevado,
mostrando sus efectos maravillosamente.

Asi, la gente comin puede manifestar un tipo de cercanfa de Allah de
modo que como los evliyas, suefian con cosas que pertenecen a lo Oculto y el
futuro en los suenos verdaderos. Si, para las personas comunes dormir puede
ser como un nivel de cercanfa de Allah con respecto a los suefios verdaderos; y
asi también para todos es un cine divino espléndido. Sin embargo, quienes
tienen una buena moral tienen buenos pensamientos, y quien tiene buenos
pensamientos suenan cosas buenas. Mientras que quienes tienen una mala
moral tienen malos pensamientos y suenan cosas malas. Ademas, para todos,
los suenos verdaderos son una ventana en el Mundo Manifiesto que mira hacia
el Mundo de lo Oculto. Para los seres humanos restringidos vy transitorios,
también son una arena de infinitas proporciones que manifiestan un tipo de
eternidad y un lugar para contemplar el pasado y el futuro como si fueran el
presente. También son un lugar de descanso para los seres con espiritus que
estan aplastados debajo de las responsabilidades de la vida sufriendo grandes
dificultades. Asi, es por razones similares a estas que con aleyas como:



CARTA VEINTIOCHO 337

Z (- ) 4 o /G/ Fad
UL..:: /& EY L..L«:- 9 el Sabio Coran ensefia la realidad del suefio, dandole

importancia.

El Sexto y méas importante: Los suenos verdaderos se volvieron al
nivel de absoluta certeza para mi y con muchas experiencias mias, también se
volvieron como pruebas decisivas que el Decreto Divino abarca todas las cosas.
Si, en especial en los ultimos anos, estos suefos han alcanzado un nivel que se
ha vuelto certero para mi que los eventos insignificantes y relaciones sin
importancia e incluso las conversaciones méas comunes que tendré al dia
siguiente estan escritas y registradas antes de que ocurran y que al sonar con
ello la noche anterior, no las he leido con mi lengua sino con mis ojos. No una
sola vez, ni cien veces, sino tal vez mil veces, las cosas que he dicho en mis
suenos o la gente con la que he sonado de noche, a pesar de no haber pensado
en ellos para nada, resultaron exactas o con poca interpretacién al dia siguiente.
Significa que las cosas mas insignificantes estan registradas y escritas antes de
que sucedan. Es decir, no hay azar ni coincidencia, los eventos no ocurren sin
propdsito, no estan sin un orden.

El Séptimo: La interpretaciéon de Tu suefio bello, bendito y auspicioso
fue muy bueno para el Coran y para nosotros. También, el tiempo lo ha
interpretado y lo estd4 interpretando; no hay necesidad de que nosotros lo
hagamos. Su interpretacién parcial también resulté bien. Si lo estudias con
cuidado, comprenderds. Indicaremos sbélo uno o dos puntos. Es decir,
explicaremos una realidad. Las cosas que te han sucedido, que son de un tipo
de la realidad de los suenos, son las configuraciones de esa realidad. Es ast:

Ese campo vasto era el Mundo del Islam. La mezquita en su extremo
era la provincia de Esparta. El agua enlodada a su alrededor era el pantano de
la disipacién, la negligencia y las innovaciones del presente y del tiempo. Que
hayas alcanzado rapidamente la mezquita a salvo y sin contaminarte con el
lodo era un signo de que has adoptado las luces del Coran antes que nadie y
has permanecido sin arruinarte v que tu corazén no se ha corrompido. La
pequena congregacion en la mezquita era los portadores de Risale-i Nur como
Hakki, HulGsi, Sabri, Sileyman, Rushtii, Bekir, Mustafa, Ali, Zihta, LaGfti,
Husrev y Re’fet. En cuanto a la pequena plataforma, era un pequefio pueblo
como Barla. La voz fuerte era una alusién al poder y al rapido esparcimiento de
Risale-i Nur. La posicién asignada para ti en la primera linea era el lugar que
Abdurrahman desaloj6 para ti. La congregacién, como receptores inaldmbricos,
eran la indicacién y el hecho de querer hacer que todo el mundo oiga sus
ensefanzas, que si Allah lo permite, surgird mas adelante. Si los individuos de
hoy en dia son como pequenas semillas, con la ayuda Divina, en el futuro cada
una seréd como un arbol alto. Y cada una serd como una oficina de telégrafo. En
cuanto al joven que usa turbante, sera alguien que trabajara junto a HulGsi o
incluso lo sobrepasaréa; esta destinado a convertirse en uno de los alumnos y en
alguien que disemina Risale-i Nur. Puedo pensar en algunos de ellos, pero no
puedo decirlo definitivamente. El joven es alguien que adquirird importancia a



338 CARTAS

través de la fuerza de la cercania de Allah. Puedes interpretar el resto de los
puntos en mi lugar.

Hablar con amigos como ti es agradable y aceptable, entonces he
hablado mucho sobre un asunto breve y tal vez haya sido derrochador, pero ya
que comencé con la intencién de indicar una manera de explicar las aleyas del
Coréan sobre el sueno, si Allah lo permite, ese derroche serd perdonado o
incluso no sera un derroche...

ko

La Segunda Parte, que es el Segqundo Asunto

[Esto se escribié para ponerle fin y resolver una discusién importante sobre
el Hadiz que describe como Moisés (p.) golped a Azrael (p.) en el ojo y el

resto de la historia.]
Me enteré de la discusién académica en Egridir. Esa discusiéon estuvo
equivocada especialmente en este momento, pero no supe que era una
discusién. Me hicieron una pregunta y se me mostré un Hadiz en un libro

confiable marcado con una (3 que significa el acuerdo de los dos Sheiks [Bujari

vy Muslim]. Me preguntaron: “¢Este es una Hadiz o no?”

Dije que uno deberia confiar en alguien que, en un libro confiable como
ese, cita el acuerdo a los Sheiks en relaciéon al Hadiz; significa que si es un
Hadiz. Pero los Hadices contienen ciertas oscuridades alegéricas como el
Coréan. Sélo la elite puede establecer sus significados. Incluso el significado
aparente de este Hadiz sugiere la posibilidad de que es uno de esos que
contiene oscuridades, dificiles de entender. Si yo hubiera sabido que iba a ser
un punto de discusién, no hubiera dado esa respuesta tan corta, sino que
hubiera respondido como sigue:

Primero: La primera condicién para debatir los asuntos de este tipo es
discutir justamente, con la intencién de descubrir la verdad; es permisible entre
quienes tienen conocimientos de la cuestién mientras que no sea de manera
obstinada y no haga surgir un malentendido. La evidencia de que una discusién
asi es por el bien de la verdad es que si la verdad se vuelve evidente en manos
de un opositor, una persona no se molesta sino que estd complacida porque
habrad aprendido algo que no sabia. Si hubiera surgido de él, no habria
aprendido mucho y existe la posibilidad de que hubiera caido en el orgullo.

Segundo: Si la discusién es sobre un Hadiz, los niveles de Hadices, y los
niveles de la revelacién implicita y los tipos de discurso profético deben ser
conocidos. No es permisible debatir sobre las dificultades del Hadiz con la gente
comin, mostrarse en lo correcto como un abogado demostrando la
superioridad y buscar pruebas en forma de preferir el egoismo a la verdad vy lo
justo. Haber mencionado esta cuestién y haber convertido en un punto de
discusién es tener un efecto negativo sobre las mentes de la gente comin e
indefenso porque no pueden comprender los Hadices alegéricos oscuros como
estos v si los niegan, abren una puerta terrorifica; es decir, abre el camino para
que ellos también nieguen los Hadices definidos que no pueden comprender
con sus mentes diminutas. Si, al tomar el significado aparente del Hadiz y



CARTA VEINTIOCHO 339

aceptarlo como tal, lo esparcen, se abre el camino para que los extraviados lo
objeten y lo llamen “supersticién”. Ya que la atencién se ha atraido sobre este
Hadiz alegérico de manera innecesaria y danina, y hay muchos Hadices de este
tipo, es ciertamente necesario explicar una verdad que quitard sus dudas. Ya
sea que un Hadiz sea certero o no, el siguiente hecho se tiene que mencionar.

Considerando suficiente las explicaciones detalladas en los tratados que
hemos escrito; es decir, los Doce Principios de la Tercera Rama de la Palabra
Veinticuatro, y de la Cuarta Rama; y en uno de los Principios de la Introduccién
sobre los tipos de Revelacién en la Carta Diecinueve, aqui sélo indicaremos
brevemente esa verdad. Es como sigue:

Los &ngeles no estan restringidos a una sola forma como los seres
humanos; mientras que son individuales, son como universales. Azrael (p.) es el
supervisor de los angeles a cargo de tomar posesién de los espiritus de los que
estan muriendo.

Pregunta: “¢Azrael (p.) por si mismo toma posesién de los espiritus de
los que estan muriendo o sus ayudantes toman posesién de ellos?”

Hay tres ‘caminos’ en este asunto:

El Primer Asunto: Azrael (p.) toma posesién del espiritu de todos.
Ningtin asunto puede ser un obstaculo para otro asunto porque él es luminoso.
Algo luminoso puede estar presente en innumerables lugares por medio de
innumerables espejos y estar representados en ellos. Las representaciones de los
seres luminosos tienen sus caracteristicas; pueden considerarse como iguales, no
otra cosa. La imagen del sol en los espejos muestra la luz y el calor del sol.
Similarmente, las imagenes de los seres espirituales como los angeles en los
variados espejos del Mundo de las Similitudes son iguales; muestran sus
caracteristicas. Pero si se representan segin las capacidades de los espejos. En
el mismo momento que Gabriel (p.) aparecié ante los Comparieros en forma de
Dihya, también aparecié en diferentes formas en miles de lugares, y se estaba
prosternando con sus alas magnificentes que se estiran de este a oeste ante el
Trono Divino. Su representacién estaba en todos lados segin la capacidad del
lugar; en el mismo instante estaba presente en miles de lugares.

Asi, seglin este camino, para que la imagen humana y particular del
Angel de la Muerte, representada en el espejo del ser humano cuando toma
posesién del espiritu de una persona que esté por morir, reciba el golpe de una
persona decidida, enojada e impresionante como Moisés (p.) v para que esa
forma de imagen que era como las vestimentas del Angel de la Muerte quite su
0jo, no seria ni imposible, ni extraordinario, ni irracional.

El Segundo Camino: Los arcangeles como Gabriel, Miguel y Azrael son
cada uno como supervisores generales que tienen ayudantes que son de su
especie, se parecen a ellos y son menores a ellos. Aquellos asistentes se
diferencian segun los tipos de seres. Quienes toman posesién de los espiritus de
los rectos? son de un tipo, mientras que los que toman posesién de los espiritus

En mi tierra natal, el Angel de la Muerte a cargo de tomar posesion de los espiritus de los evliyas vinieron
mientras un gran ev/iya famoso con el nombre de Seyda estaba agonizando. Seyda gritd buscando la Corte



340 CARTAS
de los perversos son de otro tipo. Como senala la siguiente aleya, son todos

diferentes tribus. lL.:...: UMU‘ 9 G J.; wle )LUB Seglin este camino, que

Moisés (p.) le diera un golpe no a Azrael (p.) sino a la similitud de un cuerpo
que pertenece a uno de sus ayudantes, como consecuencia de su imponencia
natural, su coraje y por ser un suplicante ante Allah, es muy razonable?!

El Tercer Camino: Como se explicé en el Cuarto Principio en la Palabra
Veintinueve y como lo indican los Hadices, hay algunos éngeles que tienen
cuarenta mil cabezas v en cada cabeza hay cuarenta mil lenguas — es decir,
también tienen ocho mil ojos — y con cada lengua pronuncian cuarenta mil
glorificaciones Divinas. Si, ya que los dngeles estan a cargo de tareas segin los
tipos de seres en el Mundo Manifiesto, representan las glorificaciones de esas
especies en el Mundo Espiritual. Por cierto debe ser asi porque el globo
terrdqueo es un ser; glorifica a Allah Todopoderoso. No tiene cuarenta mil, sino
tal vez cien mil tipos de seres, que son como cabezas. Cada tipo tiene cientos de
miles de miembros individuales, que son como lenguas; y asi sucesivamente.
Eso significa que el angel encargado de la muerte no debe tener cuarenta mil
cabezas, sino cientos de miles; y en cada cabeza debe haber cientos de miles de
lenguas; y asi sucesivamente.

Asi, segin este camino, Azrael (p.) tiene un rostro y un ojo que mira
hacia cada individuo. Que Moisés (p.) golpeara a Azrael (p.) no estaba dirigido -
iAllah no lo permital- a su ser esencial ni a su verdadera forma, ni fue un
insulto, ni la no aceptacién; él golpeé y golpea en el ojo a quien llamé a
atencién de su muerte y quiso evitar su trabajo porque quiso que sus deberes
de profecia contintien permanentemente.

SAIPSAR (N b TN AN AA A

§"

rd

551 S T 8 B ST ST e 053 sz@:;

(e

Gaall 2Rl A GBS L 0 o 500 5 gy J,G & GG Sl e

mb\u)ww\@uw\)\/’w\\(\e\.b}b/d;;u} BH

s

SN G s e e 6

Divina: “jAmo a los estudiantes de las ciencias religiosas, entonces permite que el angel a cargo de tomar
posesion de sus almas tome posesion de la mia!” Quienes estaban presentes atestiguaron este incidente.

! En mi tierra natal, incluso, un hombre muy valiente vio al Angel de la Muerte mientras agonizaba. Dijo:
“iMe estas agarrando mientras estoy tendido en mi cama!” Y se levant, monté su caballo y lo desafié
tomando su espada en su mano. Murié montado en su caballo, como un hombre.



CARTA VEINTIOCHO 341
La Tercera Parte, que es el Tercer Asunto

[Este Asunto es una respuesta privada y particular a una pregunta general
que me hizo la mayoria de mis hermanos a través de sus estados y algunos
de ellos verbalmente.]

Pregunta: Tu les dices a todos quienes te visitan: “No esperen ninguna
intervencién sagrada de mi parte y no piensen en mi persona como bendita. No
tengo ningun rango espiritual. Como un soldado comin puede transmitir las
6rdenes que proceden del rango de mariscal de campo, yo transmito las
6rdenes de lo que es en efecto el rango de mariscal de campo. Y como una
bancarrota puede proclamar los diamantes preciosos de una joyeria, yo anuncio
las mercaderias de un negocio Coranico sagrado”. Sin embargo, nuestros
corazones necesitan una refulgencia de la misma manera que nuestras mentes
necesitan conocimiento Yy nuestros espiritus necesitan una luz, y asi
sucesivamente; queremos muchas cosas en muchos sentidos. Lo visitamos
creyendo que usted es una persona que cubrird nuestras necesidades. Lo que
necesitamos es un evliya, alguien con influencia de la cercania de Allah, alguien
de logros espirituales, mas que un académico. Si el asunto es realmente como
usted dice, entonces ¢tal vez estuvimos equivocados en visitarlo? Preguntan esto
a través de sus estados.

La Respuesta: Escuchen los siguientes Cinco Puntos, luego piensen en
ellos y juzguen si vuestras visitas no tienen sentido o son beneficiosas.

Primer Punto: El siervo comin y el soldado desdichado de un rey les
dan a algunos generales regalos reales y decoraciones en nombre del rey y los
hace agradecidos. Si los generales dicen: “¢Por qué nos rebajamos ante este
soldado comin y aceptamos estos regalos y otorgamientos de él?”, serfa una
tonteria arrogante. El soldado también, si, fuera de su deber, no se para frente
al mariscal de campo ni lo reconoce como su superior, serfa una locura
estipida. Si uno de los generales agradecidos se dignara a visitar la morada
humilde del soldado, el rey, que ve y sabe de la situacién, enviara platos de la
cocina real para el invitado eminente de su siervo leal, para que el soldado no
se averglience por no tener nada que ofrecer mas que pan seco.

Similarmente, sin importar qué humilde sea, un siervo leal del Sabio
Corén transmite sus érdenes sin dudarlo y en su nombre a incluso la gente més
elevada. Con orgullo e independencia, sin rebajarse ni rogar, vende los
diamantes preciosos del Corén a quienes son ricos de espiritu. Sin importar lo
elevado que sean, no pueden ser arrogantes hacia el siervo comin mientras
estd llevando a cabo su deber. Si recurrieran a él, el siervo tampoco puede
hacerlo una fuente de orgullo ni pasarse de la raya. Si algunos de los clientes
del tesoro sagrado consideran al siervo desdichado como un evliya v lo
consideran exaltado, por cierto es la marca de la sagrada compasién de la
verdad Coranica para enviarles ayuda, socorro y refulgencia de la tesoreria
Divina sin que el siervo sea conciente de esto o tenga intervencién alguna para
gue no se avergiience.




342 CARTAS

Segundo Punto: El Imédm Rabbani, el Regenerador del Segundo
Milenio, Ahmad Farugi (que Allah esté complacido con él), dijo: “En mi
opinién, la revelacién y la aclaracién de una sola de las verdades de la fe es
preferible a miles de iluminaciones e keramets. Ademas, el objetivo y resultado
de todos los caminos suffes son revelar y aclarar las verdades de la fe”. Ya que
un héroe del sufismo como el Imém Rabbani hizo tal pronunciamiento,
seguramente Risale-i Nur, que exponen las verdades de la fe con perfecta
claridad y proceden de los misterios del Coréan, pueden transmitir los resultados
buscados de la cercania de Allah.

Tercer Punto: Hace once aios, descendieron terribles golpes sobre la
cabeza negligente del Viejo Said y reflexioné sobre la afirmacién de que ‘la
Muerte es una realidad’. Se vio a si mismo en un pantano enlodado. Buscd
ayuda, buscé un camino, intenté encontrar un salvador. Vio que los caminos
eran muchos; dudé. Tomé un presagio del libro Futuh al-Ghayb de Gawth al-
A'zam, el Sheik Gilani (que Allah esté complacido con él). Se abrié en estas

s e P - eJe oL ° _ . o7
lineas:g’).f.l."e ng‘.).g t..;...k g_,\lLLe j\.«g.zﬂ )‘: < C3LEs extrafio, pero en

ese momento yo era miembro del Darii'l-Hikmeti'l-Islamiye. Fue como si yo
fuera un doctor intentando curar las heridas de los musulmanes, pero yo estaba
mas enfermo que ellos. Una persona enferma debe mirarse a si mismo primero,
luego puede mirar a los otros.

Asi, el Sheik me estaba diciendo: “Td estds enfermo; encuentra un
doctor para ti mismo”. Entonces dije: “iTa sé mi doctor!” Lo tomé como mi
doctor y lei el libro como si estuviera dirigido a mi, pero era muy severo.
Aplasté mi orgullo de la manera més temible. Llevé a cabo la cirugia mas
drastica sobre mi alma. No lo soporté. Lef la mitad del libro como si estuviera
dirigido a mi, pero no tuve la fuerza ni la tolerancia para terminarlo. Puse el
libro de regreso en el estante. Luego, un tiempo después, el dolor de esa
operacién curativa mermo y el placer tomé su lugar. Lo lef todo; me beneficié
mucho de ese libro de mi primer maestro. Escuché sus oraciones y suplicas y
saqué provecho de ellas en abundancia.

Luego vi el libro Cartas (Maktubaf) del Imam Rabbani y lo tomé en mis
manos. Lo abri con una intencién sincera de tomar un presagio. Es extrano,
pero en todo el libro, la palabra Bedilizzaman aparece sélo dos veces. Y esas
dos cartas se abrieron ante mi inmediatamente. Vi que en el encabezamiento
estaba escrito: Carta a Mirza Bedilizzaman y el nombre de mi padre era Mirza.
iGlorificado sea Allah! Exclamé, estas cartas estdn dirigidas a mi. En ese
momento, el Viejo Said también era conocido como Beditizzaman. Ademas de
Beditizzaman Hamadani, no conocia a nadie mas en los trescientos anos del
calendario Islamico que fuera famoso por el nombre. Mientras que en la época
del Imam habia una persona asi y le escribi6 estas dos cartas. El estado de esta
persona debe haber sido similar a la mia, ya que encontré estas cartas como la
cura para mi enfermedad. Solamente el Imém recomendaba persistentemente
en muchas de sus cartas que lo que escribié en estas dos, que era: “Haz de tu



CARTA VEINTIOCHO 343

gibla una sola”. Es decir, toma una persona como tu maestro y siguelo; no te
involucres con nadie mas.

Esta recomendacién tan importante no parecia apropiada para mi
capacidad ni para mi estado espiritual. Sin importar cuanto pensara: “¢Deberia
seguir a este, 0 a ese o0 ese otro?”, permanecia en un estado de perplejidad.
Cada uno tenia caracteristicas diferentes que me llamaban, una sola no era
suficiente para mi. Mientras estaba asi perplejo, se le impartié a mi corazén por
la misericordia de Allah que “la cabeza de estos diversos caminos v la fuente de
estas vertientes y el sol de estos planetas es el Sabio Coran; la verdadera y Ginica
gibla se encuentra en él. En cuyo caso, también es la guia més elevada y el
maestro més sagrado”. Me aferré a él. Por supuesto con mis habilidades
deficientes y desdichadas no pude recibir ni absorber merecidamente la
refulgencia, que es como el agua de vida, de esa verdadera gufa como era su
deber, pero aln asi, a través de él, podemos mostrar esa refulgencia, esa agua
de vida, segln el nivel de quienes lo reciben; quienes perciben la verdad a
través de sus corazones y alcanzan ciertos estados espirituales. Es decir, Risale-i
Nur y aquellas luces, que preceden del Coran, no son sélo asuntos académicos
que pertenecen al intelecto, sino mas bien son asuntos de fe que pertenecen al
corazdn, al espiritu y a los estados espirituales. Son conocimientos mas elevado
y valioso de Allah.

Cuarto Punto: Todas las facultades sutiles internas de los Companeros
y de las dos generaciones siguientes que tenian el nivel mas alto de la “cercania
de Allah méas grande” recibieron su parte del Coran mismo, y para ellos, el
Coréan fue una verdadera guia y fue suficiente para ellos. Esto muestra que tal
como el Sabio Coréan establece las realidades, asi también emana la refulgencia
de la “cercania de Allah mas grande” para quienes son capaces de recibirla.

Si, hay dos caminos para pasar de lo aparente a lo real:

Uno es entrar al reino intermedio del sufismo y alcanzar la realidad al
atravesar los niveles a través del viaje espiritual.

El Segundo Camino es, a través del favor Divino, pasar directamente a
la realidad sin entrar al reino intermedio del camino sufi. Este es el camino
elevado y corto particular de los Companeros y de quienes los sucedieron.

Es decir, las luces que emanan de las verdades del Coran y de Risale-i
Nur, que interpretan aquellas luces, pueden tener esas caracteristicas y en
verdad las tienen.

Quinto Punto: Demostraremos a través de cinco pequefios ejemplos
que Risale-i Nur ensena las verdades y también realiza la funcién de guia.

Primer Ejemplo: Yo mismo me he convencido a través de la experiencia
de que, no diez ni cien, sino miles de veces, tal como las luces que proceden de
Risale-i Nur vy del Coran dan instruccién a mi mente, asi también inducen el
estado de fe a mi corazén v el placer de la fe en mi espiritu y asi sucesivamente.
Incluso en asuntos que pertenecen a este mundo — de la misma manera en que
el seguidor de un Sheik que tiene keramets espera de él su ayuda y su
benevolencia para responder a sus necesidades — mientras esperaba la
respuesta de mis necesidades de los misterios maravillosos del Sabio Coran, lo




344 CARTAS

he logrado en muchas ocasiones de maneras que no habia esperado. Los
siguientes son sélo dos ejemplos menores:

El Primero: Como se describe en detalle en la Carta Dieciséis, una gran
pieza de pan se mostré6 de manera extraordinaria a un invitado mio llamado
Stleyman sobre la punta de un cedro. Durante dos dias, ambos nos
alimentamos de ese regalo de lo Oculto.

El Segundo Ejemplo: Recordaré un incidente muy insignificante pero
sutil que ocurrié recientemente. Fue asi:

Antes del amanecer, me vino el pensamiento de que algunas cosas que
se habian dicho sobre mi de una manera tal, que arrojaria sospechas en el
corazén de alguien. Me dije: iSi tan sélo hubiera visto a la persona y hubiera
disipado esa inquietud de su corazén! En ese momento, necesité parte de uno
de mis libros que se habia enviado a Nis y me dije: iSi tan sélo me lo hubieran
devuelto! Luego, después de la oracién de la manana, me senté y miré: la
misma persona entré a la habitacién sosteniendo esa parte del libro en sus
manos. Le dije: “¢Qué es lo que tienes en tu mano?” Respondié: “No lo sé.
Alguien me lo dio en mi puerta y me dijo que habia venido de Nis; entonces se
lo traje a usted”. iGlorificado sea Allah! Dije, que este hombre venga de su casa
en este momento del dia v que esta parte de Palabras lleque de Nis no parece
casual. Y pensando: seguramente fue la benevolencia de la cercania de Allah
del Sabio Coran que le dio a un hombre como este una hoja de papel como esa
en el mismo momento y lo envié a mi, exclamé: iAlabado sea Allah! Quien
conoce el deseo méas pequeno, mas secreto y mas significativo de mi corazoén,
por cierto serd compasivo conmigo y me protegerd; en cuyo caso, no siento
ningun tipo de obligacién hacia el mundo.

Segundo Ejemplo: Mi sobrino, el difunto Abdurrahman, tenfa una
opinién mucho mas elevada de mi personalidad que lo que me corresponde, a
pesar de haber partido hace ocho anos y de haber sido contaminado por la
negligencia y las preocupaciones del mundo. Quiso ayuda de mi que yo no
tenia y no pude darle. Pero la benevolencia sagrada del Sabio Coran vino en su
ayuda: la Palabra Diez sobre la resurreccién de los muertos llegé a sus manos
tres meses antes de su muerte. Esa Palabra lo limpié de su suciedad espiritual vy
de las dudas y de la negligencia y simplemente como si se hubiera elevado al
nivel de evliva, mostré tres keramets claros en la carta que escribié antes de
morir. Estd incluida entre las partes de la Carta Veintisiete y se puede referir a
ella.

Tercer Ejemplo: Tuve un hermano del Mas All4 y alumno, que fue uno
de los que se acercaron a la realidad con sus corazones, llamado Hasan Efendi
de Burdur. Tenfa una opinién excesivamente buena sobre mi, mucho més
grande de lo que me correspondia, vy esperaba ayuda de ese desafortunado
como si esperara la benevolencia de un gran eviiva. De repente, de manera
completamente desconectada, le di a estudiar la Palabra Treinta y Dos a alguien
que vivia en un pueblo de Burdur. Mas tarde recordé a Hasan Efendi y dije: “Si
vas a Burdur, dasela a Hasan Efendi y que lo lea por cinco o seis dias”. El
hombre fue y se lo dio directamente a Hasan Efendi. Quedaban treinta o
cuarenta dias para su muerte. Como un hombre atacado de una terrible sed



CARTA VEINTIOCHO 345

que se arroja sobre el agua dulce como Kawzar que encuentra de repente, se
arroja sobre la Palabra Treinta y Dos, estudiandola constantemente y
recibiendo su refulgencia, en especial la discusién del amor de Allah en el
Tercer Lugar de Parada, hasta que se curé por completo de su enfermedad.
Encontré en ella la refulgencia que hubiera esperado un eviiva de polo
espiritual més grande. Fue a la mezquita con buena salud, realiz6 la oracién y
alli le entregé su espiritu al Mas Misericordioso. Que Allah se apiade de su alma.

Cuarto Ejemplo: Como lo atestigua las partes de HulGsi Bey de la Carta
Veintisiete, encontré en Risale-i Nur llena de luz, que interpreta los misterios del
Corén, la ayuda y el socorro, la refulgencia y la luz mas grande que en el
camino Nagshi, que es la orden sufi méas importante y de influencia.

Quinto Ejemplo: Mi hermano Abdilmecid sufri6é terriblemente por la
muerte de Abdurrahman (que Allah se apiade de él) y por otros eventos
dolorosos. El también esperaba de mi ayuda y benevolencia espiritual que yo
no podia dar. No mantenia correspondencia con él. De repente le envié algunas
de las Palabras importantes. Después de estudiarlas, me escribié y me dijo:
“iAlabado sea Allah, he sido salvado! Me hubiera vuelto loco. Cada una de esas
Palabras se volvié como una guia espiritual para mi. Habia partido de una guia,
pero de repente encontré muchos guias inmediatamente y fui salvado”. Me di
cuenta de que verdaderamente Abdilmecid se habia embarcado en un buen
camino y se habia salvado de sus estados anteriores.

Hay muchos otros ejemplos como estos cinco que muestran que si las
ciencias de la fe se experimentan directamente como curas provenientes de los
misterios del Sabio Coran como consecuencia de una necesidad y como
sanaciéon para las heridas, esas ciencias de la fe y curas espirituales son
suficientes para quienes sienten su necesidad v las utilizan con sinceridad seria.
Sea cual fuere el farmacéutico vy el heraldo es como quien vende y los anuncia —
ya sea comin y corriente, o esté en bancarrota, o sea rico, 0 sea una persona
de rango o un siervo — no hace mucha diferencia.

Si, no hay necesidad de recurrir a la luz de las velas mientras brilla el
sol. Ya que estoy mostrando el sol, no tiene sentido y es innecesario buscar la
luz de las velas de mi, en especial si no la tengo. Otros mas bien deberian
ayudarme con oraciones, ayuda espiritual e incluso benevolencia sagrada. Es
mi derecho buscar ayuda de ellos, mientras que el derecho que les incumbe a
ellos es estar conformes con la refulgencia que reciben de Risale-i Nur.

-
w e

ASGIALE 2 el v‘w;lf&&’i’

-

-

AT e 215l i 25 J.Iujis “’u J;J;»@U\
R



346 CARTAS

[Una carta corta y privada que se puede agregar como
complemento del Tercer Asunto de la Carta Veintiocho.]

iMis Hermanos del Mas Alla y Alumnos Trabajadores, Husrev Efendi v
Re’fet Bey!

Percibimos tres keramets Coranicos en las luces del Coran conocidos
como Risale-i Nur. Ahora, a través de vuestro esfuerzo y entusiasmo, han
provocado que se agregue un cuarto. Los tres que conocemos son estos:

ElPrimero es la extraordinaria facilidad y velocidad de la composicién.
La Carta Diecinueve, que tiene cuartas partes, se escribié en dos o tres dias
trabajando tres o cuatro horas por dia sumando un total de doce horas, sin
ningun libro, en las montanas y huertos. La Palabra Treinta se escribi6 en cinco
0 seis horas en una época de enfermedad. La Palabra Veintiocho, la discusién
sobre el Paraiso, se escribié en una o dos horas en el jardin de Stileyman en el
valle. Tevfik, Stileyman y yo nos sorprendimos mucho por esta velocidad. Y asi
sucesivamente. Y tal existe, esta el keramet del Coran en su composicién...

ElSegundo, ...asi también en el hecho de haber sido escritas y copiadas
existe una facilidad extraordinaria, un entusiasmo y una falta de aburrimiento.
Una parte de Risale-i Nur aparece y, de repente, a pesar de que hay muchas
cosas que en este momento provocan cansancio a la mente y al espiritu, la
gente en muchos lugares comienza a escribirlo con absoluto entusiasmo.
Prefieren eso a cualquier otra cosa a pesar de otras ocupaciones importantes. Y
asi sucesivamente.

El Tercer Keramet Coranico: Su lectura tampoco provoca aburrimiento.
En especial cuando se siente la necesidad; cuanto mas se lee, méas placer se
recibe sin provocar ningun tipo de cansancio.

Ahora ustedes también han demostrado un Cuarto Keramet Coréanico.
Un hermano como Husrev, que él se llama holgazan a si mismo y a pesar de
haber escuchado sobre la coleccién Risale-i Nur durante cinco anos no
comenzé a escribirla por pereza seria, que en un mes haya escrito catorce libros
bella y cuidadosamente es, sin dudas el cuarto keramet de los misterios del
Coréan. El valor de las Treinta y Tres Ventanas en particular, la Carta Treinta y
Tres, fue apreciada perfectamente ya que se escribié bella y cuidadosamente.
Si, es una parte muy poderosa y brillante para obtener el conocimiento de Allah
y la fe en Allah. Solamente las primeras Ventanas son muy concisas vy
abreviadas, pero las subsiguientes gradualmente se revelan y brillan mucho
mas. Contrariamente a otros escritos, la mayor parte de Risale-i Nur comienza
en forma concisa y gradualmente se expande e ilumina.

ko



CARTA VEINTIOCHO 347
El Cuarto Asunto, que es la Cuarta Parte

-
w

odady ol W e (B Gy Ol aalily

[La respuesta escrita para mis hermanos a una pregunta sobre
un incidente menor pero que alerta.]

iMis queridos hermanos!

Ustedes preguntan: Con la llegada de un invitado bendecido, su
mezquita fue atacada la noche anterior al viernes sin razén. ¢Qué sucedié en
realidad? ¢Por qué lo molestaron?

La Respuesta: Les explicaré Cuatro Puntos, necesariamente en la
lengua del Viejo Said. Tal vez serd el medio para alertar a mis hermanos y
ustedes también recibiran vuestra respuesta.

Primer Punto: En realidad, el incidente fue una conspiracién satanica y
un acto de agresién llevado a cabo por embusteros por su ateismo de modo
que fue una violacién de la ley y fue puramente arbitrario, y, para alarmarnos
en la vispera del viernes, para destruir el entusiasmo de la congregacién y para
evitar que yo me encuentre con los invitados. Fue extrafio, pero ese dia, es
decir, el jueves, yo me habia ido a un lugar a tomar aire. Cuando regresé, una
larga serpiente negra como si fueran dos serpientes unidas que aparecié por mi
izquierda y pas6 entre mi y un amigo que estaba conmigo. Para preguntarle a
mi amigo si se habia horrorizado por la serpiente, le dije: “¢La viste?”

El respondi6: “cQué?”

Dije: “Esa terrible serpiente”.

Dijo: “No, no la vi y no puedo verla”.

“iGlorificado sea Allah!”, dije, “iSemejante serpiente pasé entre
nosotros y ta no la viste! éCémo puede ser?”

En ese momento no se me ocurrié nada. Luego, maés tarde, esto fue
impartido a mi corazén: “Esa fue una senal para ti. iTen cuidado!” Pensé que
era como una de las serpientes que solia ver por la noche. Es decir, cada vez
que un oficial venfa a mi con mala intencién, lo veia en forma de serpiente. De
hecho, una vez le dije al Oficial de Distrito: “Cada vez que usted viene con mala
intencién, lo veo en forma de serpiente. iCuidado!”. Vi a su predecesor muchas
veces de esa manera. Esto significa que la serpiente que vi claramente fue un
signo de que su traicién no quedarfa como una intencién solamente, sino que
tomarfa la forma de agresién real. Por cierto, esta vez la agresion fue
aparentemente menor y quisieron minimizarla, pero alentado y junto a un
maestro inescrupuloso, el Oficial de Distrito ordené a los gendarmes: “iTraigan
a los visitantes aqui!”, mientras estdbamos recitando el fesbihat después de las
oraciones en la mezquita. De todos modos la intencién fue hacerme enojar y en
la vena del Viejo Said reaccionar y echarlos frente a este trato ilegal vy
puramente arbitrario. Pero ese desdichado no sabia que Said no iba a
defenderse con el pedazo de madera rota en su mano mientras en su lengua
tuviera una espada de diamante del banco de trabajo del Coréan, por cierto, él



348 CARTAS

hubiera usado la espada de esa manera. Pero los gendarmes eran sensatos y ya
que ningUn estado ni gobierno molesta a la gente en la mezquita durante la
oracién mientras estan realizando sus deberes religiosos, esperaron hasta que
las oraciones y el fesbihat terminaran. El Oficial se enojé por esto y envié al
vigilante rural tras ellos diciendo: “Los gendarmes no me prestan atencién”.
Pero Allah Todopoderoso no me forzé a luchar con tales serpientes.

Entonces les hago esta recomendacién a mis hermanos, mientras no
haya una necesidad absoluta, no se ocupen con ellos. Como dice el dicho: “La
mejor respuesta para el estipido es el silencio”, no se rebajen a hablar con ellos.
Pero tengan cuidado, porque tal como mostrar debilidad a un animal salvaje
hace su ataque méas audaz, asi también mostrar debilidad al ser adulador hacia
los que tienen conciencias de bestias, los alienta a ser agresivos. Los amigos
deben estar alertas para que los seguidores del ateismo no se beneficien por la
indiferencia y la negligencia de otros amigos.

Segundo Punto: La aleya:jl.sz.“ WSS ji_ﬁ, ;ﬁ,:;j\ J\/\ jg ;3&3

amenaza de manera horrible y severa no sélo a quienes apoyan y son
herramientas de la tiranfa, sino también a quienes tienen la més minima
inclinacién por ella. Porque tal como consentir la incredulidad es incredulidad,
asi también consentir la tiranfa es tirania.

Una de las personas de logros interpreté a la perfeccién como sigue una
de las muchas joyas de la aleya mencionada:

Quien asiste la tirania es el ser mas despreciable del mundo;

Es un perro que recibe placer por servir a los injustos.

Si, algunos de ellos son serpientes, otros son perros. Quien nos espié
durante la noche bendita de ese modo, cuando estAbamos con un invitado
bendecido recitando oraciones benditas y nos delaté como si estuviéramos
cometiendo algin crimen y nos atacod, ciertamente merece el golpe del
significado del poema que mencionamos.

Tercer Punto: Pregunta: Ya que tG confias en la benevolencia del
Coréan con su refulgencia vy luz para reformar y guiar a los ateos més obstinados
y obtusos y en verdad lo haces, épor qué no llamas a esas personas agresivas
que estan cerca de ti y los guias?

La Respuesta: Un principio importante de la Sharia es

J/ e J/ _ - - -
AJ:,.E.;»Y B J..wa.ﬂ.: u*";‘ﬂ “Quien a sabiendas conciente un dafo no deberia

ser aprobado por compasién”. Confiando en la fuerza del Coran, afirmo que
con la condicién de que no sea absolutamente vil ni disfrute de esparcir el
veneno del extravio como una serpiente, si no convenzo a la persona irreligiosa
mas obtusa en pocas horas, estoy listo para silenciarlo. Sin embargo, hablar de
las verdades a una conciencia que ha caido al méas profundo nivel de bajeza,
para las serpientes con forma humana que han alcanzado un nivel de
hipocresia tal que a sabiendas venden la religién a cambio del mundo y a
sabiendas intercambian diamantes de realidad por fragmentos de vidrio viles y



CARTA VEINTIOCHO 349
daninos, es una falta de respeto para aquellas verdades. Se vuelve como el

o rd 13 o~ P
proverbio J.Z.:.N QLJ«‘ u" D ).U‘ &L«JS porque quienes hacen estas cosas

han oido muchas veces la verdad de Risale-i Nur y a sabiendas intentan refutar
las verdades ante el extravio del ateismo. Esa gente recibe placer del veneno,
como las serpientes.

Cuarto Punto: El trato que he recibido durante estos siete afnos ha sido
totalmente arbitrario y fuera de la ley, porque las leyes en relacién a los
exiliados y prisioneros son claras. Por ley, se pueden encontrar con sus
parientes y no se les prohibe mezclarse con otros. En todos los paises, para
todas las naciones, la adoracién y la oracién son inmunes de interferencia. Los
que son como yo se quedaron junto a sus amigos y parientes en las ciudades.
No se les prohibié ni mezclarse con otros ni de comunicarse ni moverse con
libertad. A mi si me lo prohibieron. Y mi mezquita y mi adoracién incluso

fueron atacadas. Y mientras que es Sunna repetir las palabras “ % i\ﬂ’d[\!” en las

oraciones que siguen a continuacién de las oraciones prescritas segin la
Escuela Shafi’i, intentaron hacerme renunciar a ellas. Incluso, uno de los viejos
inmigrantes en Burdur, un analfabeto llamado Shebab y su madrastra vinieron
aqui para cambiar de aire. Vinieron a mi porque venimos del mismo lugar.
Fueron convocados en la mezquita por tres gendarmes armadas. El oficial luego
intenté ocultar que habia hecho un error y actuado ilegalmente y se disculpd
diciendo: “No se enojen, era mi deber”. Luego les dio permiso v les dijo que se
fueran. Si otras cosas y tratos se compararan con este evento, se comprende
que el trato que me dieron a mi es absolutamente arbitrario y que infligen
serpientes y perros sobre mi. Pero no me digno a molestarme con ellos. Lo
refiero a Allah Todopoderoso para desviar su maldad. De hecho, quienes
instigaron el evento que fue la causa del exilio ahora estan de regreso en sus
tierras vy los jefes poderosos estan de regreso encabezando sus tribus. Todos han
sido liberados. Excepto por mi y dos personas mas, a pesar de que no tengo
conexién con su mundo; ique sea el final para ellos! Pero uno de esos dos fue
asignado como Mufti a algin lugar v puede viajar a todas partes fuera de su
region, incluyendo Ankara. Y al otro lo dejaron en Estambul entre cuarenta mil
personas de su regiéon natal donde puede encontrarse con todos. Ademas, estas
dos personas no estan solas y sin nadie, como yo; son muy influenciables, con
el permiso de Allah. Y asi sucesivamente. Pero me pusieron en un pueblo y
junto a los mas bajos de conciencia. Sélo he podido ir a otro pueblo que queda
a veinte minutos dos veces en seis afios y no me dieron permiso para ir alli por
algunos dfas para cambiar de aire, aplastindome en un extremo despotismo.
Mientras que cualquier forma que tome un gobierno, la ley es la misma para
todos. No puede haber diferentes leyes para los pueblos y para diferentes
individuos. Es decir, la ley en lo que a mi concierne es ilegal. Los oficiales aqui
utilizan la influencia del gobierno para sus propios rencores. Pero ofrezco



350 CARTAS

cientos de miles de agradecimientos a Allah Todopoderoso y para dar a
conocer Sus bendiciones, digo esto:

“Toda esta opresién y despotismo suya es como pedazos de madera
para el fuego del fervor y el esfuerzo que ilumina las luces del Corén; lo avivan
y lo hacen brillar. Y esas luces del Coran, que han sufrido esta persecucién y
han esparcido con el calor del esfuerzo, han hecho de esta provincia, por cierto,
de la mayor parte del pais, como una escuela en lugar de Barla. Creen que soy
un prisionero en un pueblo. Por el contrario, a pesar del ateismo, Barla se ha
convertido en un banco de ensefianza y muchos lugares, como Esparta, se han
convertido en escuelas...”

e i ?v’.eze/
o b e 1 i del

ok sk




El Quinto Asunto, que es la Quinta
Parte Sobre el Agradecimiento

“}&;::,m; ool WWM

El Sagrado Coran reitera aleyas como, por ejemplo, éstas:

/&JUMJLUJ*J;LJ‘LSPM/} 0 5" SCas NI * 0 5" s SGH
e S (S KB 7

El Coran, de Milagrosa exposicién, muestra que el agradecimiento de
los siervos es lo més importante que desea el Creador Méas Misericordioso. El
Corén, El Sapientisimo que distingue entre la verdad v la falsedad, llama a los
seres humanos para dar gracias, dando al agradecimiento la mayor
importancia. Mostrar ingratitud al rechazar las bondades, v en la Sura al-
Rahman, menciona treinta y un veces un trato severo y temible con respecto al
decreto que muestra que la ingratitud es rechazo y negacién:

/“: ~ PP o w? <
QL:J\Q{'L«Q B fY\ LSL:-9 En verdad, el Sabio Coran muestra que el

agradecimiento es el resultado de la creacién y el universo que es el poderoso
Coran muestra que el resultado més importante de la creacién del mundo es
dar gracias. Porque si se observa cuidadosamente al universo, es evidente que
todas las cosas conllevan dentro de si agradecimiento; en un grado cada uno da
gracias y se vuelve a ella. Es como si el fruto més importante del arbol de la
creacion diera gracias y el mejor producto de la fabrica del universo diera
gracias. El motivo para esto es lo siguiente:

Vemos en la creacién que el mundo y sus seres estan organizados en un
circulo con la vida como su punto central. Todos los seres buscan, sirven y
producen las necesidades para la vida. Esto significa, que El Creador del
universo eligi6 la vida para ellos.

Entonces vemos que El creé a los seres vivos con la forma de un circulo
cuyo punto central es el ser humano. Simplemente, centr6 en los humanos
todos los propésitos previstos para los seres animados, juntando todas las
criaturas a su alrededor y subyugandolos a él. Hizo que le sirvan y lo hizo
dominante sobre ellos. Esto significa que el Glorioso Creador eligié al ser
humano de entre todos los seres vivientes, y ha querido y decretado esta
posicién para él en el mundo.

Entonces vemos que el mundo del ser humano y también el de los
animales, estan formados en circulos con el alimento como punto central. Ha
creado a los seres humanos y a los animales enamorados del sustento y los ha



352 CARTAS

sujetado a él, e hizo que sean sus siervos. El alimento los domina. Hizo que el
sustento sea un gran y rico tesoro que englobe sus innumerables bondades.
Incluso, con una facultad llamada sentido del gusto, en la lengua ha puesto
finas y sensibles escala segiin los alimentos, se puede reconocer las distintas
variedades de alimentos. Es decir, la verdad mas extrana, rica, maravillosa,
agradable, comprensiva del universo yace en el sustento.

Ahora vemos como si todo se juntara alrededor de los alimentos y fuera
el centro de todo, el sustento en todas sus variedades subsiste a través del
agradecimiento, tanto material como inmaterial ya sea ofrecido por palabras o
hechos; existe a través del agradecimiento, se produce por él y se muestra a
través de él. Porque el apetito y el deseo por el sustento son una clase de
agradecimiento innato o instintivo. El gozo y el placer son también una clase de
agradecimiento inconsciente, ofrecido por todos los animales. Solamente el ser
humano cambia la naturaleza de ese agradecimiento innato a través del
extravio vy la incredulidad, se desvia del agradecimiento y asocia companeros a
Allah.

Ademas, las exquisitas formas adornadas, los aromas fragantes, los
gustos deliciosos y maravillosos de las bondades que existen en los alimentos,
invitan a dar gracias. Despiertan entusiasmo en los seres animados, y a través
de esto impulsan una especie de afecto y respeto dando lugar a alguna clase de
agradecimiento. Atfraen la atencién de los seres conscientes y generan
admiracién en ellos. Los animan a respetar las bondades, a través de esto, los
llevan a agradecer verbalmente y por medio de los actos, y a ser agradecidos.
Los hacen experimentar el placer vy el gozo mas importante y dulce dentro del
agradecimiento.

Es decir, muestran que ademés de placer breve y temporalmente
superficial, a través del agradecimiento, estas deliciosas comidas y bondades
ganan los favores del Méas Misericordioso, quien provee un placer permanente,
verdadero v sin limites. Hacen que los seres conscientes reflexionen sobre los
placeres infinitos y agradables del Poseedor Generoso de los tesoros de
misericordia, y para probar las delicias eternas del Paraiso mientras se
permanece en este mundo. Asi, por medio del agradecimiento, el sustento se
convierte en un tesoro valioso, rico y omnimodo, por el contrario a través de la
ingratitud se convierte en algo absolutamente sin valor.

Como se explica en la Sexta Palabra, cuando el sentido del gusto en la
lengua se torna hacia el alimento por la gracia de Allah Todopoderoso, es decir,
cuando siente el deber de dar gracias, se transforma en un agradecido inspector
de las infinitas cocinas de la misericordia Divina y un supervisor altamente
estimado al nivel de un cuidador de la fabrica del estémago y el dueno del
establo que seria como el cuidador del vientre.

Si, en cambio, se torna hacia el alma, es decir, sin pensar en dar las
gracias a Quien le ha otorgado el sustento, el sentido del gusto cae desde el
rango de ser un supervisor altamente estimado a ser un cuidador de la fabrica
del estébmago y el portero del establo del vientre. Mientras que a través de la
ingratitud estos siervos del alimento descienden a tal nivel, que la naturaleza del



CARTA VEINTIOCHO 353

alimento y sus otros siervos caen, descienden del més alto rango al més bajo; se
hunden en un estado opuesto a la sabiduria del Creador del universo.

La medida del agradecimiento es la alegria, la templanza, estar
satisfecho y dar gracias. Mientras que la medida del ingratitud es avaricia, el
despilfarro y la extravagancia; es falta de respeto, es comer cualquier cosa, esté
permitida o no.

Como la ingratitud, la codicia provoca pérdida y degradacién. Por
ejemplo, es como si por causa de la avaricia, una hormiga bendita, que tiene
vida social, muera aplastada por una pisada. Porque, a pesar de que unos
pocos granos de trigo serian suficiente para un ano, no se contenta con esto y
recoge miles, tanto como pueda. Mientras que una abeja bendita que hace la
miel, vuela contenta y a través del Divino mandato brinda miel para que se
alimenten los seres humanos.

El Nombre del Misericordioso, el méas grande de los nombres después
del Nombre de Allah, que significa la Esencia Divina, se refiere al alimento y se
logra por las gracias provocada por el sustento. También el significado mas
evidente de Misericordioso es Proveedor.

Ademas hay diferentes formas de agradecimiento. La méas completa de
todas y su indice universal son las oraciones establecidas.

Asimismo, dentro del agradecimiento existe una creencia pura, una
afirmacién sincera en la unidad de Allah. Porque una persona que come una
manzana y dice “iAlabado sea Allah!” a través de su agradecimiento esté
proclamando: “esta manzana es un souvenir otorgado directamente por la
mano de poder, un regalo directo del tesoro de la misericordia”. Al decir y creer
esto, se entrega todas las cosas, particulares e universales, a la mano de poder.
Reconoce que la manifestacién de la misericordia estda en todo. Anuncia a
través del agradecimiento una creencia verdadera y una afirmacién sincera de
la Unidad Divina.

De los numerosos aspectos de la gran pérdida que el hombre negligente
incurre por medio de la ingratitud, describiremos sélo uno, que es el siguiente:

Si alguien come algo delicioso y da gracias, la comida se convierte en
una luz por medio del agradecimiento y se transforma en un fruto del Paraiso
en el mas alla. A través del pensamiento que dicha comida es una obra de la
gracia y la misericordia de Allah Todopoderoso debido al placer que otorga, da
un deleite duradero y una alegria verdadera. Envia semillas y esencias que
conciernen a su significado y sustancias inmateriales como estas, para las
moradas del mas alla, mientras que el material residual, esto es, aquello que ha
completado su tarea y ahora es innecesario, se convierte en excremento y va a
ser transformado en su sustancia original, es decir, en los elementos.

Si no agradece, el placer temporal deja un dolor y una tristeza a su
paso, y se convierte en un residuo. La bendicién que es de la naturaleza de los
diamantes se transforma en carbén. A través del agradecimiento, el sustento
efimero produce placeres duraderos, frutos eternos. Pero la bendicién que se
encuentra con la ingratitud se transforma, pasa de ser una de las mejores




354 CARTAS

formas a algo muy desagradable. De acuerdo a una persona negligente como
esa, después de un placer temporal, el final del sustento es un residuo.

Con certeza, el sustento es en una forma valiosa de amor, que se hace
patente a través del agradecimiento. Mientras la pasiéon del extravio y de la
negligencia es la animalidad que se siente por el sustento. Puedes hacer mas
comparaciones parecidas a esta y ver cuanto pierden los negligentes y los
extraviados.

Entre las especies animadas, la mas necesitada de variedades de
alimentos es el ser humano. Allah Todopoderoso creé al hombre como un
espejo completo de todos sus Nombres; como un milagro de poder con la
capacidad de examinar y reconocer los contenidos de todos Sus tesoros de
misericordia; y como su subgerente en la tierra, posee las facultades de dibujar
las escalas todas las sutilezas de las diferentes manifestaciones de Sus Nombres.
Por lo tanto, le dio una necesidad ilimitada por las diferentes variedades
infinitas de alimentos, materiales e inmateriales. Los medios para elevar al ser
humano “a la mejor de las formas” que es la posiciébn mas alta de esta
amplitud, es el agradecimiento. Si no agradece, cae “a lo méas bajo”, y comete
un grave error.

En resumen: el mas esencial de los cuatro principios fundamentales de
la forma para adorar y para ganar el amor de Allah y la manera més alta e
importante, es dar gracias. Estos cuatro principios han sido definidos de la
siguiente manera:

“Mi amigo, cuatro cosas son necesarias en el camino del impotente:
Absoluta impotencia, absoluta pobreza, absoluto fervor y absoluto
agradecimiento, mi amigo...”

e a5 G iy S e Ui 240
PR TR R P e AN T S PN e
T J ol o S 50 5 60 Je A2 o 140
E PP PRy
Gl S5 i o 25 5T

ko

El Sexto Asunto, que es la Sexta Parte

Esta parte se incluirA en otra coleccibn y no se incluyé aqui.



El Séptimo Asunto, que es la Séptima Parte
W

e

;/e/LM,“//J‘)’ ] JJJ..,_a :”3_},3;)5\/7133

Este asunto consiste de siete Signos, pero primero, para narrar algunas
de las bendiciones Divinas, explicaremos siete ‘Razones’ que develan unos
misterios del favor Divino.

Primera Razén: Antes de la Primera Guerra Mundial, o cerca de su
comienzo, tuve una visién verdadera. En ella, yo estaba debajo de la famosa
montafia de Agri, conocida como el Monte Ararat. La montafia de repente
exploté con un golpe terrible. Pedazos del tamafio de montaias se esparcieron
por todo el mundo. Miré y vi, que en esa situaciéon horrible, mi madre estaba a
mi lado. Le dije: “No te asustes. Esto estd pasando por orden de Allah
Todopoderoso y El es Compasivo y Sabio”. De repente, mientras estaba en esa
situacién, vi que una persona importante me estaba ordenando: “iExplica el
milagro del Coran!” Me desperté v comprendi que habria una gran explosién y
después de la explosién y de la revolucién, los muros que rodean al Coran iban
a ser destruidos. El Coran entonces se defenderia a si mismo directamente. Iba
a ser atacado y su milagro serfa su armadura de hierro. Y de una manera
superando su habilidad, alguien como yo iba a ser asignado en este momento
para revelar un tipo de su milagro; y comprendi que era yo quien habia sido
designado.

Ya que el milagro del Cordn se ha explicado hasta cierto punto en
Risale-i Nur, establecer los favores Divinos recibidos en nuestro servicio del
Coréan, que son tipos de bendiciones y emanaciones de él, sequramente ayuda
al milagro v es en su nombre y en consecuencia deberia establecerse.

Segunda Razén: El Sabio Corédn es nuestra guia, nuestro maestro,
nuestro lider y nos muestra el camino en toda nuestra conducta. Entonces, ya
que se alaba a si mismo, siguiendo su instruccién, alabaremos su comentario.

Ademas, ya que Risale-i Nur es un tipo de comentario del Corén, y sus
tratados son propiedad del Coran y sus realidades; y ya que en la mayoria de

sus Suras y en particular en J.Ny en_s=>-el Sabio Coran se muestra a si mismo

en toda su magnificencia, habla de sus propias perfecciones y se alaba a si
mismo de la manera que merece; por cierto estamos a cargo de dar a conocer
los destellos del milagro del Cordn que se reflejan en Risale-i Nur y los favores
Divinos que son el signo de la aceptacién de ese servicio. Porque nuestro
maestro hace esto y nos ensena a hacerlo.



356 CARTAS

Tercera Razén: No digo esto sobre Risale-i Nur por modestia, sino para
explicar una verdad, que las verdades y perfecciones en Risale-i Nur no son
mias; son del Coran y se expiden del Coran. La Palabra Diez, por ejemplo,
consiste de algunas gotitas que se filtraron de cientos de aleyas. El resto de los
tratados son todos como ese. Ya que sé que es asi y ya que soy efimero, partiré
y por supuesto que algo, una obra que es perdurable no deberia y no debe
atarse a mi persona. Y ya que es la costumbre de los extraviados y rebeldes
refutar una obra que no se adecua a sus propoésitos al refutar a su autor, los
tratados, que estan ligados a las estrellas de los cielos del Coran, no deberian
estar ligados a un poste podrido como yo que puede ser objeto de criticas y
objeciones y puede caer. También, es una costumbre generalizada buscar los
méritos de un trabajo en las cualidades de su autor, de quien la gente cree que
es la fuente y el origen de la obra. Atribuir esas verdades elevadas y esas joyas
brillantes a un quebrado como yo segln esa costumbre y a mi persona que no
podria producir ni una milésima de ellas por si mismo, es una gran injusticia en
contra de la verdad; en consecuencia, me veo obligado a proclamar que los
tratados no son de mi propiedad; son propiedad del Coran y se expiden del
Coran manifestando sus virtudes. Si, las cualidades de los deliciosos racimos de
uvas no deberian buscarse en sus tallos secos. Yo me parezco a ese tallo seco.

Cuarta Razén: A veces la modestia sugiere ingratitud por las
bendiciones, por cierto, es ingratitud por las bendiciones. Luego, a veces, narrar
las bendiciones es la causa de orgullo. Ambas cosas son dafinas. La Gnica
solucién es que no suceda ninguna de las dos. Admitir las virtudes y
perfecciones, pero sin reclamar la propiedad de ellas es mostrarlas como las
obras del otorgamiento del Verdadero Otorgador. Por ejemplo, supongamos
que alguien te vistiera con una vestimenta de honor bordada e incrustada y te
volvieras muy bello y la gente te dijera: “iQue maravilla Allah ha deseado! iQué
bello eres! iQué bello te has vuelto!” y modestamente respondieras: “iQue Allah
no lo permita! ¢Qué soy? iEsto no es nada!” Esto serfa una ingratitud por la
bendicién y le faltaria el respeto al artesano habilidoso que te vistié con esa
vestimenta. Mientras que si respondieras con orgullo: “Si, soy muy bello.
iSeguramente nadie se compara conmigo!”, eso serfa un orgullo arrogante.

Y entonces, para salvarse de la arrogancia y de la ingratitud, uno
deberia decir: “Si, me he embellecido. Pero la belleza emana de la vestimenta y
asi directamente de quien me visti6 con ella; no es mia”.

De esta manera, si mi voz fuera lo suficientemente fuerte, le gritaria a
todo el mundo: “Risale-i Nur es bello y verdad; pero no es mio. Es los rayos que
brillan de las verdades del Noble Coran”.

Segln el principio de:

)

“ . 3 /1/1 - - % /1/4//,1) L s

digo: 1AL LS &30 S5 * LUK ol a0l E- 0G5



CARTA VEINTIOCHO 357

Es decir, yo no pude embellecer las verdades del milagro del Coran, no
las pude mostrar bellamente; méas bien, las bellas verdades del Coran
embellecieron mis palabras y las elevaron. Ya que esto es asi, es una narracién
aceptable de las bendiciones Divinas dar a conocer, en nombre de la belleza de
las verdades del Coran, las bellezas de sus espejos conocidas como Risale-i Nur
y los favores Divinos que comprenden aquellos espejos.

Quinta Razén: Hace mucho tiempo of de un eviiva que habia deducido
de las alusiones — recibidas desde lo Oculto — de los eviiyas ancianos que “Una
luz apareceria en el este que esparcirfa la oscuridad de la innovacién”. El estaba
seguro de esto. Yo he esperado por mucho tiempo la llegada de la luz y la estoy
esperando. Pero las flores aparecen en la primavera, v se tiene que preparar el
suelo para esas flores sagradas. Comprendimos que con este servicio nuestro
estamos preparando el suelo para esa gente luminosa. Entonces proclamar los
favores Divinos que no pertenecen a nosotros, sino a las luces llamada Risale-i
Nur, no puede ser la causa de orgullo ni de arrogancia sino de alabanzas y
agradecimiento, y la narracién de las bendiciones Divinas.

Sexta Razén: Los favores Divinos, que son una recompensa inmediata
por nuestro servicio del Coran por medio de Risale-i Nur y un aliento son un
éxito. Y el éxito se puede dar a conocer. Si superan el éxito, se vuelven un
otorgamiento Divino. Dar a conocer el otorgamiento Divino es un
agradecimiento espiritual. Si superan eso también, se vuelven keramets del
Coran sin interferencia de parte de nuestra voluntad; simplemente las
manifestamos. Dar a conocer los keramets de este tipo que ocurren sin
anunciarse ni intervencién de la voluntad no es danino. Si superan los keramets
comunes, entonces se vuelven rayos del milagro espiritual del Coran. Y ya que
el milagro se puede dar a conocer, dar a conocer lo que asiste al milagro pasa a
cuenta del milagro y no puede ser la causa de orgullo ni de arrogancia, méas
bien deberia ser la causa de alabanzas y agradecimiento.

Séptima Razén: El ochenta por ciento de la humanidad no son
investigadores que puedan penetrar la realidad, reconocer la realidad como
realidad y aceptarla como tal. Mas bien aceptan los asuntos a modo de
imitacién, que oyen de gente aceptable y confiable, como consecuencia de sus
buenas opiniones de ellos. De hecho, ven una verdad poderosa como débil
cuando estd en manos de una persona débil, mientras que si ven un asunto
insignificante en manos de una persona valorable, lo consideran valioso. Por
esto, para no reducir el valor ante los ojos de la mayoria de la gente de las
verdades de la fe y el Coran que estdn en manos de un desdichado débil e
insignificante como yo, estoy obligado a proclamar que fuera de nuestro
conocimiento vy voluntad, alguien nos esta empleando; no lo sabemos, pero él
nos esta haciendo trabajar en tareas importantes. Nuestra evidencia es esta:
fuera de nuestra voluntad y conciencia, manifestamos ciertos favores vy
facilidades. En cuyo caso, estamos obligados a proclamar gritando esos favores.

Como consecuencia de las Siete Razones mencionadas, senalaremos
varios Signos de los favores divinos universales.




358 CARTAS

Primer Signo: Explicadas en el Primer Punto del Octavo Asunto de la
Carta Veintiocho, estan las fevafuks. Por ejemplo, en la Carta Diecinueve, sobre
los Milagros de Muhammad, en una copia escrita por un escriba que no se
habia percatado de este factor, en sesenta paginas — con excepcién de dos —
desde el Tercero hasta el Décimo Octavo Signo, se enfrentan mas de doscientas
instancias de la frase ‘el Noble Mensajero de Allah, (PyB)’ concordando a la
perfeccién. Cualquiera que sea justo que mire dos paginas confirmaria que no
son el producto de la casualidad. Si muchas instancias de la misma palabra
estan en la misma péagina, la mitad puede concordar entre si por casualidad,;
sblo serfa totalmente ‘fevafuk’si esto ocurriese en mas de una péagina. Entonces,
si dos, tres, cuatro o incluso maés instancias de la frase ‘e/ Noble Mensajero de
Allah (PyB)’ se miran entre si con perfecta concordancia en todas las péaginas,
seguramente no es posible que sea casualidad. También muestra que dentro de
una fevafuk que ocho escribas diferentes no han sido capaces de arruinar es un
signo poderoso de lo Oculto. A pesar de que varios niveles de elocuencia se
encuentren en los libros de los eruditos de la retérica y la elocuencia, la
elocuencia del Sabio Coran se ha elevado al nivel de milagro v no estd en
manos de nadie alcanzarlo. Similarmente, las fevafuks en la Carta Diecinueve,
que es un espejo de los Milagros de Muhammad, v en la Palabra Veinticinco,
que es un intérprete de los milagros del Coran, y en las diversas partes de
Risale-i Nur, que es un tipo de comentario del Coran, demuestran un nivel
extrafio que supera a todos los otros libros. Se entiende de esto que es un tipo
de keramet maravilla de los Milagros del Cordn y de los Milagros de
Muhammad que estd manifestado y representado en aquellos espejos.

Segundo Signo: El segundo de los favores Divinos que pertenecen al
servicio del Coran es este: Allah Todopoderoso le otorgd a alguien como yo que
tiene dificultad para escribir, es semi-alfabetizado, esté solo, en el extranjero y
no se le permite mezclarse con la gente, hermanos como ayudantes que son
fuertes, serios, sinceros, emprendedores, abnegados y cuyas plumas son como
espadas de diamante. El puso sobre sus hombros poderosos el deber Coréanico
que pesaba demasiado sobre mis hombros débiles e impotentes. Por Su
perfecta munificencia, El aliviané mi peso. En las palabras de Hul(si, esa
comunidad bendecida es como los receptores inalambricos del telégrafo y en
palabras de Sabri, como las maquinas que producen electricidad de la ‘fabrica
de luz'. Junto con sus diferentes virtudes y caracteristicas valiosas, nuevamente
en palabras de Sabri, en una especie de fevafuk que procede de lo Oculto,
esparcen por doquier los misterios del Coran y las luces de la fe de una manera
en que se parecen unos a otros con entusiasmo, esfuerzo, emprendimiento y
seriedad, haciéndolos llegar a todas partes. En esta época, es decir, cuando el
alfabeto se ha cambiado y no hay imprentas y todos necesitan las luces de la fe
v hay muchas cosas para desalentar a una persona y destruir su entusiasmo, su
servicio no disminuye su absoluto fervor y esfuerzo es directamente un keramet
del Coran y un claro favor Divino. Si, tal como la cercania de Allah tiene su
keramet, asi también una intencién pura tiene keramet, asi como también lo
tiene la sinceridad. Especialmente, la solidaridad sincera y seria entre los
hermanos dentro de la esfera de la hermandad que es puramente por Allah,




CARTA VEINTIOCHO 359

puede tener muchos keramets. De hecho, la personalidad colectiva de esa
comunidad puede convertirse en un eviiva perfeccionado y manifestar los
favores Divinos.

Y entonces, imis hermanos y amigos en el servicio del Coran!, tal como
es injusto y un error darle toda la gloria y todo el botin al sargento de una
compafia que conquista un fuerte, tampoco ustedes pueden adjudicarle los
favores Divinos de las victorias obtenidas a través de la fuerza de vuestra
personalidad colectiva y vuestras plumas a un desafortunado como yo. De
hecho, hay otra indicacién de lo Oculto en una comunidad bendecida como
esa, mas poderosa que los fevafuks que proceden de lo Oculto y yo la veo, pero
no puedo senalérsela a todo el mundo.

Tercer Signo: El hecho de que varias partes de Risale-i Nur demuestren
la més importante de las verdades de la fe y el Cordn de manera brillante a
incluso la persona mas obstinada es un signo poderoso de lo Oculto y un favor
Divino. Porque entre las verdades de la fe y el Coran estan aquellas que Ibn
Sina, que era considerado como el méas grande de los genios, confesé su
incapacidad para comprender, diciendo: “La razén no puede resolverlo”.
Mientras que la Palabra Diez explica lo que no podia alcanzar con su genialidad
a la gente comun o incluso a los nifos.

Y, por ejemplo, un erudito académico como Sa’d al-Din Taftazani sélo
podria resolver el misterio del Decreto Divino y la voluntad del ser humano en
cuarenta o cincuenta péaginas con el famoso Muqgaddimat-i Ithna 'Ashar en su
obra Talwihat. Aquellos mismos asuntos, que él sélo presenté para la elite se
explican por completo en dos paginas en el Segundo Tema de la Palabra
Veintiséis, que es sobre el Decreto Divino, para que todos puedan
comprenderlos; si eso no es una marca de favor Divino, équé es?

También estan los que son conocidos como el misterio de la creacién
del mundo y el talisman del universo, que han dejado perplejos a todas las
mentes y ninguna filosofia ha podido resolver; pero a través del milagro del
Coréan de Poderosa Estatura, ese misterio profundo y ese enigma sorprendente
se resuelven en la Carta Veinticuatro y en el Punto Alusivo hacia el final de la
Palabra Veintinueve vy en las seis instancias de sabiduria en las transformaciones
de las particulas explicadas en la Palabra Treinta. Han descubierto y explicado
el misterio de la actividad sorprendente en el universo y el enigma de la
creacién del universo y su fin y el misterio de la sabiduria en el movimiento de
las transformaciones de las particulas; estan alli para que todos los vean y
puedan referirse a ellos.

Ademas, las Palabras Dieciséis y Treinta y Dos explican con perfecta
claridad la inigualable Unidad Divina, a través del misterio de la Unicidad
Divina, junto con las verdades sorprendentes de la infinita proximidad Divina y
nuestra distancia infinita de Allah. Mientras la exposicién de la frase

-
8-

w T ez Y2 . L .
A8 s e Jf J.& 989 en la Carta Veinte y su Apéndice, que contiene tres

comparaciones, demuestran claramente que las particulas y los planetas son



360 CARTAS

iguales en relacién al Poder Divino y que en la resurreccién de los muertos, el
surgimiento a la vida de todos los seres con espiritu sera tan facil para ese poder
como el surgimiento a la vida de una sola alma y que la intervencién de un
coparticipe de Allah en la creacién del universo es tan alejado de la razén que
es imposible, asi develando este misterio vasto de la Unidad Divina.

Ademas, a pesar de que en las verdades de la fe y del Coran hay tanta
amplitud que el genio humano mas grande no puede comprenderlas, el hecho
de que aparecieran juntas con la gran mayoria de sus puntos delicados a través
de alguien como yo, cuya mente esta confundida, cuya situacién es desdichada,
que no tiene ningln libro de referencia y escribe con dificultad y rapido, es
directamente la obra del milagro espiritual del Sabio Cordn y es una
manifestacién de favor Divino y un signo poderoso de lo Oculto.

Cuarto Signo: De cincuenta a sesenta tratados (ahora son ciento treinta)
se otorgaron de tal modo que, siendo las obras que no se podrian escribir con
los esfuerzos de grandes genios y eruditos exigentes, mucho menos alguien
como yo que piensa poco, sigue lo que viene a su corazén y no tiene tiempo
para estudiar minuciosamente, demuestran que son directamente las obras del
favor Divino. Porque en todos estos tratados, las verdades méas profundas se
ensenan a la gente mas comun y sin educacién por medio de comparaciones.
Mientras que los eruditos lideres han dicho de la mayoria de esas verdades que
“no se pueden hacer comprender”, y no las han ensefiado a la elite ni mucho
menos a la gente comun.

Asi, que yo ensefie estas verdades tan distantes a la persona més
comun, de la manera mas cercana, con maravillosa facilidad y claridad de
expresién, alguien como yo que sabe poco turco, cuyas palabras son oscuras y
mayormente incomprensibles y que por muchos anos ha sido famoso por
complicar los hechos mas claros y cuyas obras anteriores confirman esta mala
fama, es ciertamente y sin lugar a dudas, una marca de favor Divino y no
puede ser a través de su habilidad; es una manifestacién del milagro espiritual
del Noble Coran y una representacion y reflejo de las comparaciones del Coran.

Quinto Signo: El hecho de que a pesar de que en general los tratados
de Risale-i Nur se han distribuidos ampliamente y que clases y grupos de
personas, desde los mas grandes eruditos hasta los que no tienen educacién, y
desde los grandes evliyas entre quienes se acercan a la realidad con sus
corazones hasta los filésofos irreligiosos obtusos, los han visto y estudiado y no
los han criticado, a pesar de que algunos de ellos han recibido golpes a través
de ellos; y el hecho de que cada grupo se ha beneficiado de ellos segiin su
nivel; es directamente una marca de favor Divino y un keramet del Coran. Y a
pesar de que los tratados de ese tipo sélo se escriben después de mucho estudio
e investigacién, que se escribieran a una velocidad extraordinaria y en épocas
angustiantes cuando mi mente estaba contraida confundiendo a mi
pensamiento y comprensiéon es una marca de favor Divino y un otorgamiento
Divino.

Si, la mayoria de mis hermanos, todos los amigos que estan conmigo y
los escribas saben que las cinco partes de la Carta Diecinueve se escribieron sin
referirse a ningln libro en unos dias trabajando durante dos o tres horas por dia




CARTA VEINTIOCHO 361

haciendo un total de doce horas; v la Cuarta Parte, que es la parte mas
importante y muestra un sello claro de la Profecla en la frase ‘el Noble
Mensajero de Allah (PyB)’ se escribié de memoria en tres o cuatro horas bajo la
lluvia en las montanas; y que un tratado importante y profundo como la
Palabra Treinta se escribiera en seis horas en un huerto; y como la Palabra
Veintiocho que se escribié finalmente en dos horas en el jardin de Sitileyman, la
mayoria de ellos se escribieron en condiciones similares; mis amigos cercanos
también saben que por muchos afos, cuando sufro dificultades y mi mente esta
contraida, no puedo ni siquiera explicar los hechos més simples, por cierto, ni
siquiera los se. En especial cuando se agrega la enfermedad a la angustia, me
impide ensefar y escribir mucho mas atn. Aln a pesar de esto, las partes més
importantes de Risale-i Nur y sus tratados se escribieron cuando estuve
sufriendo mas dificultades, enfermedad y en forma muy acelerada. Si esto no es
un favor Divino directo v un otorgamiento de Allah y un keramet del Coréan,
¢qué es?

Ademas, cualquier libro que sea, si debate las verdades Divinas vy las
realidades de la fe, por cierto algunos de sus asuntos serfan daninos para
algunas personas y por esta razon, todos sus asuntos no se ensenarian a todos.
Sin embargo, a pesar de que le he preguntado a muchas personas, hasta ahora,
estos tratados no le han provocado dafo a nadie; no han provocado ningin
efecto adverso, ninguna reaccién desfavorable, ni han perturbado ninguna
mente. Que esto es un signo directo de lo Oculto y un favor Divino es
absolutamente cierto en nuestra opinién.

Sexto Signo: Ahora se ha vuelto absolutamente claro desde mi punto de
vista que la mayor parte de mi vida ha sido dirigida de manera muy extrafio y
de tal modo, fuera de mi propia voluntad, poder, comprensién y previsiéon, que
pudiera producir estos tratados para servir al Sabio Coran. Es como si toda mi
vida, como erudito se hubiera pasado como preparacién y preliminares, cuyo
resultado fue la exposicién del milagro del Coran a través de Risale-i Nur. Ni
siquiera tengo dudas de que estos siete anos de exilio y la situacién impuesta
sobre mi por la cual me han aislado sin ninguna razén y en contra de mi deseo,
viviendo una vida solitaria en un pueblo de modo opuesto a mi temperamento
vy mi sentimiento de disgusto y abandono de muchos de los lazos y las reglas de
la vida social a la que estaba acostumbrado, fue para hacerme llevar a cabo
esta tarea de servir al Coran directamente y de modo puramente sincero. Opino
que el maltrato que recibi frecuentemente por una mano de favor bajo el velo
de la opresién injusta, con compasién, para enfocar y restringir mi pensamiento
sobre los misterios del Corédn y no permitir que mi mente se distraiga. A pesar
de haber tenido un gran deseo de estudiar, una prohibicién y evitar estudiar
todos los otros libros se le ha dado a mi espiritu. Comprendi que lo que me
habia hecho renunciar a estudiar, que hubiera sido un consuelo y algo familiar
durante mi exilio, fue para que las aleyas del Coran sean mis maestras absolutas
directamente.

Ademas, la gran mayoria de las obras que se han escrito, los tratados,
se han otorgado instantAneamente y de repente como consecuencia de alguna




362 CARTAS

necesidad que surge de mi espiritu, no de una causa externa. Entonces cuando
después se los he mostrado a algunos amigos, me han dicho que son el remedio
para las heridas de esta época. Después de que se han diseminado, he
comprendido de la mayoria de mis hermanos que han cubierto las necesidades
de la época exactamente y son como una cura para cada enfermedad.

Entonces, no tengo dudas de que los puntos mencionados
anteriormente, el curso de mi vida y mis involuntarios estudios opuestos a la
practica normal sobre distintos conocimientos, fuera de mi propia voluntad y
conciencia, fueron un poderoso favor Divino v un otorgamiento de Allah dado
para arrojar el resultado sagrado como éste.

Séptimo Signo: Durante este periodo de nuestro servicio por cinco o
seis anos, hemos visto con nuestros propios 0jos y sin exagerar cien instancias
de otorgamiento Divino y favor Divino v de keramets del Coran. Senalamos
algunos de ellos en la Carta Dieciséis y hemos descrito algunos de ellos en
varios asuntos del Cuarto Tema de la Carta Veintiséis y algunos en el Tercer
Asunto de la Carta Veintiocho. Mis amigos cercanos los conocen. Mi amigo
constante, Stileyman, sabe muchos de ellos. En especial al diseminar Risale-i
Nur y los tratados y al corregirlos y ubicarlos y en los borradores vy las dltimas
versiones, experimentamos una facilidad extraordinaria y maravillosa. No tengo
dudas de que es un keramet del Coran. Hay cientos de instancias como esta.

Ademads, en cuanto al sustento, somos alimentados con tanta ternura
que el Lleno de Gracia que nos emplea nos otorga el mas minimo deseo de
nuestros corazones de modos completamente fuera de lo comun para
gratificarnos. Y asi sucesivamente. Asi, esta situacién es un signo muy poderoso
de lo Oculto de que somos empleados; nos hacen servir al Coran tanto dentro
de la esfera de la complacencia Divina como a través del favor Divino.

e i ?v’.eze/
@)wa\agw\

/

};‘J‘M};b)wdﬁ f” fw/;;l-‘*‘.}aé)-e-u

S 5050

ko



CARTA VEINTIOCHO 363
La Respuesta a una Pregunta Confidencial

[Este misterio de favor Divino se escribié hace algin tiempo confidencialmente y se
agregb al final de la Palabra Catorce. Sin embargo, la mayoria de los escribas se la
han olvidado y no la escribieron. Es decir, el lugar apropiado para él debié haber
sido este ya que permanecié desconocida.]

Me preguntan: “¢Cémo es que Risale-i Nur que has escrito del Coran
tiene un poder vy una efectividad que raramente se encuentran en las palabras
de los comentadores Coranicos y aquellos que tienen conocimiento de Allah?
¢A veces en una sola oracién el poder es equivalente a la de una péagina v en
una péagina, la efectividad de un libro?

La Respuesta: Una buena respuesta: ya que el honor pertenece al
milagro del Coran y no a mi, sin temor digo que es mayormente asi por la
siguiente razén:

Los tratados de Risale-i Nur que se han escrito no son una suposicién,
son una afirmacién; no son una sumisién, son una fe; no son un conocimiento,
son un testimonio y una atestiguacién; no son una imitacién, son una
verificacién; no son tomar la parte de algo, son una aceptacién de la mente; no
son sufismo, son realidad; no son un reclamo, son la prueba dentro del
reclamo. La sabiduria en esto es como sigue:

Anteriormente, los fundamentos de la fe estaban protegidos y la
sumision era fuerte. Incluso si el conocimiento de los que tienen conocimiento
de Allah no tenia pruebas, sus exposiciones eran aceptables y suficientes. Pero
en esta época, ya que el extravio de la ciencia ha estirado su mano a los
fundamentos y pilares de la fe, el Omnisciente y Compasivo de Gloria, Quien
otorga un remedio para cada enfermedad, como consecuencia de mi
impotencia y debilidad, deseo y necesidad, con misericordia otorgd en estos
escritos que sirven al Coran un solo rayo de las comparaciones del Noble
Corén, que son una manifestacién muy brillante de su milagro. Todas las
alabanzas sean para Allah, las verdades més distantes se acercaron a través del
telescopio del misterio de las comparaciones. A través del aspecto de unidad del
misterio de las comparaciones, los asuntos mas dispersos se reunieron. A través
de los peldanos del misterio de las comparaciones, las verdades mas elevadas
se alcanzaron facilmente. A través de la ventana del misterio de las
comparaciones, una certeza de fe en las verdades de lo Oculto vy los
fundamentos del Islam se obtuvo cerca del nivel de ‘testimonio’. El intelecto, asi
como también la imaginacién y el sospecho, y el alma maligna y los deseos,
fueron obligados a someterse y Satands también fue obligado a deponer sus
armas.

En Breve: Cualquier belleza y efectividad que se encuentre en mis
escritos, son sélo los destellos de las comparaciones Coréanicas. Mi parte fue sélo
mi blsqueda con intensa necesidad y mi invocacién con mi extrema
impotencia. La enfermedad es mia y la cura es del Coran.




364 CARTAS

La Conclusién del Séptimo Asunto
[Este es para desterrar cualquier duda que haya surgido o que
pueda surgir con respecto a los signos de lo Oculto evidentes en la
forma de los ocho favores Divinos y describe un misterio poderoso
de favor Divino.]

Esta Conclusién consiste de Cuatro Puntos.

Primer Punto: Afirmamos en el Séptimo Asunto de la Carta Veintiocho
que vimos un signo de lo Oculto, que se ha comprendido de siete y ocho
favores Divinos universales e inmateriales y una manifestacién de ese signo en
los bordados conocidos como tevafuks, bajo el nombre del Octavo Favor. Y
afirmamos que estos siete u ocho favores Divinos universales son tan poderosos
y ciertos que cada uno por si mismo demuestra esos signos de lo Oculto. Si,
suponiendo lo imposible, algunos parecen ser débiles, o incluso se negaran, no
danaria la certeza de ese signo de lo Oculto. Quien no puede negar esos ochos
favores Divinos, no puede negar los signos. Pero porque la gente difiere segin
su nivel y porque el nivel mas numeroso, la masa de gente, confia mayormente
en lo que ve, ya que las fevafuks no son lo méas poderoso sino lo méas evidente,
de los ocho favores Divinos — por cierto los otros son més poderosos pero ya
que éste es méas general — me he visto obligado a exponer una verdad a modo
de compararlos, con la intencién de disipar esas dudas. Es como sigue:

Dijimos en relacién al favor Divino evidente que ese nivel de tevafuks
aparecié en la palabra ‘Coran’ y en la frase ‘el Noble Mensajero de Allah (PyB)’
en el tratado que habiamos escrito que no dejé ninguna duda de que se habian
ordenado intencionalmente y se les habfa dado ubicaciones que se
correspondian mutuamente. Nuestra evidencia de que la voluntad y la intencién
no es nuestra es que tomamos conciencia de ellas sélo tres o cuatro anos mas
tarde. En cuyo caso, como una obra de favor Divino, esta voluntad e intencién
pertenecen a lo Oculto. Esa situacién extrana fue otorgada solamente con
respecto a corroborar el milagro del Cordn y de Muhammad y en forma de
tevafuks involucrando esas dos palabras. Ademéas de que la santidad de estas
dos palabras es una marca que ratifica el milagro del Coran y los milagros de
Muhammad, la gran mayoria de frases similares manifestaron fevafuk. Pero
estas sOlo aparecen en una sola pagina, mientras que las dos frases
mencionadas anteriormente aparecen a lo largo de los dos tratados y en la
mayoria de los otros. Hemos dicho repetidamente que en esencia la tevafuks se
puede encontrar en otros libros, pero no de esta manera tan extraordinaria,
demostrando una voluntad e intencién elevadas. Ahora, a pesar de que no es
posible refutar lo que afirmamos, hay una o dos maneras que podrian parecer
que son asi si se las mira superficialmente.

Una es que pueden decir: “Ustedes han pensado en ello y provocaron
estas fevafuks de esta manera. Hacer algo asi intencionalmente serfa facil”. En
respuesta decimos esto: en un caso, dos testigos veraces son suficientes, pero en
este caso, se pueden encontrar cien testigos que atestiguaran que nuestra
voluntad e intencién no tomaron parte y que fuimos concientes de ello sélo tres
o cuatro anos mas tarde. Voy a decir un punto en conexién con esto que este
keramet del Coran que procede de su milagro no es del mismo tipo ni esta al




CARTA VEINTIOCHO 365

mismo nivel de su milagro con respecto a su elocuencia porque en ese sentido,
el poder humano no podria alcanzar semejante nivel. Pero el keramet que
procede de este aspecto de su milagro tampoco podria ocurrir a través del
poder humano; el poder humano no podria intervenir en un asunto
semejante.? Si lo interviene, seré superficial y se arruinara.

Tercer Punto: En relacion a los signos particulares y los signos
generales, indicaremos un punto delicado de soberania Divina y misericordia:

Uno de mis hermanos dijo algo muy bueno; lo haré el tema principal
aqui. Lo que dijo fue esto: un dia le mostré un ejemplo claro de una tevafuky
dijo: “iEso es bueno! De hecho, todas las verdades son buenas. Pero las
tevafuks en Risale-i Nur y su éxito son incluso mejores”. “Si”, dije, “todo en
realidad es bueno, o en si mismo bueno, o bueno con respecto a sus resultados.
Y esta bondad mira hacia la soberanifa Divina general, la misericordia Divina
abarcativa y la manifestacién Divina universal. Como has dicho, el signo de lo
Oculto en este éxito es incluso mejor; esto es porque estd de una forma que
mira hacia la misericordia Divina particular y la soberania Divina particular y la
manifestacién Divina particular”. Acercaremos esto al entendimiento por medio
de una comparacién. Es asi:

A través de su soberania y ley universal, un rey puede abarcar a todos
los miembros de su nacién con su misericordia real. Cada individuo recibe el
favor del rey, estd sujeto a su gobierno directamente. Dentro de la
universalidad, los individuos tienen numerosas conexiones particulares.

El sequndo aspecto es sobre los otorgamientos particulares del rey y las
6rdenes particulares: por encima de la ley general, le otorga favores a un
individuo y le da sus érdenes.

Como esta comparacién, todo tiene una parte de la soberania general y
misericordia abarcativa del Necesariamente Existente, el Omnisciente y el
Creador Compasivo. El esta conectado particularmente con esa parte que cada
uno tiene. También, a través de Su poder, voluntad y conocimiento abarcativo,
El tiene disposicién sobre todo, El interviene en los asuntos mas insignificantes
de todas las cosas, Su soberania los abarca. Todo tiene necesidad de El en
todos los sentidos. Sus obras se realizan y se ordenan a través de Su
conocimiento y sabidurfa. La naturaleza no tiene el limite de esconder dentro de
la esfera de la disposicién de Su soberania, ni tiene ningtn efecto o inferencia,
ni la casualidad puede interferir en las obras del equilibro delicado de Su
sabidurfa. Hemos refutado la casualidad y la naturaleza en veinte partes de
Risale-i Nur con pruebas decisivas, ejecutandolas con la espada del Coran;
hemos demostrado que su interferencia es imposible, pero los negligentes han
llamado ‘casualidad’ a los asuntos que no conocen porque en la esfera de las
causas evidentes dentro de la soberania Divina universal. No han podido ver

22En una copia, en una pagina del Signo Dieciocho de la Carta Diecinueve, la palabra ‘Corén’ apareci6 nueve
veces en forma de tevafuk; trazamos una linea a través de ellas y la palabra ‘Muhammad’ aparecio. En la
pagina opuesta, la palabra ‘Coran’ aparecié ocho veces con fevafuk y de todas estas palabras, el Nombre de
‘Allah’ apareci6. Hay muchas cosas incomparables como estas en las fevafuks. Vimos esto con nuestros
propios ojos. Firmado: Bekir, Tevfik, Siileyman, Galib, Said.



366 CARTAS

algunas de las leyes de los actos Divinos ocultos debajo del velo de la
naturaleza, la sabiduria y los propésitos que no pueden comprender y han
recurrido a la naturaleza.

El segundo es Su soberania particular, favores particulares y socorro
misericordioso, por el que los Nombres de Misericordioso y Compasivo vienen
en ayuda de los individuos que son incapaces de soportar las presiones de las
leyes generales, ayudandolos de manera particular y salvandolos de esas
presiones. En consecuencia, todos los seres vivos y en especial el ser humano
buscan ayuda de El en todo momento y pueden recibir socorro.

Asi, los favores en esta soberania Divina en particular no se pueden
ocultar bajo la casualidad por los negligentes y no se les puede adjudicar a la
naturaleza.

Es una consecuencia de este misterio que hemos considerado y creido
que los signos de lo Oculto en el Milagro del Cordn y los Milagros de
Muhammad son signos particulares, seguros de que son un socorro particular y
el favor Divino particular mostrdandose a si mismos en contra de los negadores
obtusos. Entonces los hemos proclamado puramente por Allah. Si estuviéramos
equivocados al hacerlo, que Allah nos perdone. Amén.

ko



El Octavo Asunto, que es la Octava Parte

[Este Asunto consiste de seis preguntas que comprenden Ocho Puntos.]

Primer Punto: Hemos percibido muchos signos de lo Oculto que
sugieren que estamos siendo empleados al servicio del Coran por una mano de
favor y hemos sefialado algunos de ellos. Ahora, un nuevo signo es este: en la
mayoria de los tratados de Risale-i Nur hay fevafuks de lo Oculto.?® En breve,
hay un signo de que una especie de manifestacién de milagro esté representado
en las palabras ‘el Mas Noble Mensajero de Allah’, la frase ‘la paz vy las
bendiciones de Allah sean sobre él (PyB)’ y en la bendita palabra ‘Coran’. Sin
importar qué tan ocultos o débiles sean los signos de lo Oculto, ya que indican
la aceptabilidad de nuestro servicio y lo correcto de los asuntos, en mi opinién
son de gran importancia y tienen un gran poder. Ademas, rompen mi orgullo y
me han demostrado categéricamente que soy meramente un intérprete. No me
dejan nada que sea un medio para el orgullo; sélo muestran cosas que son la
causa de agradecimiento. Ya que pertenecen al Coran y pasan a la cuenta de
su milagro; v ya que definitivamente nuestras voluntades no interfieren; y va
que alientan a quienes son perezosos en su servicio y brindan la conviccién de
que los tratados son verdaderos; v ya que son una forma de otorgamiento
Divino sobre nosotros y darlas a conocer es dar a conocer una bendicién
Divina, y hacerlo reduce al silencio a aquellos obtusos que comprenden sélo lo
que ven; es seguramente necesario darlas a conocer; si Allah lo permite, no
causa ningin dano.

Uno de los signos de lo Oculto es esto: por Su perfecta misericordia y
munificencia, para alentarnos a nosotros que estamos ocupados con el servicio
del Coran y de la fe y para hacer que nuestros corazones se faciliten, Allah
Todopoderoso nos otorgd un sutil favor soberano y un regalo Divino en todos
los tratados que hemos escrito y en particular en los Milagros de Muhammad, el
Milagro del Coran y las Treinta y Tres Ventanas en forma de un signo de lo
Oculto y también en una especie de tevafuks de lo Oculto que indica la
aceptabilidad de nuestro servicio y de lo que hemos escrito es verdad. Es decir,
El hace que las mismas palabras de una pagina se enfrenten a otra. En esto hay
un signo de lo Oculto de que estan ordenadas por una voluntad oculta que
dice: “No confien en vuestras propias voluntades y comprensiones. Sin vuestro
conocimiento y conciencia, se hacen los bordados maravillosos vy los arreglos”.
En especial las palabras ‘el Mas Noble Mensajero de Allah’ y ‘la paz y las
bendiciones de Allah sean sobre él (PyB)’ en los Milagros de Muhammad, son
como espejos que muestran claramente los signos de aquellas tevafuks de lo
Oculto. En una copia escrita por un escriba nuevo e inexperto, salvo por cinco
péaginas, las otras, mas de doscientas, la frase ‘PyB’ se enfrentan en las
oraciones.

23 Sy : : soqe s s

Las tevafuks indican correspondencia mutua y la correspondencia mutua indica concordancia y es un signo
de unidad y la unidad muestra unificacion, es decir, la afirmacion de la Unidad Divina, que es el mas grande de
los cuatro fundamentos del Coran.



368 CARTAS

Estas tevafuks no son la obra de la casualidad, que pudiese
inconscientemente hacer surgir una o dos fevafuks de diez, ni surgen del
pensamiento de un desafortunado como yo que no tiene habilidad en el arte y,
en relacién sélo al significado, dicta de treinta a cuarenta paginas a gran
velocidad en una hora, sin escribir él mismo sino haciendo que otros escriban.

A través de la guia del Cordn y debido a las fevafuks de nueve

@
instancias del pronombre U/ en el comentario Coranico, Los Signos de Milagro,

tomé conciencia de ellos sélo seis afios después. Cuando los copistas los oyeron
de mi, se quedaron aténitos. Las palabras ‘el Noble Mensajero de Allah’ y ‘PyB’
en la Carta Diecinueve se volvieron como un pequeno espejo de un tipo de
milagros de Muhammad (PyB): : de las cuarenta clases de humanidad.
Similarmente, la palabra ‘Coran’ en la Palabra Veinticinco, el Milagroso Coréan,
y en el Décimo Octavo Signo de la Carta Diecinueve, manifesté un tipo de
milagro: de las cuarenta clases de humanidad, ante la clase que confia en lo que
ven sus 0jos, una especie de milagro del Coradn se manifesté en todos los
tratados en forma de fevafuks de lo Oculto, que es sélo un tipo de los cuarenta
tipos de esa clase de milagro. Y de los cuarenta tipos de esa clase, se manifest
a través de la palabra ‘Coran’. Fue como sigue:

La palabra ‘Coran’ se repitié cien veces en la Palabra Veinticinco y en
el Signo Dieciocho de la Carta Diecinueve; sélo rara vez, una o dos veces, no
conformd; todo el resto se mira entre si. Por ejemplo, en la pagina cuarenta y
tres del Rayo Dos, la palabra ‘Coran’ ocurre siete veces y todas se enfrentan
entre si. En la pagina cincuenta y seis, ocho instancias de ella se enfrentan entre
si; sblo la novena es una excepcién. Las cinco instancias de la palabra en la
péagina sesenta y nueve, ahora abierta ante nosotros, se enfrentan entre si. Y asi
sucesivamente. La palabra ‘Coran’ repetida en todas las paginas se enfrentan
entre si. Sélo rara vez una permanece alguna fuera del diseno de cinco o seis.

En cuanto a otras palabras, en la pagina treinta y tres — ahora abierta

frente a nosotros — la palabra %‘ se repite quince veces y catorce de ellas se

enfrentan entre si. Y en esta pagina hay nueve instancias de la palabra ‘fe’; se
enfrentan entre si. Sélo, debido a que el escriba dejé mucho espacio, una de
ellas se desvié un poco. En la pagina que ahora esta abierta frente a nosotros, la
palabra ‘amado’ se repite dos veces; una en la tercera linea y una en la décimo
quinta; se enfrentan entre si de manera perfectamente equilibrada. Entre ellas,
cuatro instancias de la palabra ‘amor’ se arreglé mirandose entre si. Otras
‘coincidencias’ de lo Oculto se pueden comparar a estas. Quien quiera que sea
el escriba y cualquier forma que tomen sus oraciones, estas fevafuks de lo
Oculto seguro ocurren a tal grado que no se puede dudar que no son obra de la
casualidad ni por el pensamiento del autor o de los escribas. Pero en la escritura
de algunos, las fevafuks son més llamativas. Eso significa que hay una escritura
particular para estos tratados. Algunos de los escribas se acercaron a ella. Es
extrafio, pero parece mayormente no en los més habilidosos sino en los maés



CARTA VEINTIOCHO 369

inexpertos. Se comprende de esto que el arte, la gracia y las virtudes de Risale-i
Nur, que es un tipo de comentario sobre el Coran, no son de una persona; las
vestimentas del estilo armonioso y bien ordenado que son adecuados a la
estatura bendita de las verdades Coréanicas ordenadas y bellas no se miden ni se
cortan por la voluntad y la conciencia de una persona. Méas bien su estatura que
requiere que sean asi; es una mano oculta que las mide y las corta segiin esa
estatura y la viste con ellas. En cuanto a nosotros, somos un intérprete entre
ellas, un siervo.

Cuarto Punto: En vuestra primera pregunta, haces cinco o seis
preguntas: “¢Cémo sera la Gran Reunién del Ultimo Juicio y todos estaran
desnudos? ¢Coémo encontraremos a nuestros amigos alli y cémo encontraremos
al Noble Mensajero de Allah (PyB) para aprovechar su intercesién? ¢Cémo
innumerables personas se encontrardn con una sola persona? ¢Cémo seran las
vestimentas de la gente del Paraiso y del Infierno? ¢Y quién nos mostrara el
camino?”

La Respuesta: Las respuestas de estas preguntas se dan con claridad y
explicitamente en los libros de Hadices. Aqui sélo mencionaremos uno o dos
puntos en relacién a nuestro camino y método como sigue:

Primero: Se explica en una carta que el campo de la resurreccién esta
dentro de la érbita anual de la tierra y como ahora envia su produccién
inmaterial a las tablas de ese campo, asi con su rotacién anual define un circulo
y a través de la produccién de ese circulo existente es una fuente para la
formacién del campo de la resurreccion. El Infierno Menor en el centro de esta
nave soberana Divina conocida como la tierra se vaciara en el Infierno Mayor,
como sus habitantes se vaciaran en el campo de la resurreccién.

Segundo: Principalmente en la Palabra Diez y en la Veintinueve y en
otras Palabras, la ocurrencia de la resurreccién, asi como también la existencia
del campo donde tendra lugar, se ha demostrado fehacientemente.

Tercero: En cuanto a encontrarse con la gente, estd demostrado de
forma concluyente en las Palabras Dieciséis, Treinta y Uno y Treinta y Dos que
a través del misterio de la luminosidad, una persona puede estar presente en
miles de lugares en el mismo momento y puede encontrarse con millones de
personas.

Cuarto: Es requerido por el Nombre de Omnisciente que despojados de
vestimentas artificiales, Allah Todopoderoso vestird a los seres humanos con
vestimentas naturales en la Gran Reunién y en la resurreccién de los muertos,
tal como El ahora viste a los seres con espiritus, ademas del ser humano, con
vestimentas naturales. En este mundo, la sabiduria de las vestimentas artificiales
no se restringe a la proteccién del calor o del frio, ni a adornar o cubrir las
partes privadas; otra instancia importante de sabiduria es que son como un
indice o una lista que indica el poder del ser humano para disponer sobre las
otras especies de seres, y su relacién con ellos y dominio sobre ellos. De otro
modo podria haberse vestido con una vestimenta natural barata y facil. Porque
de no haber sido por esta sabiduria, el ser humano se hubiera cubierto con
varios trapos, volviéndose el hazmerreir de los animales concientes y en relacién




370 CARTAS

a ellos; los hubiera hecho reir. En la resurreccién de los muertos esta relacién no
estard presente, ni estara la instancia de sabiduria, entonces tampoco deberia
estar presente la lista.

Quinto: Cuando alguien tiene que mostrar el camino, para aquellos que
son como t4 que has entrado bajo la luz del Coran, es el Coran. Mira el

comienzo de las Suras que empiezan ).“ v J.“ y_e=>; verds y comprenderas

iqué intercesor aceptable es el Coran, qué guia verdadera, que sagrada luz!

Sexto: En cuanto a las vestimentas de la gente del Paraiso y de la gente
del Infierno, el principio en la Palabra Veintiocho que explica que las huries
llevaran setenta vestidos se aplica aqui también. Es como sigue:

Una persona entre la gente del Paraiso por supuesto querra beneficiarse
constantemente de todas las variedades de seres del Paraiso. Las cosas buenas
del Paraiso variaran mucho. Todo el tiempo se comunicaran con todos los tipos
de seres del Paraiso. En cuyo caso, se vestird a si misma y a sus huries con
muestras, en pequenas cantidades, de las buenas cosas del Paraiso y cada uno
se volvera como pequenos Paraisos.

Por ejemplo, una persona retine en su jardin muestras de todas las
especies de flores esparcidas a lo largo del pais, haciéndolo una especie en
miniatura de ello; y un comerciante reline muestras de toda su mercaderia en
una lista; y una persona se hace una vestimenta y todo lo que sea necesario
para su casa de las muestras de todas las especies de seres del mundo, que ella
gobierna, sobre las que dispone y con las que esta conectada.

Similarmente, una persona cuyo lugar es el Paraiso — en especial si
utiliz6 todos sus sentidos y todas sus facultades espirituales en la adoracién y ha
obtenido el derecho de experimentar los placeres del Paraiso — se la vestira y a
las huries por la misericordia Divina con una especie de vestimenta que le
mostrard a todos todas las variedades de maravillas del Paraiso, como para
gratificar todos sus sentidos, complacer a todos sus miembros y deleitar a todas
sus facultades sutiles.

La evidencia de que esas vestimentas numerosas no seran todas del
mismo tipo es el Hadiz cuyo significado es: “Las huries estaran vestidas con
setenta vestimentas, atun asi, la médula de los huesos de sus piernas seran
visibles”. Es decir, desde la vestimenta de arriba hasta la de méas abajo, habra
niveles que gratificaréan y deleitaran a todos los sentidos y el alma con diferentes
maravillas sutiles de diferentes maneras.

En cuanto a la gente del Infierno, ya que cometié pecados en este
mundo con todas sus facultades como sus ojos, sus oidos, sus corazones, sus
manos, sus mentes y asi sucesivamente, no parece contrario a la sabidurfa ni a
la justicia que en el Infierno sea obligada a llevar vestimentas hechas de varias
partes diferentes que serdn como un pequeno Infierno, y les causara tormento y
dolor segln sus pecados.

Quinto Punto: Ustedes preguntan, en ese periodo entre profetas, ¢los
ancestros del Noble Mensajero de Allah (PyB) pertenecieron a una religién?



CARTA VEINTIOCHO 371

La Respuesta: Hay Hadices que afirman que eran religiosos de acuerdo
con los vestigios de la religion de Abraham (p.), que, bajo los velos de la
negligencia y de la oscuridad espiritual, continué en cierta gente especial. Por
cierto, los individuos que formaron una cadena luminosa desde Abraham (p.) vy
concluyendo con el Mas Noble Mensajero (PyB) no fueron indiferentes hacia la
luz de la verdadera religién y no fueron derrotados por la oscuridad de la

-
8- o~ ro- w
-

Z ) .- 3 B e
incredulidad. Pero segin la aleya: Y )y ro (J podas LS G 9 la

gente que vive en la época entre un profeta y otro esta entre los salvados.

Se ha afirmado unanimemente que no son castigados por sus errores en
asuntos secundarios. Segin el Imadm Shafi y el Imam Ash’ari, incluso si son
negadores y no creen en los fundamentos de la fe, alin asi estan entre los
salvados porque la responsabilidad ante Allah ocurre a través del envio de
profetas v cuando se envian profetas, la responsabilidad se establece a través
del conocimiento de su misién. Ya que la negligencia y el paso del tiempo han
oscurecido las religiones de los profetas anteriores, no pudieron proveer la
prueba para la gente de esa época. Si obedecieron la religién anterior, recibiran
recompensa; si no, no seran castigados porque debido a que estaba oculta, no
pudo ser una prueba.

Sexto Punto: Ustedes preguntan: “¢Hubo algin profeta entre los
antecesores del Mas Noble Mensajero de Allah (PyB)?”

La Respuesta: No hay un Hadiz certero de que hubiera alguno después
de Ismael (p.). Sélo dos profetas aparecieron, llamados Jalid ibn Sinan y
Hanzala que no fueron sus ancestros. Pero uno de sus antecesores, Ka’b ibn
Lu’ayy, al componer el siguiente poema famoso v explicito, como si citara las

23 g PoFee | s % 6.5 3 3 ICNE R
escritura Ld::.:..:- B}J.:a)l...;-‘ :...;;:_9 Ao :;.:.N u.’:'l:g 5\1.4.9 J.&

parece una frase profética y milagrosa. Basdndose en evidencia e iluminacién,
el Imdm Rabbani dijo: “Numerosos profetas aparecieron en la India, pero
debido a que algunos de ellos no tuvieron seguidores o sus seguidores se
restringieron a sélo algunas personas, no se volvieron conocidos o no fueron
llamados profetas”.

Y entonces, como consecuencia de este principio del Imam, es posible
que hubiera profetas de este tipo entre los antecesores del Profeta (PyB).

Séptimo Punto:Ustedes preguntan: “¢Cuél de las noticias en relacién a
la fe de la madre, del padre y del abuelo Abd al-Muttalib del M&s Noble Profeta
(PyB) es el méas auténtico y veraz?”

La Respuesta: Diciendo que el Coran era suficiente para él, durante diez
anos el Nuevo Said no ha tenido otro libro consigo. Y en asuntos secundarios
como ese, no tengo tiempo para estudiar todos los libros de Hadices y escribir
los méas veraces y mas auténticos. Sdlo diré esto, que los padres del Mas Noble
Profeta (PyB) estaban entre los salvados y la gente del Paraiso v de fe. Por



372 CARTAS

cierto, Allah Todopoderoso no lastimaria el bendito corazén de Su Nombre
Amado ni la ternura filial que tiene su corazoén.

Si se pregunta: “Ya que esto es asi, ¢por qué no fueron capaces de creer
en el Noble Profeta (PyB)? ¢Por qué no vivieron para ver su misién?”

La Respuesta: A través de Su munificencia, para gratificar los
sentimientos del Noble Profeta (PyB), Allah Todopoderoso no puso a los padres
de Su Noble Amado bajo ninguna obligacién. Su misericordia requirié que para
hacerlos felices y complacer a Su Noble Amado, El no los quité del rango de
paternidad ni los puso en el de descendencia espiritual; El aparentemente no
ubicé a sus padres y abuelo entre su comunidad. Sin embargo, El les otorgé el
mérito, las virtudes v la felicidad de su comunidad. Por cierto, si el padre de un
exaltado mariscal de campo, que tiene el rango de capitan, entrara a su
presencia, estaria abrumado por dos emociones opuestas. Entonces, con
compasion, el rey no envia al padre al séquito de su teniente elevado, el
mariscal de campo.

Octavo Punto: Ustedes preguntan: “¢Cuél es el Hadiz auténtico en
relacién a la fe de su tio, Abu Talib?”

La Respuesta: Los shiitas concuerdan con su fe, mientras que la
mayoria de los sunitas no concuerdan con ella. Pero lo que ocurre en mi
corazoén es esto: Abu Talib amé muy seriamente no la misién profética del Mas
Noble Mensajero (PyB), sino a su persona. Ese tan serio amor personal y esa
ternura por cierto no seran en vano. Si, Abu Talib sinceramente amé al Noble
Amado de Allah Todopoderoso vy lo protegié v lo apoyé; fue no por la negacién
y la obstinacién sino por sentimientos como verglienza vy solidaridad tribal que
él no crey6 en él de manera aceptable. Si debido a esto él va al Infierno, Allah
puede crear una especie de Paraiso particular para él como recompensa por sus
buenas acciones. Tal como a veces crea la primavera durante el invierno en
algunos lugares y para algunas personas en prision transforma esa prisién en un
palacio por medio del sueno, asi también Allah puede convertir un Infierno
particular en una especie de Paraiso particular. ..

ORIV AT AP TR EPSAR

P

€\
\
°

O B A ek P X A AN T JA PN R G Rt

-

% % %k



Oarfa Veintinuepe

[La Carta Veintinueve consiste de Nueve Secciones. Esta, la Primera
Seccién, contiene Nueve Puntos.]

/ S w38 e/ °. - % 3 Sb/‘”ﬁ s
CAMAY‘:- C’fd"j WM

iMi Querido Hermano Leal vy Verdadero Amigo en el Servicio del
Coréan!

Esta vez en tu carta quieres una respuesta a una pregunta importante
que ni mi tiempo ni mi estado me permiten responder.

iHermano mio! Alabado sea Allah, este afo la cantidad de quienes
escriben los tratados ha crecido. Las copias llegan a mi para la segunda
correccién y estoy ocupado haciéndolas rapido manana y tarde. Otros trabajos
importantes quedan sin hacer, pero considero que este deber es mucho mas
importante. En los meses de Sha’ban y Ramadan en particular, el corazén toma
su parte mas que el intelecto y el espiritu se vuelve activo. Posponiendo este
asunto tan importante para otro momento, se escribe gradualmente cada vez
que mi corazdn se inspire por la misericordia de Allah Todopoderoso. Por ahora
explicaré tres Puntos.?

Primer Punto: Hay dos aspectos de la idea expresada como: “Los
misterios del Sabio Cordn no son conocidos; los comentadores Coranicos no
han comprendido su realidad”. Y quienes dicen esto pertenecen a dos grupos.

El Primero es de la gente veraz y de los eruditos exigentes. Ellos dicen:
“El Coran es una tesoreria eterna e inagotable. Ademas de someterse y aceptar
sus asuntos establecidos e indiscutibles, cada época también recibe su parte de
sus verdades ocultas, en forma de complemento; no pasa a la parte de otro que
estd oculta”. Si, es decir, mientras el tiempo pasa, mas verdades del Sabio
Corén se develan. No es, iAllah no lo permita!, provocar dudas en relacién a las
verdades Coranicas externas que las generaciones previas han expuesto.
Porque la fe en ellas es necesaria; estan establecidas y definidas, son

2R 3 13 P
fundamentales y bésicas. A través del decreto de O (25 afirma que su

significado es claro. De comienzo a fin, el discurso Divino gira en torno a esos
significados, corroborandolos y evidencidndolos. No aceptar esos significados
autorizados sugiere, ique Allah no lo permita!, negar a Allah Todopoderoso e
insultar el entendimiento del Profeta (PyB). Es decir, esos significados
autorizados se han tomado sucesivamente de la fuente de la Misién Profética.

*Finalmente se completaron los Nueve Puntos.



374 CARTAS

Ibn Jarir al-Tabari escribié en su gran comentario importante que narra todos
los significados del Corén a través de cadenas auténticas de transmisién hasta la
fuente de la Profecia.

El Segundo Grupo son amigos tontos que hacen dafno a pesar de una
buena intencién o bien son los enemigos astutos como Satands que quiere
oponerse a las ordenanzas del Islam y a las verdades de la fe. Quieren encontrar
un camino hacia las Suras fortificadas del Sabio Coran, que, en tus palabras,
son como bastiones de acero. La gente como esa que esparce ideas como esas
para, ique Allah no lo permita!, crear dudas sobre las verdades de la fe y del
Corén.

Segundo Punto: En el Coran, Allah Todopoderoso jura por muchas
cosas. Hay numerosos misterios y puntos significativos contenidos en los

o 8 - o % )
juramentos Coranicos. Por ejemplo, el juramento en:l.@.z.z.:a 9 ‘J‘""“:"N 9

forma la base de la espléndida comparacién de la Palabra Once. Muestra el
universo en forma de un palacio y una ciudad. Y a través del juramento de:

-8 To se
).:.<.>J‘ ol J.Z.N 9 *U""f recuerda lo sagrado del milagroso Coran, indicando

que es tan merecedor de veneracién que se puede jurar por él. Los juramentos
en:

ks O palad ) AZA) 815% 0 21 ailas ndiNB® GGal5] a3
= 3 iSaria »

indican que las estrellas que caen son un signo de que a los genios y demonios
se les ha privado de recibir noticias de lo Oculto para que no puedan provocar
ninguna duda sobre la revelacion.

También, recuerda a través de los juramentos el poder vasto y la
sabidurfa perfecta en las estrellas con su imponencia establecida en sus lugares
con absoluto orden y en los planetas que son girados de manera maravillosa.

- ° 3 e P - 6, e
Con los juramentos: M J.o.” 9% uLj )U.H 9 atrae la atencién de

los angeles asignados a los vientos, para recordar las instancias de sabiduria
significativas en la disposicién del aire y su movimiento en olas. Porque los
elementos, que se cree que estan gobernados por la casualidad, realizan
deberes importantes y propdsitos muy sutiles; y asi sucesivamente. Cada uno de
los juramentos y su posicién contiene diferentes puntos y diferentes propdsitos.
Ya que no es el momento indicado, sefialaré brevemente sélo un punto

S0% ) w )
delicado de los muchos que hay en el juramento: O 90 J.“ 9 u-:-’-“ 9 como
sigue:

Al jurar por el higo y la aceituna, Allah Todopoderoso recuerda la
inmensidad de Su poder y la perfeccién de Su misericordia y Sus bendiciones



CARTA VEINTINUEVE 375

extensivas para aquellos que estin yendo hacia lo méas bajo de lo bajo,
senalando la posibilidad de progresar espiritualmente, a través del
agradecimiento, la reflexién, la fe y las buenas obras, hasta lo mas alto de lo
alto. La razén de especificar al higo v a la aceituna entre las bendiciones es que
esas dos frutas son muy bendecidas y beneficiales y que en su creacién hay
muchas cosas notables y bendiciones. Porque la aceituna es una comodidad
basica en la vida de la sociedad y en la vida comercial, como iluminacién y
como alimento. Asi como con el higo; en su creacién muestra un milagro de
poder al encapsular en su semilla minGscula a todos los miembros de una
higuera y a través del juramento recuerda la bendicién Divina de ser un
alimento y sus beneficios y, contrariamente a otras frutas, su continuidad y
muchas otras ventajas. Instruye al ser humano a aprender lecciones de esto
para creer y realizar buenas obras y no caer en lo més bajo de lo bajo.

Tercer Punto: Las ‘letras desunidas’ al comienzo de algunas Suras son
un cédigo Divino. Allah Todopoderoso indica ciertos signos de lo Oculto a
través de ellos a Su siervo especial. La clave del cédigo la tiene ese siervo y sus
herederos. El Sabio Coran se dirige a todas las épocas v a todos los grupos de
la humanidad. La parte de todas las clases de cada época puede abarcar
numerosos aspectos y significados diferentes. La parte méas pura fue la de los
rectos de las primeras generaciones del Islam y ellos la expusieron. Los eviivas y
quienes buscan en la realidad han encontrado en sus escritos numerosas
alusiones a los asuntos de lo Oculto que pertenecen al viaje espiritual. En el
comentario llamado Los Signos del Milagro, al comienzo de la Sura al-Baqgara,
las tratamos un poco desde el punto de vista de lo milagrosa de la elocuencia
del Coran; se pueden referir a esa obra.

Cuarto Punto: La Palabra Veinticinco ha demostrado que una
verdadera traduccién del Sabio Coran no es posible. También, el estilo elevado
de su milagro espiritual no se puede traducir. Serfa extremadamente dificil
expresar y hacer entender el placer y la realidad que surgen del estilo elevado
de su milagro espiritual. Pero aludiremos a uno o dos aspectos de él para
mostrar el camino como sigue:

39‘33?3;@@5@6 u/”j\ﬂ}?‘}o-m‘ 51;95\'5,3;

PR

;,;;jj,u*fl:i&wgupm,q,@\& cBollh gl



376 CARTAS
- W . Tol 3 u/vfj 7.0 o - o - % % ef‘/ o -t
a);})l.@...ﬂd‘)’.ﬂaj; é))dl.d.’.’.fi..&;}a,gy i\.:l.ejffd\

s 3 T o o8 - oY Sow
sl el ade a5 J 3L

A través de aleyas como estas, con un estilo maravillosamente elevado
y una comprensién milagrosa, el Cordn de Milagrosa Exposicion describe la
realidad de la creatividad para la imaginacién mostrando lo siguiente: “Con
aquél martillo que el constructor del universo, Quien es el Creador del mundo,
apresur6 al sol y a la luna en sus lugares, con el mismo martillo y en el mismo
instante El arregla los 4tomos en sus lugares, por ejemplo en las pupilas de los
ojos de los seres vivos. Y con aquella medida, aquél instrumento inmaterial, El
arreglé los cielos y los descubrid, en el mismo instante y con el mismo arreglo,
El abre los ojos quitando sus velos; El lo hace, lo ordena y lo ubica. Y con aquél
martillo inmaterial de Su poder inmaterial, el Creador Glorioso apresura a las
estrellas hacia los cielos, con ese mismo martillo inmaterial El apresura las
innumerables marcas distintivas del ser humano sobre su semblante y sus
sentidos externos e internos en sus lugares”.

Es decir, para mostrar Sus obras tanto a los ojos como a los oidos
mientras que El estd trabajando, el Creador Glorioso golpea con el martillo
sobre un atomo con las aleyas del Coran y con otra palabra de la misma aleya
golpea con el martillo sobre el sol; con un estilo elevado como si lo golpeara
justo en el centro, El demuestra Su Unidad dentro de Su Unicidad, y Su infinita
Gloria dentro de Su infinita Belleza, y Su infinita grandeza dentro de Su infinito
ocultamiento, y Su infinita amplitud dentro de Su infinita precisién, y su infinita
majestuosidad dentro de Su infinita misericordia, v Su infinita distancia dentro
de Su infinita proximidad. Expresa el Gltimo nivel de combinacién de opuestos,
que se considera imposible, de una manera que es necesaria; demuestra esto y
lo muestra. Asi, es este tipo de exposicién y estilo que hace que los méas
maravillosos eruditos literarios se prosterne ante su elocuencia.

Y, por ejemplo, a través de la aleya:

-3

2ol a5 815 15153 cﬂuup,vr’m‘f 501 Ul 5e

T8 30 - 03807 (%

) 9> J.>u ,a.,.:‘ ‘J‘/
Allah Todopoderoso muestra la magnificencia del dominio de Su soberania con
el siguiente estilo elevado:

Con una sola orden o un toque de clarin, los seres de los cielos y de la
tierra, que son como dos soldados obedientes o dos centrales del ejército
ordenados surgirdn con prontitud y perfecta obediencia de su suefio en los
velos de la fugacidad vy la inexistencia. Diciendo: “iA tu servicio!”, se reuniran
en el campo de la Resurreccién y Juicio.



CARTA VEINTINUEVE 377

Con ese estilo milagroso y elevado describe la resurreccién de los
muertos y la Gran Reunién y sefiala la siguiente prueba convincente contenida
en su afirmacién: obedientes, las semillas ocultas como si estuvieran muertas en
la oscuridad de la tierra y las gotas de agua escondidas y dispersas, inexistentes,
en la atmésfera, surgen a la vida rapidamente y con perfecto orden cada
primavera y emergen al campo de prueba y examen, ejemplos perpetuos de
resurreccién. La resurreccién suprema también ocurre, con la misma facilidad.
Ya que observas esto aqui, no puedes negar el otro. Y asi sucesivamente.
Puedes comparar el nivel de elocuencia en otras aleyas como esta. Entonces,
¢podria ser posible una verdadera traduccién de este tipo de aleyas? iPor cierto
que no! Como mucho, deberia ser un significado abreviado, o una
interpretacion, con cinco o seis oraciones para cada frase.

Quinto Punto: Por ejemplo, 4 1:sJies una frase Corénica. Su significado

mas breve, requerido por las reglas de la gramatica y de la retérica es este:

IV (yn 1850 s T B350 aalon 1 fpm ASSIH Uy 223 Jf

AU A2 2 ol el nd Sole i)

“Cuéantas alabanzas y glorias hay, que cualquiera ha ofrecido a cualquiera
desde los comienzos y seréan ofrecidos por la eternidad es propio y Le
corresponde sélo al Necesariamente Existente, Que es Allah”. Es como sigue:
“Cuéntas alabanzas hay” es la consecuencia del articulo definido “al” en “al-
hamd’. En cuanto a la calificacién de “que cualquiera ha ofrecido”, ya que
“alabanza” (hamd) es un sustantivo verbal vy el participio activo se ha omitido,
expresa generalidad en ese sentido. Y al omitir el participio pasivo nuevamente
expresa universalidad y generalidad, y entonces expresa la calificacién “a
cualquiera”. En cuanto a la calificacion de “desde los comienzos hasta la
eternidad”, expresa este significado por la regla de la transposicién de una
proposicién verbal a una sustantivada que indica continuidad. La preposicién
“lam” en “lillah” [de Allah] expresa el significado de la Unica posesién y
merecimiento. Porque esa “lam” es de posesién y merecimiento. En cuanto a
la calificacién del “Necesariamente Existente, Que es Allah”, yva que la
existencia necesaria es un requisito de la Divinidad y un término que significa la
Esencia Gloriosa; comprendiendo todos los Nombres Divinos y atributos y
siendo el Nombre Mas Grande, el Nombre de “Allah”, necesariamente indica
tanto la existencia necesaria como el titulo de “Necesariamente Existente”.

‘W J o - o
Si el significado evidente méas corto de la frase 4 Jodl con el cual

todos los eruditos del arabe concuerdan es asi, ¢cémo podria traducirse a otro
idioma con la misma elocuencia de milagro v poder?



378 CARTAS

Ademas, entre todos los idiomas del mundo, hay sélo uno que puede
compararse con el arabe por ser ‘el idioma de la gramatica’, y que nunca puede
alcanzar lo abarcativo del arabe. ¢Es posible que las traducciones hechas por
medio de otros idiomas compuestos y con inflexiones por personas cuyo
entendimiento es parcial, cuya comprensién es corta, cuyas ideas son confusas
Y CUYOS corazones son oscuros, reemplazar las palabras sagradas del Coran, que
han emergido de manera milagrosa y ese idioma gramatical abarcativo y
maravilloso dentro de un conocimiento abarcativo que conoce todos sus
aspectos a la vez y los desea? Incluso puedo decir, y ciertamente demostrar, que
cada una de las palabras del Coran es como una tesoreria de verdades, con a
veces una sola letra que ensena una pagina de verdades.

Sexto Punto: Narraré una experiencia luminosa y una visién verdadera
que tuve para iluminar este significado. Es como sigue:

Una vez estaba reflexionando sobre el uso de la primera persona del

386

B oo Tyl 4@
plural en la aleya: yeiand .’JLA 9 Ao .’JLA y mi corazén estaba buscando la

razén de por qué la primera persona del singular se habia transpuesto a la
primera persona del plural de “adoramos” (na’budu). De repente de esa “Nun”
se descubrieron para mi el misterio y las virtudes de realizar las oraciones en
congregacién. Vi que mi participacién en la congregacién de la mezquita
Bayezid, donde estaba realizando la oracién, hizo que cada miembro de la
congregacién fuera una especie de intercesor mio que atestiguaba y afirmaba
cada una de las declaraciones que pronunciaba al recital las oraciones. En
medio de la gran adoracién mdltiple de la congregacién, recibi el coraje que
ofrecer mi adoracién deficiente a la Corte Divina. Entonces otro velo se levanté.
Es decir, todas las mezquitas de Estambul se agregaron. La ciudad se volvié
como la mezquita de Bayezid. De repente senti espiritualmente como si
estuviera recibiendo sus oraciones y afirmacién. Entonces dentro de eso me vi
en la mezquita de la faz de la tierra, en las lineas circulares alrededor de la

rd " rd H w ‘W J o - o
Kaba. Declaré: w.dl.d\ oy N dod| Tengo esta gran cantidad de

intercesores; ellos dicen exactamente las mismas palabras que yo digo en las
oraciones, confirmandome. Ya que este velo se levanté por la imaginacion, la
Noble Kaba se volvié como el mihrab. Tomando ventaja de esta oportunidad,
haciendo esas lineas atestiguar y me encomendé el intérprete de la fe:

€\

-
Z W

y 4 S - B /‘./9//1?01’ vt ST e
;M d}«-’) laasee Ol ugdl 5 bl NI WIY Ol ugd! hacia la Piedra Negra.

.

Mientras decia esto, otra situacién se abrié ante mi: vi que la congregacién de la
cual yo era parte se separé en tres circulos:

El Primer Circulo era la vasta congregacién de creyentes y quienes
afirman la Unidad Divina sobre la faz de la tierra.

El Segundo Circulo: Miré y vi que era parte de una congregaciéon que
consiste de todos los seres, en una oracién grande y en fesbihat sublime, cada



CARTA VEINTINUEVE 379

uno de los grupos se ocupa con las oraciones y glorificaciones particulares. Su
adoracién consiste de las actividades que observamos, llamadas “los deberes de

- ‘ rd
< TP .
las cosas”. Declarando: “ J.S | 4! ~ante esto, incliné mi cabeza maravillado y

me miré a mi mismo.

Dentro de un Tercer Circulo vi un microcosmos sorprendente que
aparentemente era pequeno en cuanto a la calidad, pero en realidad, por
cantidad y deberes era grande.

Esto, desde las particulas de mi ser hasta mis sentidos externos, era una
congregacién en la que cada grupo estaba ocupado con las tareas de adoracién
y agradecimiento. En este circulo, la facultad interna Divina de mi corazén

B o TyGo P80 Ty B
estaba diciendo:  ‘pemiand .’_“.A 9 A .’JLA en nombre de la congregacién. Asi

como en las otras dos congregaciones mi lengua lo habia dicho, habiendo
tenido la intencién de decirlo en sus nombres.

En Breve: La ‘Nun’ de ‘na’budu’ indica estas tres congregaciones.
Mientras reflexionaba sobre esto, la personalidad espiritual del Noble Mensajero
de Allah (PyB), el Intérprete v Heraldo del Sabio Corén, se encarné de repente
en toda su majestuosidad en su pulpito inmaterial de Medina. Como todos,

o A4 D) 3% A7
escuchando espiritualmente su discurso de: s> )‘ }J..J«‘ J-:U‘L@.;‘Lg todos en

3 S0 - e 1
esas tres congregaciones respondieron como yo diciendo: A .’JLA Segln la

regla de: 4e )‘}b é,;.“: . :;::J‘ é,;“: ‘J! la siguiente verdad se impartié en mi
mente:

Tomando a la humanidad como Su destinatario, el Sustentador de
Todos los Mundos habla con todos los seres y Su Mensajero (PyB) transmite ese
discurso elevado a la humanidad, por cierto, a todos los seres con espiritu v
conciencia. Todo el pasado vy el futuro se han vuelto como el presente; el
discurso se da a toda la humanidad, la cual estd en una sola reunién, en forma
de congregacién cuyas lineas difieren. Luego vi que cada aleya Coréanica tiene
un poder elevado, una elocuencia y una belleza que ha recibido de la grandeza
y la amplitud de su estacién, sus discursos numerosos, variados y significativos,
del Orador Eterno, Quien tiene infinita gloria y grandeza, vy del Intérprete
exaltado, quien estéa al nivel del amado de Allah; vi cada aleya dentro de una
luz de milagro brillante, verdaderamente brillante. Entonces, no todo el Coran,
ni una Sura, ni una aleya, sino cada una de sus palabras parecia un milagro. "



380 CARTAS

S _ g0 _ _ // ?y 3 o P
CJ\:..Z.N 9 dL«gN‘ B j: JL" A dod| "dije. Y sali de mi imaginacién, que fue

pura realidad, al igual que habia entrado en la ‘Nun’ de ‘na’budu’, y comprendi
que no sdlo las aleyas y palabras del Coran sino algunas de sus letras, como la
‘Nun’ de ‘na’budu’, eran llaves luminosas de verdades importantes.

Después de que el corazén y la imaginacién habian salido de la ‘Nun’
de ‘na’budu’, la mente siguié y dijo: “Quiero mi parte también. No puedo volar
como ustedes; mis pies son evidencias y pruebas. El camino que conduce al
Creador, al Adorado y en Quien se busca la ayuda, tiene que estar indicado

5 S0 -
tanto en J=> como en u...a...m.: [Sélo a Ti te adoramos, sélo en Ti buscamos

ayuda], para que pueda acompafarlos”. Luego a mi corazén se le ocurrié
decirle lo siguiente a esa mente perpleja:

Considera todos los seres del universo; ya sean vivos o inanimados, en
perfecto orden y obediencia todos tienen su adoracién que es en forma de
deberes. A pesar de que algunos de ellos carecen de sentimientos e inteligencia,
realizan sus deberes de modo muy conciente, ordenado y adorante. Eso
significa que hay un Verdadero Objeto de Adoracién, un Comandante
Absoluto, Quien los induce a adorar y los emplea.

También considera los seres y particularmente los vivos; mientras que
cada uno tiene necesidades extremadamente numerosas y variadas, que deben
ser satisfechas para su existencia y perpetuidad, sus manos no pueden alcanzar
la més pequena de ellas; su poder es insuficiente. Atin asi, todos reciben sus
innumerables necesidades con regularidad, de lugares inesperados, en el
momento apropiado; esto se ve con claridad.

Asi, estas necesidades ilimitadas y esta pobreza ilimitada de los seres y
esa ayuda extraordinaria de lo Oculto y el socorro misericordioso
evidentemente demuestran que tienen un Protector y Proveedor Que tiene
riquezas absolutas, es Absolutamente Generoso y Absolutamente Poderoso; es
de El que todo y todos los seres vivos buscan ayuda y esperan socorro,

'
°

inmaterialmente diciendo: Cﬁ"‘"‘“" z l,g‘/ Entonces luego la mente declaré:

-\

"Amenna ve saddakna"

- s 0 8 K “ L W
Séptimo Punto: Entonces, cuando dije: ).3.5.:.....«“ bl J..a.ﬂ

/ o - e . [ ~
).@...Lo ug.U‘ bl _~2 Vi entre las caravanas de la humanidad que

estaban viajando hacia el pasado, estaba la caravana luminosa y radiante de los
profetas, los veraces, los maértires, los eviivas y los rectos. Estaban disipando la
oscuridad del futuro y viajaban por el camino de la eternidad en un camino
recto, una carretera directa. La frase me mostraba el camino para unirme a la



CARTA VEINTINUEVE 381

caravana, por cierto, me estaba uniendo a ella. De repente exclamé:
“iGlorificado sea Allah! Cualquiera con una pizca de inteligencia debe saber
qué pérdida y desastre es no unirse a esa caravana larga que esparce luz e
ilumina el futuro y viaja perfectamente a salvo. ¢Dénde puede encontrar una luz
alguien que se desvia de ella al crear innovaciones; qué camino puede tomar?
Nuestro guia, el Mas Noble Mensajero de Allah (PyB) decreté:

3 3
s ~.'// w,/,:// PR g )
JU‘ = j\b’\:a Jf 9 FR N dedy Jf Me pregunto, ¢qué ventaja encuentran

algunos desdichados merecedores del epiteto de ‘eruditos religiosos malos’
frente a esta afirmacién certera? ¢Qué fatwa emiten para que sin necesidad y
daninamente se opongan a los asuntos claros de ‘las marcas del Islam’ y
considerar que es posible cambiarlos? Debe ser que un despertar temporario
causado por una manifestacién efimera de significado decepcion6 a aquellos
‘malos eruditos’. Por ejemplo, si a un animal o fruta se les saca su piel, muestra
una delicadeza temporaria, pero en un muy corto tiempo la carne delicada y la
fruta delicada se ponen negras y se pudren bajo la piel que ahora es rara,
marchita, densa y extrana. De exactamente la misma manera, las frases
proféticas y Divinas en ‘las marcas del Islam’ son como una piel viva y
meritoria. Al ser quitada, la luminosidad de los significados queda
temporariamente desnuda y visible en un sentido. Pero como una fruta que se
ha separado de su piel, el espiritu de aquellos benditos significados vuelan
dejando atrés la piel humana en los corazones y en las mentes oscurecidas. La
luz se va mientras su humo queda. Sin embargo...

Octavo Punto: Es necesario explicar un principio de realidad en relacién
a esto. Es ast:

Tal como hay dos tipos de derechos, ‘los derechos personales’ y ‘los
derechos generales’, que se consideran como un tipo de ‘los derechos de Allah’,
asi también en los asuntos de la Sharia, algunos asuntos les conciernen a los
individuos, y otros, con respecto a la generalidad, le conciernen al piblico; éstos
dltimos se llaman ‘las marcas del Islam’. Ya que estas marcas les conciernen a
todos, todos participan en ellas. Interferir en ellas sin el consentimiento del
publico es una violacién de los derechos del publico. La més menor de esas
marcas (un asunto del estatus de la Sunna) es el equivalente del asunto més
grande en relacion a la importancia. Directamente le concierne a todo el Mundo
del Islam. Quienes estan intentando romper la cadena luminosa a la que todas
las grandes figuras del Islam desde la Era del Profeta hasta ahora han estado
unidas y, destruirla y corromperla, y quienes los ayudan, deberian concentrarse
en qué error horrendo estdn haciendo. Si tienen un minimo grano de
inteligencia, deberian temblar.

Noveno Punto: Hay algunos asuntos de la Sharia en relacién a la
adoracién que no estan ligados a la razén y se hacen porque son obligatorios.
La razén de ellos es la orden.

Hay otros que tienen ‘siginificado razonable’. Es decir, tienen algo de
sabidurfa o algin beneficio razén por la cual se han incorporado en la Sharia.




382 CARTAS

Pero no es la verdadera razén o causa; la verdadera causa es la orden Divina y
la prohibicién.

Las instancias de sabiduria o beneficios no pueden cambiar aquellos
asuntos de ‘las marcas del Islam’ que pertenecen a la adoracién; su aspecto de
pertenecer a la adoracién predomina y no se puede interferir en ellos. No se
pueden cambiar ni siquiera por cien mil beneficios. Similarmente, no se puede
decir que “los beneficios de la Sharia estan restringidos a aquellos que se
conocen”. Suponer algo asi estd mal. Aquellos beneficios més bien pueden ser
sblo algunas de las muchas sabidurias. Por ejemplo, alguien puede decir: “La
sabiduria del llamado a la oracién es para convocar a los musulmanes a rezar;
en cuyo caso disparar un rifle serfa suficiente”. Sin embargo, la persona tonta
no sabe que es sélo una de las miles de sabidurias del llamado a la oracién.
Incluso si el sonido del disparo del rifle proveyera ese beneficio, écémo, en
nombre de la humanidad o en nombre de la gente del pueblo, puede
reemplazar al llamado a la oracién, el medio de proclamar la adoracién ante la
soberania Divina y la proclama de la Unidad Divina, que es el resultado més
grande de la creacién del universo y el resultado de la creacién de la
humanidad?

En Breve: El Infierno no es innecesario; hay muchas cosas que
exclaman “iQue viva el Infierno!” con toda su fuerza. El Paraiso no es barato,
tampoco; exige un alto precio.

-

0 553 Ak 51 Dol a5l Lol B Ll (6 225N

ko



La Seguna’a Seccion, que es el &zguna’a Uratado
505/’ € El 4%5 k g?ﬂﬂlﬂh/ﬂ

[Habiendo ya una breve discusién de ‘las marcas del Islam’ al
final de la Primera Seccién, la marca mas brillante y espléndida,
el Noble Mes de Ramadén, se trata en esta Segunda Seccién.
Esta Seccién consiste de Nueve Puntos que explican nueve de
las numerosas instancias de sabiduria del mes de Ramadan.]

/\ S5
VU'{/‘M /vss
}st‘unul:.:}wwé.ikd\;ﬂ‘MJJJ‘LS.U‘OLG-;/l”/

o621

PRIMER PUNTO

El ayuno del mes de Ramadén es uno de los cinco pilares del Islam, una
de las méas importantes senales v una de las practicas mas significativas del
Islam.

Existen muchos propésitos y ejemplos de sabiduria en el ayuno de
Ramadéan que abarca tanto al Dominio de Allah Todopoderoso como también
a la vida social del ser humano, su vida personal, la preparacién de su alma y
su gratitud por las bendiciones Divinas. Uno de los casos de sabiduria con
respecto al ayuno desde el punto de vista del Dominio de Allah Todopoderoso
es el siguiente:

Allah Todopoderoso creé la faz de la tierra con la forma de una mesa
llena de bondades, y puso cada una de estas bendiciones en una forma de:

-6 3 o~
Y > u.n De esta forma se afirma la perfeccién de Su Dominio, su

misericordia y compasién. Los seres humanos no son capaces de discernir
claramente la realidad de esta situacién mientras que en el dmbito de las
causas, debajo del velo de la negligencia muchas veces lo olvidan.

Sin embargo, durante el mes de Ramadan, los creyentes se transforman
en un ejército bien organizado. Mientras se acerca el atardecer, muestran una
actitud de adoracién como si hubiesen sido invitados al banquete del Monarca
que siempre existi6. Estan a la espera de la orden: “iEmpiecen y sirvanse!”.
Ellos responden a esa misericordia compasiva, ilustre y universal con una
adoracién completa, exaltada y ordenada. ¢Acaso piensas que aquellos que no



384 CARTAS

participan de tal elevada adoracién y de esas nobles bondades, merecen
llamarse seres humanos?

SEGUNDO PUNTO

Una de los tantos ejemplos de la sabiduria que existe en el ayuno del
bendito mes de Ramadan con respecto al agradecimiento por las bondades de
Allah Todopoderoso es el siguiente:

Asi como se afirma en la Primera Palabra, se requiere un precio para los
alimentos que traen en una bandeja de la cocina real. Pero, para darle una
propina a quien trae la bandeja y suponer que esas bondades son inapreciables
porque no tienen valor y no reconocer al dador de ellas, serfa una tonteria
gravisima. Allah Todopoderoso ha esparcido innumerable clases de bondades
para la humanidad sobre la faz de la tierra, por lo que como precio de estas
recompensas El desea agradecimiento.

Las causas y poseedores aparentes de estas bondades son como
quienes traen las bandejas. Les pagamos un precio estimativo y parecemos
estar en deuda con ellos y aln siendo que no lo merecen, les estamos
agradecidos. Mientras que el Verdadero Dador de bondades merece
infinitamente mas el agradecimiento que aquellas causas que sélo son los
medios hacia la bendicién. Entonces, agradecerle es reconocer que todas las
bendiciones provienen de Allah; es apreciar el valor que tienen y percibir la
necesidad de ellas.

Ayunar durante Ramadén, es la llave hacia un agradecimiento
verdadero, sincero, importante y universal. Al menos una vez al ano, aquellos
quienes durante el mismo no tienen que pasar circunstancias dificiles no se dan
cuenta del valor de muchas bondades porque no han experimentado el hambre
verdadero. Aquellos cuyos estémagos estan satisfechos especialmente si son
ricos, no entienden el nivel de bondad que existe en un pedazo de pan duro.
Pero cuando es tiempo de romper el ayuno, el sentido del gusto da testimonio
de que un pedazo de pan duro es un regalo Divino muy valioso a los ojos de un
creyente. Durante Ramadén, todos desde el monarca rico hasta el indigente,
manifiestan una gratitud espiritual a través de la comprensién del valor de estas
bondades.

Ademas, ya que esta prohibido comer durante el dia, ellos diran “Esas
bendiciones no me pertenecen. No puede comerlas libremente porque son
propiedad y regalo de otro. Debo esperar a su permiso”. Reconoceran la
bendicién y entonces estaran agradecidos. Por lo tanto, ayunar de esta manera
es en muchos sentidos como una llave hacia la gratitud la cual es un deber
fundamental del ser humano.

TERCER PUNTO

Una de los casos de sabiduria en el ayuno desde punto de vista de la vida
social del ser humano es el siguiente:

Los seres humanos han sido creados de manera diferente con respecto a
la forma de ganarse su sustento. Como consecuencia de esta diferencia, Allah
Todopoderoso invita al rico a ayudar al pobre, a través de la experiencia del
ayuno, el rico puede entender verdaderamente el dolor y el hambre que siente
el pobre. Si no hubiese ayuno, muchos ricos indulgentes consigo mismos no




CARTA VEINTINUEVE 385

podrian sentir cuan grave es el hambre y la pobreza y cuan necesario es sentir
compasion por aquellos que sufren.

La compasién por otro, es un elemento fundamental del verdadero
agradecimiento. Ante cualquier persona que sea, siempre habra alguien en
peores condiciones. Debe ser compasivo con esa persona. Si no se obliga a si
mismo a sufrir hambre, no podria darles a los deméas —por medio de la
compasion- la ayuda y la asistencia que esta obligado a brindar. Y atn si puede
hacerlo, no seria suficiente, porque no ha experimentado verdaderamente lo
que es sentir hambre.

CUARTO PUNTO

Otro ejemplo de sabiduria en el ayuno de Ramadan con respecto a
entrenar el alma es el siguiente:

El alma maligna quiere ser libre e independiente y se considera de esta
forma. De acuerdo a lo que dicta su naturaleza, desea un dominio imaginario y
actia como le place. No quiere admitir que esta siendo alimentada y entrenada
con innumerables bendiciones. En especial, si posee riqueza y poder en este
mundo y alimentado por la negligencia, devora las bondades de Allah como un
animal que usurpa y roba.

De este modo, en el Mes de Ramadan, todas las almas, desde el méas
rico hasta el mas pobre, pueden comprender que no se poseen a si mismos,
sino que tienen dueno; que no libres sino esclavos. Se entiende que si no recibe
ningin mandato no puede cumplir la cosa més simple y sencilla, no puede
extender su mano hacia el agua. Por lo tanto, su dominio imaginario esta
destrozado, comenzar a adorar y agradecer, es su verdadero deber.

QUINTO PUNTO

Otro ejemplo de sabiduria durante el ayuno de Ramadén desde el
punto de vista de la mejora de la conducta del alma y la renuncia de habitos
rebeldes, es el siguiente:

La negligencia hace que el alma maligna del ser humano se olvide a si
misma. No puede ver la impotencia absoluta, la necesidad vy la deficiencia que
existen dentro de si misma, ni tampoco desea verla. Y no piensa en cuan débil
es, ni que estd sujeta a la transitoriedad y a las desgracias, ni al hecho que
meramente consiste en carne y huesos los cuales rédpidamente decaeran y se
dispersaran.

Simplemente, arrasa al mundo como si poseyera un cuerpo de acero y
se imagina a si mismo como inmortal y eterno. Se proyecta en el mundo con
una intensa codicia, voracidad, un apego desmedido y amor a lo terrenal. Esta
cautiva de cualquier cosa que le de placer o la beneficie. Ademas, se olvida de
su Creador que le brinda el sustento con perfecta compasién y no piensa en los
resultados de su vida ni en el méas allda. De hecho, se deleita en la disipacion y
en la mala conducta.

Sin embargo, ayunar durante el mes de Ramadén hace despertar atin a
los més negligentes y obstinados, los cuales ver su debilidad, su impotencia y su
carencia. Por medio del hambre, piensan en sus estémagos; entienden la
necesidad que existe dentro de ellos. Se dan cuenta cuan fragiles son sus




386 CARTAS

cuerpos débiles y perciben la necesidad que tienen de recibir compasién y
bondad. Entonces abandonan el despotismo que se asemeja al alma del faraén
y, a través de reconocer su absoluta impotencia y carencia, tienen el deseo de
buscar refugio en la Divina Corte. Se preparan a si mismos para golpear la
puerta de la misericordia con las manos del agradecimiento. En tanto que la
negligencia no ha podido destruir sus corazones.

SEXTO PUNTO

Uno de los muchos casos de sabiduria que pueden encontrarse en el
ayuno de Ramadéan desde el punto de vista de la revelacién del Sabio Coran y
con respecto al hecho de que este mes fue el méas importante en su revelacion,
es el siguiente:

Al reflexionar que el Sagrado Coran fue revelado durante el mes de
Ramadéan, ayunar es evitar las trivialidades y los deseos mas bajos del alma,
alcanzar un estado angelical por medio de la abstinencia de alimentos y bebidas
y poder recibir la direccién celestial de la mejor manera, alcanzando un estado
de santidad. También es leer y escuchar el Coran tal como fue revelado, para
conocer la revelacién Divina como si hubiese sido revelada en ese mismo
momento, recibirlo como si fuera de la boca del Noble Mensajero de Allah
(PyB)!, del angel Gabriel o de Allah Eterno, es alcanzar el mismo estado de
santidad. Actuar de esta manera es ser un intérprete y hacer que los demés lo
escuchen y, es demostrar en algin punto, la sabiduria que existe en la
revelacién del Coran.

En verdad, es como si el mundo del Islam se convirtiese en una
mezquita durante el mes de Ramadéan. En cada esquina de esta mezquina,
millones de aquellos que saben el Cordn completo de memoria hacen que los
habitantes de la tierra escuchen el mensaje celestial. Cada mes de Ramadan se

S _ g0 e e" .u/v /. . o
muestra que la aleya: CJ\:..Z.“ ad JJ;‘ LS"‘-H OL{G.O) :.e:ra de una manera

elevada y luminosa. Prueba que Ramadéan es el mes del Coran. Algunos de los
miembros de esta numerosa congregacién escuchan a los recitadores con
respeto, mientras que otros prefieren leer el Coran por si mismos.

Seguir los apetitos de una vil alma maligna en una sagrada mezquita
como tal y dejar la condicién luminosa a través de la comida y la bebida, es
verdaderamente repugnante, convirtiendo a esa persona en un objeto de
aversién y disgusto para toda la congregacién. De la misma manera, aquellos
que se oponen a quienes ayunan durante Ramadéan son el objeto de aversién y
repugnancia de todo el mundo Islamico.

SEPTIMO PUNTO

Uno de los muchos ejemplos de sabiduria en el ayuno de Ramadan con
respecto a los beneficios v ganancias de los seres humanos quienes vienen a
este mundo para cultivar y negociar para el mas alla, es el siguiente:

La recompensa para los actos realizados durante el mes de Ramadan es
de mil veces. De acuerdo al dicho, cada letra del Sabio Coran tiene diez
méritos; cada uno se cuenta como diez méritos y dara diez frutos en el Paraiso.
Mientras que durante Ramadén, cada letra no da diez frutos sino mil, y las



CARTA VEINTINUEVE 387

aleyas como Ayat al-Kursidan miles por cada letra, y durante los viernes de
Ramadén es atin mayor. Y en la Noche del Decreto, cada letra se cuenta como
treinta mil méritos.

En realidad, en el Sabio Coran, cada una de sus palabras da treinta mil
frutos eternos, es como un esplendoroso Arbol de tuba que gana por los
creyentes en Ramadéan millones de frutos eternos. Entonces ven y mira este
comercio que es sagrado y tiene ganancias eternas, considéralo y ten en cuenta
la infinita pérdida que sufren quienes no aprecian el valor de esas letras.

Para expresarlo simplemente, el mes de Ramadéan es una muestra y un
mercado muy rentable para los negocios del més Alla. Es un terreno fértil para
las cosechas del mas alld, v es como las lluvias de primavera para el crecimiento
y el florecimiento de las buenas acciones. Es como un brillante festival santo
para que los seres humanos muestren adoracién en la faz de la soberania de la
Dominacién Divina.

Por esto, se ha ordenado el ayuno para la humanidad con el fin de no
satisfacer imprudentemente las necesidades carnales del alma maligna como la
bebida vy la comida, ni disfrutar de los apetitos lujuriosos ni de las trivialidades.
Porque si temporalmente se eleva sobre la condicién de lo mundano y deja los
llamados de este mundo, el hombre se acerca al estado angelical e ingresa en
los asuntos del mas alla. Y por el ayuno, se acerca al estado del maés allg, y en el
cual un espiritu aparece con forma corporal. Es como si un hombre se
convirtiera en una especie de espejo que refleja al Sefior Absoluto. En realidad,
el mes de Ramadan comprende y otorga una vida eterna permanente en este
mundo efimero y en esta breve vida pasajera.

Ciertamente, un solo Ramadan puede producir frutos equivalentes a
ochenta anos de vida. El hecho es que de acuerdo al Coréan, la Noche del
Decreto es més favorable que miles de meses, es una prueba decisiva de esto.

Por ejemplo, un monarca puede declarar ciertos dias festivos durante su
reinado, 0 quizas una vez al afio. Ya sea el dia de asuncién al trono o algin
otro dia que refleje una manifestacién significativa de su soberania. En aquellos
dias, favoreceria a sus stbditos, no dentro del marco general de la ley sino con
bondades y favores especiales, con su presencia sin velo y con sus actividades
maravillosas. Y favorece con especial cuidado y atencién a aquellos de su
nacién que son leales y dignos.

De la misma manera, el Monarca Glorioso de dieciocho mil mundos,
que es el Soberano que siempre existié y existird, revelé durante Ramadan el
ilustre decreto del Sabio Coran, que mira a los dieciocho mil mundos. Entonces,
es un requisito para la sabiduria, que Ramadéan deberia ser como un festival
especial y Divino, una muestra de dominio y una reunién espiritual. Ramadéan
es ese festival, Allah ha encomendado ayunar al ser humano con fin de sacarlos
de actos viles y mundanos.

El ayuno mas excelente es hacer ayunar junto al estémago a los
sentidos y a los o6rganos humanos, como los ojos, oidos, corazén y
pensamientos. Este ayuno es, para retirar todas las cosas ilegitimas vy
trivialidades y para exhortar a cada uno a realizar su adoracién.




388 CARTAS

Por ejemplo, prohibir que la lengua diga mentiras, murmuraciones y
palabras obscenas y hacerla ayunar. Ocuparla con actividades tales como
recitar el Coran, rezar, glorificar los Nombres de Allah y pedir las bendiciones de
El sobre el Profeta Muhammad (PyB) y buscar el perdén de los pecados. Por
ejemplo, prevenir que los ojos miren a los miembros del sexo opuesto fuera de
los grados de parentesco establecido, y los oidos de escuchar cosas daninas, y
usar los ojos para tomar lecciones y los oidos para escuchar la verdad y al
Coréan, es hacer que otros érganos ayunen también. Es decir, ya que el
estébmago es la fabrica méas grande, a través del ayuno tiene un descanso de su
duro trabajo, debido a esto, los otros talleres lo seguirén con facilidad.

OCTAVO PUNTO

Uno de los muchos casos de sabiduria durante Ramadan desde el
punto de vista de la vida personal del ser humano es el siguiente:

Es un tipo de dieta fisica y espiritual como un remedio més importante.
Cuando el alma maligna come y bebe por placer, es perjudicial para el fisico
desde el punto de vista médico, y cuando se arroja sobre todo lo que encuentra
sin considerar si es licito o ilicito, simplemente envenena su vida espiritual.
Ademés es dificl para un alma obedecer al corazén y al espiritu. Toma
deliberadamente las riendas en sus propias manos, v el hombre no puede
manejarlo, sino que maneja al hombre. Pero por medio del ayuno en
Ramadéan, se acostumbra a una clase de dieta. Trata de disciplinarse a si mismo
y aprende a escuchar a los mandatos.

Ademaés, no estard atrayendo enfermedades a ese triste y débil
estbmago, por llenarlo con comida antes que el envio previo haya sido
digerido. Y por abandonar las acciones licitas como fue ordenado, adquirira la
habilidad de escuchar a los mandatos de la Sharia v la razén y asi evitara los
actos prohibidos. Tratard4 de no destruir su vida espiritual.

También, la gran mayoria de la humanidad frecuentemente sufre
hambre. El ser humano, por lo tanto necesita hambre y disciplina, para entrenar
la paciencia y la fortaleza. Ayunar durante el mes de Ramadéan es la resistencia
paciente de un periodo de hambre que continla por quince horas o por
veinticuatro horas si no se realiza la comida antes del amanecer, es una
disciplina v un entrenamiento. Es decir, ayunar es también una cura para la
impaciencia v la falta de fortaleza que son las dos aflicciones del ser humano.

Ademas, la fabrica del estémago tiene muchos trabajadores. Y muchos
de los 6rganos humanos estan conectados a él. Si el alma maligna no tiene
descanso de la actividad durante el dia por un mes, hace que los trabajadores
de la fabrica y aquellos 6rganos olviden sus deberes particulares. Los ocupa y
hace que ellos permanezcan bajo su tirania. También confunde al resto de los
6rganos en el cuerpo humano con el estruendo y presién de la maquinaria de la
fabrica. Continuamente atrae su atencién, haciendo que temporalmente olviden
sus deberes. Es por esto que por siglos aquellos que estaban cerca de Allah se
habian acostumbrado a comer y beber pequenas cantidades con disciplina para
perfeccionarse.

Sin embargo, a través del ayuno de Ramadan, los trabajadores de la
fabrica entienden que no fueron creados sélo para la fabrica. Mientras el resto




CARTA VEINTINUEVE 389

de los érganos, en lugar de deleitarse en los humildes entretenimientos de la
fabrica, sienten placer en los entretenimientos angelicales y espirituales fijando
sus miradas en ellos. Es por esta razén que en Ramadéan los creyentes
experimentan iluminacién, fecundidad y alegrias espirituales las cuales difieren
de acuerdo a sus niveles. Sus sutiles facultades, tales como el corazoén, el espiritu
y el intelecto, hacen grandes progresos y avances en ese bendito mes por medio
del ayuno. Sonrien con inocente alegria a pesar del llanto del estémago.

NOVENO PUNTO

Uno de los ejemplos de sabidurfa en el ayuno durante el mes de
Ramadéan en relacién con el rompimiento del dominio imaginario del alma
maligna y hacer conocido su adoracién a través de senalar su impotencia, en el
siguiente:

El alma maligna no quiere reconocer a su Sustentador; quiere su propio
senorio, como lo hizo el faraén. Aunque sufra muchos tormentos, contina con
esa conducta. Sin embargo, se destruye con el hambre. El ayuno de Ramadan,
golpea directamente al alma que actda como el faraén y la destruye. Le muestra
su impotencia, debilidad y sus necesidades haciéndole entender que es un
esclavo.

En algunas narraciones de los dichos del Profeta (PyB), encontramos el
siguiente:

“Allah Todopoderoso le dijo al alma maligna: <Quien soy yo v quién
eres tu?

El alma respondio: ‘soy yo mismo v Tt eres tii’.

Entonces Allah lo castigé v lo envié al infierno, v entonces le prequnto
nuevamente. Ofra vez respondié ‘soy yo mismo v Tt eres tii’.

A pesar del castigo, no renuncio a su egoismo. Finalmente lo castigé
con hambre. Es decir, lo dejo para que padeciera hambre. Entonces
pregunto: ¢Quién soy yo v quién eres ti?’.

-
W /e‘

/° 7S - /// 6
Y el alma contest6 : 3.?-[.1.“ .’JJ..J« L:b;.;.?-)‘ )R

)

4// " Py //{ B ‘. _ s v PEPLId

ARPF A FHIARE IR PRV WA A i
o - -

:5.1.:4

-



390 CARTAS

005 b0 o PGS & yhass 2 8501 05 2105 S5

el el 25

DISCULPA: Esta Segunda Seccién se escribié muy réapidamente cuando yo y el
escriba del borrador estAbamos enfermos; en consecuencia, se ve obligada.

sk osk ok



La lercera Seccion, que es el Lercer “ratado

[Escribi esta Seccién para presentarles una intencién importante
a mis hermanos del Méas Alld para su consideracién. Esta
intencién se relaciona a escribir un Coran de modo que muestre
un tipo de los doscientos tipos de milagros del Coran de
Milagrosa Exposicién — un tipo que pertenece a sus disenos —
con las paginas especificadas segtn el estilo del Hafiz Osman y
tomando la aleya Madayana como la medida y tomando la
Sura al-ljlds como es estandar para las oraciones. Esta Tercera
Seccién, que también escribi para consultarlos en relacién a este
asunto y aprender sus ideas y también como un recordatorio
para mi mismo, consiste de Nueve Asuntos.]

Primer Asunto: Se establecié con pruebas en la Palabra Veinticinco,
llamada El Milagroso Coréan, que las variedades de milagros del Coran de
Poderosa Estatura llegan a ser cuarenta. Algunos de estos se demostraron en
detalle y algunos brevemente para convencer incluso a los obtusos. También,
los diferentes milagros que el Coran le muestra a cada una de las cuarenta
clases de humanidad se explicaron en los Dieciocho Signos de la Carta
Diecinueve y se demostraron las diferentes partes de los milagros de diez de
esos grupos. Las treinta clases restantes son los eviivas vy los eruditos; su fe
verificada con los grados de ‘conocimiento de certeza’, ‘visién de certeza’ v
‘absoluta certeza’ de que el Coran es la verdadera Palabra de Allah les
demuestra un aspecto diferente de milagro a los seguidores de todos los
diversos caminos de cercania de Allah y a los eruditos de todas las diversas
ciencias. Es decir, ellos ven un aspecto diferente de su milagro de una manera
diferente. Si, como no es lo mismo un eviiva que busca el conocimiento de
Allah comprende el milagro y un evliya que ama a Allah atestigua la belleza del
milagro, asi también las manifestaciones de la belleza de su milagro varia segin
los diferentes caminos. Y el aspecto de milagro que ve un erudito profundo de
los principios de la religién y lo que un intérprete autoritario ve de los asuntos
secundarios de la Sharia no es lo mismo; y asi sucesivamente. No soy capaz de
mostrar en detalle todos los diversos aspectos de su milagro. Mi comprensién es
estrecha, no puede abarcarlos; mi punto de vista se queda corto, no puede ver.
Por esta razén, sélo diez clases se explicaron y sobre el resto se aludird
brevemente. Ahora, de aquellos, dos de los cuales sélo se describieron
inadecuadamente en los Milagros de Muhammad, mientras que se necesitaba
esclarecer mucho, estan los siguientes:

La Primera Clase es la masa de gente sin educacién, a quienes
llamamos ‘la clase oyente’; ellos sblo escuchan el Coran, entendiendo su
milagro por medio de sus oidos. Dicen: “El Coran que escucho no se parece a
ningln otro libro, entonces debe ser inferior a todos ellos o superior a todos
ellos. Que es inferior, nadie lo puede decir, ni lo ha dicho, ni siquiera Satanas
puede decirlo. Entonces debe ser superior a todos ellos”. Se escribio
brevemente asi en el Signo Dieciocho. Entonces, para aclararlo, el Primer Tema



392 CARTAS

de la Carta Veintiséis, llamado Una Disputa con Satanas, ilustra y demuestra el
entendimiento del milagro de esa clase.

La Segunda Clase es ‘la clase que ve’. Es decir, frente a la gente comun
sin educacién, o de los materialistas cuyas mentes no ven mas alla de sus ojos,
un signo del milagro del Coran que se puede ver son los ojos; esto se afirma en
el Signo Dieciocho. Se necesita mucha aclaracién para iluminar y demostrar
esta afirmaciéon. No se aclar6 en ese momento debido a una importante
sabidurfa Divina que ahora comprendemos. Sélo se senalaron algunas
particularidades pequenas. La sabiduria en ello ahora se entendié y ahora
tenemos la certeza de que su postergacién era preferible. Para facilitar el
entendimiento de esta clase, teniamos un Coran escrito que muestra el aspecto,
uno de los cuarenta aspectos de su milagro, que se puede ver con los ojos.

[Los asuntos restantes de esta Tercera Seccién junto con la

Cuarta Seccién son sobre las fevafuks. Se han incluido en el

Indice y en consecuencia no se repiten aqui. Aqui se incluye un

Recordatorio relacionado a la Cuarta Seccién y su Tercer

Punto.]

RECORDATORIO: Ciento sesenta aleyas se escribieron en la explicacién
del punto importante sobre la palabra ‘Mensajero’. Ademés de que estas aleyas
tienen virtudes grandes, ya que se demuestran y completan unas a otras con
respecto al significado y sus significados son muy profundos, se volvieron una
stuplica Corénica para quienes quieran memorizar o recitar diferentes aleyas. El
grado de elocuencia y belleza de las sesenta y nueve aleyas en la explicacién del
punto sublime en relacién a la palabra ‘Cordn’ es también muy maravilloso y
elevado. Se puede recomendar esto como una segunda suplica Coranica para
nuestros hermanos. En relacién a la palabra ‘Coran’, estaba presente en las siete
lineas de la palabra, que incluia a todas ellas excepto dos, y ya que tenian el
significado de gira‘at, que quedaran fuera de la estructura, fortalecié el punto. En
cuanto a la palabra ‘Mensajero’, ya que las Suras més conectadas con la palabra
son la Sura Muhammad y la Sura al-Fath v ya que la limitamos a las lineas de la
palabra que aparece en aquellas dos Suras, las instancias de la palabra fuera de
aquellas no se han incluido. Si el tiempo lo permite, los misterios en ellas se
escribiran, si Allah lo permite.

El Tercer Punto consiste de Cuatro Puntos.

Primer Punto: La palabra ‘Allah’ se menciona dos mil ochocientas seis
veces, incluyendo los ‘Bismillah’ (En el Nombre de Allah); la palabra
Misericordioso (Rahman), ciento cincuenta y nueve; Compasivo (Rahim),
doscientas veinte; Perdonador (Ghafur), sesenta y una; Sustentador (Rabb),
ochocientas cuarenta y seis; Sabio (Hakim), ochenta y seis; Conocedor (‘Alim),
ciento veintiséis; Poderoso (Qadlr), treinta y una; El (Hu), en ‘No hay dios sino
El’, veintiséis veces en todo el Coran?®. En la cantidad de palabras ‘Allah’ hay
muchos misterios y puntos sutiles. Por ejemplo, Misericordioso, Compasivo,
Perdonador y Sabio, que son los mas mencionados después de Allah y
Sustentador, junto con la palabra Allah, son la mitad de las aleyas del Coran. Y
Allah junto con Sustentador, que se menciona en lugar de la palabra Allah, es

25 ” . . . PR . , s

Que el nimero total de aleyas del Coran sean seis mil seiscientos sesenta y seis, y que en la pagina ochenta y
nueve aqui la cantidad de los Nombres Divinos mencionados anteriormenteestén conectados con el nimero
seis, indica un misterio importante, pero se ha dejado de lado por ahora.



CARTA VEINTINUEVE 393

nuevamente la mitad de las aleyas del Coran. La palabra Sustentador se
menciona ochocientas cuarenta y seis veces, pero si se las estudia con cuidado,
se vera que cerca de quinientas de ellas se mencionan en lugar de la palabra
‘Allah’, mientras que cerca de doscientas no lo hacen.

También ‘Allah’ junto con ‘Misericordioso’, ‘Compasivo’, ‘Conocedor’ y
‘El’ de la frase ‘No hay mas dios que EI' es nuevamente la mitad de las aleyas;
la diferencia es sélo cuatro. Y junto con ‘Todopoderoso’ en lugar de ‘El’, es
nuevamente la mitad de las aleyas; la diferencia es nueve. Hay numerosos
puntos sutiles en el total de palabras ‘Allah’, pero por ahora consideramos que
este punto es suficiente.

Segundo Punto: Este es con respecto a las Suras y también contiene
muchos puntos sutiles. Contiene fevafuks de un modo que sefala a un orden,
una intencién y una voluntad.

En la Sura al-Baqara, la cantidad de palabras ‘Allah’ y la cantidad de
aleyas es el mismo. Hay una diferencia de cuatro, pero hay cuatro ‘El’ en lugar
de la palabra ‘Allah’. Por ejemplo, ‘EI' en ‘No hay dios sino EI’ se corresponde
exactamente con ‘Allah’. En la Sura Al-i'Imran, nuevamente la palabra ‘Allah’ y
la cantidad de aleyas estan en tevafuk y son iguales. Solamente la palabra
‘Allah’ es de doscientas nueve y las aleyas, doscientas, haciendo una diferencia
de nueve. En los puntos delicados de elocuencia y los méritos literarios como
estos, las pequenas diferencias no los estropean; una fefavuk aproximada es
suficiente. En las Suras al-Nisa, al-Ma’ida y al-An’am, el nimero total de aleyas
estan en fevafuk con el nimero total de instancias de la palabra ‘Allah’: la
cantidad de aleyas es cuatrocientas sesenta y cuatro, y la cantidad de instancias
de la palabra ‘Allah’ es de cuatrocientas sesenta y una; con la palabra ‘Allah’ en
los ‘Bismillah’ (En el Nombre de Allah), estdn en fevafuk exactamente.

Y por ejemplo, la cantidad de instancias de la palabra ‘Allah’ en las
primeras cinco Suras es dos veces la cantidad de la palabra en las Suras al-
A’raf, al-Anfal, al-Tauba, Yunus y Hud. Es decir, las segundas cinco son la
mitad de las primeras cinco. La cantidad de instancias de la palabra ‘Allah’ en
las siguientes Suras Yusuf, al-Ra’d, Ibrahim, al-Hiyr y al-Nahl es la mitad de esa
mitad y en las siguientes Suras al-Isra, al-Kahf, Mariam, Ta. Ha., al-Anbiya y al-
Hayy es nuevamente la mitad de la segunda mitad.?® Y asi continta
disminuyendo aproximadamente en la misma proporcién en los siguientes
grupos de cinco Suras. Solamente hay algunas diferencias y deficiencias. Esas
diferencias no causan dano alguno en esas estaciones de discurso. Por ejemplo,
algunas son ciento veintiuna, algunas son ciento veinticinco, algunas son ciento
cincuenta y cuatro, y algunas son ciento cincuenta y nueve. Entonces, las cinco
Suras que comienzan con la Sura al-Zujruf disminuyen dieciséis veces, y las
cinco Suras que empiezan con la Sura al-Neym disminuyen treinta y dos veces,
pero esto es aproximado. Las diferencias que surgen de estas deficiencias

26 Un misterio se devel6 a través de esta division de a cinco. Sin que ninguno de nosotros fuera conciente de
ello, se escribieron seis Suras aqui. No tenemos dudas de que fuera de nuestras voluntades y desde lo Oculto, la
sexta se agreg6 aqui para que el misterio importante en relacion a estas mitades no se perdiera.



394 CARTAS

pequenas no danan a las estaciones de discurso como estos. Los tres grupos
subsiguientes de cinco Suras cortas contienen sélo tres instancias cada una de la
palabra ‘Allah’. Y esto muestra que la casualidad no ha interferido en absoluto
en la cantidad de esta palabra; las cantidades de ella se ha especificado segin la
sabidurfa y el orden.

Tercer Punto, relacionado con la palabra ‘Allah’: Tiene que ver con su
relacién con las paginas y es como sigue:

La cantidad de instancias de la palabra ‘Allah’ en una pagina mira hacia
el reverso de esa péagina, y esa pagina a veces mira hacia la pagina de enfrente
y a veces mira hacia la pagina de la izquierda y hacia el reverso de la pagina de
enfrente. Estudié esta fevafuk en mi propia copia del Corédn y vi lo que era
generalmente una relacién numérica muy delicada. Las marqué en mi copia.
Muy frecuentemente son iguales y a veces son una mitad o un tercio. Tienen
una situacién que indica una sabiduria, un propésito v un orden.

Cuarto Punto: Este es sobre las fevafuks en una sola pagina. Mis
hermanos y yo comparamos tres o cuatro copias diferentes y formamos la
opinién de que las fevafuks fueron intencionales en todas ellas. Solamente, ya
que los copistas de las copias impresas tuvieron diferentes objetivos, las tevafuks
perdieron su orden hasta cierto punto. Si se pusieran en orden, las fevafuks
aparecerian en la cantidad de dos mil ochocientas seis instancias de la palabra
‘Allah’ en todo el Coran con sélo raras excepciones. Una luz de milagro brilla en
esto, porque la mente humana no podria abarcar esta pagina tan extensa como
esta ni interferir en ella. Y la mano de la casualidad no podria alcanzar esta
situacién tan llena de significado y sabiduria.

Estamos haciendo escribir un nuevo Coran para mostrar este Cuarto
Punto hasta cierto punto, que junto con preservar las mismas péaginas y lineas
de las copias del Coran mas ampliamente utilizadas ordenara los lugares que
han perdido su orden debido a la dejadez de los caligrafos vy mostrara el
verdadero orden de las fevafuks, si Allah lo permite. Y se mostro.

J& 505l J156 o581 515 ‘L:;gw\,u\v,uu\,uuﬂu»;u

P e PRSP B PN 1 PW PR S R PN by

ko




Lu Quinta Seccion, Que Es el Quinto Cratado

)

o 45~ PR FEE VL o /N\W/wy\ﬁ\ 6
Mientras&)Y‘}w‘M‘)ﬁ‘m é?/ ﬁu‘{/&\/‘ﬁs

estaba en un estado de espiritualidad durante el mes de Ramadéan, percibi una
luz de las luces de los misterios de esta aleya llena de luz; la vi como de muy
lejos. Fue ast:

Tuve una visién del corazén y la imaginacién que me brind6 la
conviccién de que, como en la famosa suplica de Uvays al-Qarani,

s -

SN EIN % Gl 6T 5 BB &7 5 * W6l o5 &3 gl

RTE AP R
& a5l Ul
todos los seres vivos estan ofreciendo suplicas a Allah Todopoderoso v lo que
ilumina cada uno de los dieciocho mil mundos es un Nombre Divino. Fue asi:
Vi que dentro del mundo hay miles de mundos envueltos en velo tras
velo, uno dentro del otro como un pimpollo de numerosos pétalos. Como se

descubrié un velo, vi otro mundo. Fue como lo describe la aleya que le sigue a
la Aleya de la Luz:

¢

R S ‘o, 07 o Ro -8 ~ or wwj o -~ . /’.J’oi
. . 5 g had s

Sl 5 e a B g e e i () e D olallS

- 38

?v co 0% 06 oo ///°’/o/1 ///o/’. LR R R
@‘Mﬂy}%ﬁ&ﬂwcﬁ‘b‘,u}&djﬁwv :
S0 ST -7z 337

se me aparecié en una oscuridad, una desolacién y una negrura terrible. De
repente, la manifestacion de un Nombre Divino aparecié como una luz
refulgente, iluminandolo. Sea cual fuere el velo que se quitaba ante la mente,
otro aparecia. Pero mientras parecia oscuro a la imaginacién debido a la
negligencia, un Nombre Divino se manifestaba como el sol, llenando el mundo
de luz de arriba abajo. Y asi sucesivamente. Este viaje del corazén y de la
imaginacién continué por mucho tiempo. En breve:

Cuando vi el mundo animal, las necesidades interminables y el hambre
aguda de los animales junto con su debilidad e impotencia se mostraron ante
mi como muy oscuros y dolorosos. Entonces, de repente, el Nombre del Méas
Misericordioso surgi6é en el signo (es decir, el significado) de Proveedor como
un sol brillante, dorando ese mundo de arriba abajo con el resplandor de la
misericordia.



396 CARTAS

Entonces dentro del mundo animal, vi otro mundo en el que los
pichones y los cachorros luchaban con debilidad, impotencia y necesidad
dentro de una oscuridad dolorosa que llenaria a cualquiera de lastima. De
repente, el Nombre de Compasivo surgié en el signo de clemencia, iluminando
ese mundo de una manera tan bella y dulce que transformé la queja, la lastima
y las lagrimas de pena en alegria, felicidad y lagrimas que vienen del placer del
agradecimiento.

Entonces otro velo se levanté, como si revelara una pantalla de cine, y
el mundo del ser humano se aparecié ante mi. Vi ese mundo tan oscuro, tan
agobiante, tan terrible que grité en mi angustia. “iAy!”, grité. Porque vi que los
seres humanos tenian deseos y esperanzas que se estiraban hasta la eternidad, vy
pensamientos y creencias que abarcaban el universo, y los esfuerzos vy
habilidades que anhelaban muy seriamente la eternidad, la felicidad eterna y el
Paraiso, y su pobreza y necesidades dirigidas hacia objetivos buscados
interminablemente. Aldn a pesar de esto, eran débiles e impotentes y estaban
expuestos a los ataques de innumerables calamidades y enemigos; vivian vidas
tumultuosas por un breve lapso de tiempo con las penurias. En medio de las
tribulaciones continuas del declive y la separacién, el estado més doloroso del
corazén, estaban mirando hacia la tumba y el cementerio, que para los
negligentes aparece como la puerta hacia la oscuridad eterna; de a uno y en
grupos, son arrojados a ese pozo 0Scuro.

En el momento que vi este mundo en medio de la oscuridad, mi
corazdn, espiritu, y mente y todas mis facultades humanas, por cierto, todas las
particulas de mi ser, estaban listos para llorar y gritar de dolor. Pero de repente,
el Nombre de Allah Todopoderoso de Justo surgié en el signo de Omnisciente y
el Nombre de Misericordioso en el signo de Munificente, el Nombre de
Compasivo en el signo de (es decir, en el significado de) Perdonador, el
Nombre de Resucitador en el signo de Heredero, el Nombre de Dador de Vida
en el signo de Munificente y el Nombre de Sustentador surgié en el signo de
Dueno. Doraron y llenaron de luz muchos mundos dentro del mundo de la
humanidad. Abriendo ventanas hacia el mundo luminoso del Mas All4,
esparcieron luces sobre el mundo oscuro de la humanidad.

Entonces otro velo inmenso se retiré y el mundo de la tierra aparecio.
Las leyes oscuras de la ciencia de la filosofia le mostraron un mundo terrorifico
a la imaginacién. La situacién de la humanidad desdichada viajando a través
del espacio infinito sobre la tierra muy vieja, que cubre en un afo una distancia
de veinticinco mil anos moviéndose setenta veces mas rapido que una bala de
canén y cuyo interior esth en un estado de terremoto, siempre listo para
dividirse y desintegrarse, aparecié ante mi en un estado terrorifico. Me senti
mareado y mis ojos se oscurecieron. Entonces, de repente, los Nombres de
Creador de los Cielos y de la Tierra, Todopoderoso, Omnisciente, Sustentador,
Allah, Sustentador de los Cielos y de la Tierra y Dominante del Sol y de la Luna
surgieron en los signos de Misericordia, Inmensidad y Soberania. lluminaron a
ese mundo de modo que yo viera al globo terrdqueo como un buque seguro,
bien ordenado, subyugado, perfecto y agradable, todo engalanado para viajes
de placer y de comercio.




CARTA VEINTINUEVE 397

En Breve: Cada uno de los mil y un Nombres Divinos volcados hacia el
universo aparecié como un sol, iluminando al mundo y los mundos dentro de
ese mundo, y con respecto a la Unicidad Divina, dentro de la manifestacién de
cada uno de ellos, las manifestaciones del resto de los Nombres aparecieron en
cierta forma. Entonces mi corazén vio una luz diferente detrds de toda la
oscuridad y senti un apetito por viajar. Queria montar la imaginacién y elevarse
hacia los cielos. En ese punto, otro velo, méas amplio, se quité y mi corazén
entré al mundo de los cielos. Vio que las estrellas, que aparecian como sonrisas
centellantes, mas grandes que la tierra, estaban girando y viajando mas rapido
que la tierra una dentro de la otra. Si una de ellas hubiera confundido su
movimiento, chocarfa con otra causando una explosién tan grande que el
universo hubiera explotado haciendo que todo el mundo se esparciera. Estaban
esparciendo fuego, no luz, y me observaban no con sonrisas sino con ferocidad.
Vi los cielos dentro de una oscuridad infinita, envolvente, vacia, increible y
aterradora. Me arrepenti mil veces que haber ido. De repente, los Nombres de

.‘3 - ~ ‘/e .‘3 PR ) s S - PR
C}J.N 9 E\iﬁ.l.o.ﬂ <) ua)Y‘ 9 u‘jo.....ﬂ u) aparecieron con sus
manifestaciones en el signo de:

el G Guack) \;i;;*égwcmw\u:;m,

Las estrellas, que segtin este significado habian colapsado en la oscuridad, cada
una recibié un destello de esa luz poderosa e iluminé ese mundo de los cielos
como lamparas eléctricas brillantes en cantidad de estrellas. Los cielos también,
que se pensaba que estaban vacios e inhabitados, se llenaron de angeles y de
seres espirituales. Vi que los soles y las lunas, que estaban en movimiento como
un ejército del Monarca de la Eternidad — uno de Sus innumerables ejércitos —
con sus maniobras elevadas estaban mostrando la majestuosidad y la soberania
magnificente de ese Glorioso Sultan. Declaré con toda mi fuerza y si hubiera
podido, con todas las particulas de mi ser, y si me hubieran escuchado con las
lenguas de todas las criaturas y también dije en nombre de todas ellas:

RS AN P LPIE SR P Iy AR YOS OO e
V& 58 55 s 165 650 SEF G a5
S35 JB 54 TEALIIAT Tkl 5SS L8 Y

l
LS e,



398 CARTAS
Recité esta aleya. Entonces regresé, descendi a la tierra y me desperté. "

S _ g0 _ _ o 3 // ?y 3 o P
Ol 5Ol 9 Je b desdl dije.

sk osk ok



Lu Sexta Seccion, que es el Sexto Uratado

[Esto se escribié para advertirles a los estudiantes v siervos del
Sabio Coran para que no los enganen.]

el

SR T a1 5555

Si Allah lo permite, esta Sexta Seccién cancelara las Seis Artimanas de
los demonios entre los genios y los seres humanos, y bloquearan seis de sus
caminos de ataque.

Primera Artimana: Como consecuencia de la instruccion que han
recibido de los demonios entre los genios y los demonios de los seres humanos
quieren enganar por medio del deseo de rango y posicién a los siervos
abnegados del partido del Coran y quieren hacerlos renunciar a su sagrado
servicio y esa vihad espiritual y elevada. Es como sigue:

Presente en la mayoria de la gente hay un deseo hipdcrita de ser visto
por la gente y tener una posicién a la vista publica, que es la ambicién de fama
y elogios y auto-propaganda; este deseo de rango y posicién esté presente en
menor o mayor medida en todos los que buscan este mundo. Para alcanzar esta
ambicién, el deseo de fama conducird a una persona incluso a sacrificar su
vida. Esta ambicién es extremadamente peligrosa para quienes buscan el Mas
Alla. Y para quienes buscan este mundo es un camino aspero y también es la
fuente de muchas morales malas y es la vena de caracter méas débil del ser
humano. Para obtener posesién de alguien y arrastrarlo hacia si, una persona
sélo tiene que gratificar esta ambicién; esto ata al ser humano a esa persona y
es derrotado por ella. Mi temor més grande para mis hermanos es la posibilidad
de que los ateos tomen ventaja de esta vena débil. Esto me ha provocado
pensar mucho porque de esa manera atrajeron a algunos desafortunados que
no eran verdaderamente amigos, arrojandolos a una situacién espiritualmente
peligrosa.?’

iMis hermanos y amigos en el servicio del Coran! Diganle lo siguiente a
los agentes secretos de los ‘mundanales’ astutos o los propagandistas de los
extraviados o los estudiantes de Satanas, que intentan enganarlos a través del
deseo de rango: “Primero, el placer Divino, los favores del Misericordioso y la

7 Aquellos desafortunados creen que no estin en peligro al pensar: “Nuestros corazones estin junto al
Maestro”, pero alguien que refuerza la corriente atea y se deja llevar por su propaganda, ofreciendo la
posibilidad tal vez sin saber que son usados para actividades de espionaje, que dice: “Mi corazon es puro y leal
al camino del Maestro” se parece al siguiente ejemplo: Mientras realiza las oraciones obligatorias, alguien no
puede retener una flatulencia y sale de su cuerpo; y su oracion se invalida. Cuando le dicen que sus oraciones
son invalidas, esa persona responde: “;Por qué serian invalidas? Mi corazon es puro”.



400 CARTAS

aceptacién soberana Divina son una posicién tan elevada que la consideracién
v admiracién de los seres humanos no vale nada al lado de ellos. Si uno recibe
la misericordia Divina, eso es suficiente. La consideracién de los seres humanos
es aceptable con respecto a que es el reflejo y la sombra de la consideracién de
la misericordia Divina; de otro modo no es algo que sea deseable porque se
extingue en la puerta de la tumba, por lo tanto, ino vale nada!”

Si el deseo de rango y posicién no se silencia ni se elimina, tiene que
dirigirse a otra cosa, asi: segin la siguiente comparaciéon, tal vez la emocién
puede tener un aspecto licito; si no es para la recompensa en el Mas Alla o con
la intencién de que recen por él o desde el punto de vista de la efectividad del
servicio.

Por ejemplo, en un momento la Mezquita de Santa Sofia esta llena de
gente destacada y bendecida, virtuosa y excelente, hay uno o dos jévenes
ociosos y holgazanes inmorales alrededor de la entrada y del pértico, mientras
que al lado de las ventanas y frente a ellos hay algunos espectadores extranjeros
adictos a divertirse. Un hombre entra a la mezquita y se une a la congregacion,
luego recita una parte del Coran bellamente y con una voz delicada; las miradas
de miles de personas veraces giran hacia él y obtienen recompensa para él a
través de su consideracién y sus oraciones espirituales. Sélo que esto no
complace a los jévenes ociosos ni a los holgazanes herejes ni al par de
extranjeros. Si cuando el hombre entré a la bendita mezquita y se unié a la
enorme congregacién hubiera gritado canciones desgraciadas, groseras e
indecentes y hubiera bailado y saltado por todos lados, entonces esto hubiera
hecho reir a los jévenes, le hubiera agradado a los holgazanes disolutos ya que
hubiera alentado la inmoralidad y hubiera hecho que se burlaran los extranjeros
que reciben placer al ver cualquier falta del Islam. Pero hubiera atraido las
miradas de disgusto y desprecio de la vasta y bendecida congregacién; hubiera
parecido ante ellos como si se hubiese caido a lo mas bajo de lo bajo.

Exactamente como este ejemplo, el Mundo del Islam y Asia es una
mezquita enorme y los creyentes y los veraces dentro de ellos son la respetada
congregacién de la mezquita. Los jévenes ociosos son los aduladores con
mentes de nifios. Los holgazanes disolutos son aquellos villanos que siguen a
extranjeros y no tienen ni nacién ni religién. Mientras que los espectadores
extranjeros son los periodistas que esparcen las ideas de los extranjeros. Todos
los musulmanes, especialmente los virtuosos y perfeccionados, tienen un lugar
en la mezquita segin su nivel; los ven y la atencién estd sobre ellos. Si ellos
realizan acciones y obras que proceden de los mandamientos y de las sagradas
verdades que el Sabio Coradn ensena, con respecto a la sinceridad vy a la
complacencia Divina que son fundamentales en el Islam y si a través de sus
estados recitan las aleyas Coranicas inmaterialmente, entonces se incluiran en la

)
. e 8% . - AT Tt
oracién: «ls }o.“ S }Q.U J.a.p‘ /“'G'U‘ que se pronuncia constantemente

por todos los individuos del Mundo del Islam y tendrdn una parte de ella y se
conectaran a todos ellos con hermandad. Sélo su valor no seré aparente para
algunos extraviados que son como bestias daninas y para algunos idiotas que



CARTA VEINTINUEVE 401

son como ninos con barba. Si el hombre reniega a todos sus ancestros, la fuente
de honor y de todo el pasado, la causa de orgullo y abandona en el espiritu la
carretera luminosa de sus predecesores rectos, que ellos consideraron como su
punto de apoyo y realiza acciones siguiendo sus propios caprichos y sus
pasiones, con hipocresia, buscando fama y siguiendo innovaciones, caera a la
posicién mas baja frente a toda la gente veraz y creyente. De acuerdo con:

w 3 3 o 307 o 88 . ]
‘ D0 R 4.’:!.9 P }q.ﬂ aZl > ‘ j,a.’:'! sin importar cuan comun o ignorante

sea el creyente, incluso si su mente no lo percibe, su corazén mira con frialdad y
disgusto a personas tan engreidas y egoistas.

Y entonces, el hombre arrastrado por el amor a la posicién y al rango vy,
obsesionado por el deseo de fama (el sequndo hombre), desciende a lo méas
bajo de lo bajo frente a esa congregacién infinita. Y obtiene una posicién
temporaria y desfavorable ante algunos holgazanes insignificantes, burlones y
delirantes. Segun la aleya:

G N PSP R P L PN

encontrara algunos falsos amigos que seran daninos en este mundo, tormento
en el Reino Intermedio y enemigos en el Mas Alla.

En cuanto al primer hombre, incluso si no suprime de su corazén el
deseo de posicién, con la condicién de que tome la sinceridad vy la
complacencia Divina como base y no haga del rango y la posicién su objetivo,
alcanzard una especie de rango espiritual y uno tan glorioso que satisfara
perfectamente su deseo de rango. Este hombre perdera algo insignificante, muy
insignificante, y encontraré en lugar de ello muchas, muchisimas, cosas valiosas
e inofensivas. Por cierto, ahuyentara algunas serpientes y encontrard numerosos
seres bendecidos en su lugar; se familiarizard con ellos. O rechazard los
avispones salvajes que pican y arrastrard para si abejas bendecidas, las
vendedoras de sharbatde misericordia. Comera miel de sus manos y encontrara
tantos amigos que de todas partes del mundo islamico su espiritu recibira la
refulgencia como el agua de Kawzar para embeber a través de sus oraciones,
que pasaran a su libro de buenas obras.

En un momento, cuando al perpetrar un gran mal debido al deseo de
fama, un hombre pequefio que ocupaba una posicién mundanal elevada se
volvié un hazmerreir a los ojos del Mundo Islamico, le hablé ensefidndole el
significado de la comparacién anterior; lo golpeé en la cabeza con ello. Se
sacudié bien, pero porque no habia podido salvarme del deseo de rango vy
posicién, mi advertencia no lo desperté.

Segunda Artimafa: Una de las emociones maéas importantes vy
fundamentales del ser humano es el temor. Los opresores maquinadores sacan
mucho provecho de la vena del temor. Con ella dominan a los pusilanimes. Los
agentes de los mundanales y los propagandistas de los extraviados toman
ventaja de esta vena de la gente comin y de los eruditos religiosos en



402 CARTAS

particular. Los asustan y estimulan sus temores infundados. Por ejemplo, para
arrojar a alguien de un techo hacia el peligro, un maquinador le muestra al
temeroso algo que él cree que es daiino; estimula su temor y lo conduce
gradualmente hacia el borde del techo; entonces lo hace caer y se rompe el
cuello. De exactamente la misma manera, ellos hacen que la gente sacrifique
cosas muy importantes a través de temores sin importancia. Pensando: “que no
me pique un mosquito”, huyen hacia la boca del dragén.

Una vez, una persona eminente — que Allah tenga misericordia de él —
temia subirse a un bote. Una tarde, caminamos juntos en Estambul hacia el
Puente. Teniamos que subirnos a un bote; no habia otro transporte y teniamos
que ir a Eyiip Sultdin. Yo insisti. El dijo: “Tengo miedo. iTal vez nos
hundamos!” Le dije: “¢Cuéantos botes crees que hay aqui en el Cuerno de
Oro?” Respondié: “Tal vez mil”. Entonces le pregunté: “¢Cuéantos botes se
hunden en un ano?” Dijo: “Uno o dos. Algunos anos, ninguno”. Le pregunté:
“¢Cuantos dias hay en un ano?” “Trescientos sesenta”, respondié. Entonces le
dije: “La posibilidad de hundirse, que hace surgir temores infundados en ti y te
ponen ansioso, es una en trescientas sesenta mil. Alguien que tiene miedo de
esa posibilidad no es un ser humano, ino podria ni siquiera ser un animal!”
Entonces le pregunté: “¢Cuanto tiempo crees que viviras?” Respondié: “Soy
viejo; tal vez viva otros diez afios”. Entonces le dije: “Debido a que la hora
sefialada de la muerte es secreta, todos los dias existe la posibilidad de morir.
En cuyo caso, podrias morir cualquier dia de los tres mil seiscientos. Veras, no
es una posibilidad de una en trescientas mil como el bote; més bien es una en
tres mil, que podrias morir hoy; entonces, itiembla y llora y escribe tu
testamento!” Entré en razones y lo llevé temblando a subir al bote. Cuando
estdbamos arriba, le dije: “iAllah Todopoderoso dio el sentido del temor para
preservar la vida, no para destruirla! No dio la vida para hacerla una carga, una
dificultad, un dolor o un tormento. Si el temor es debido a una posibilidad de
una de dos, tres o cuatro, o incluso una en cinco o seis, es un temor preventivo
y puede ser licito. Pero temer a una posibilidad de una en veinte, treinta o
cuarenta ies un temor infundado y hace de la vida una tortura!”

Y entonces, hermanos mios, si quienes adulan a los ateos los atacan
atemorizandolos para renunciar a vuestra vihad espiritual sagrada, diganles:
“Somos el partido del Coran. Segun la aleya:

-

- B - P o ¥ /ei’/ o - %
O jk_/al.z} :\J Gl 9 :,f.U‘ & By :J.>u U/ estamos en el fuerte del Coran. La

-

B

/° s 0 - J?u -8 0o -~
aleya: J.:f jj‘ ey Yy L......o- es un bastién firme que nos rodea. A través

del temor de la posibilidad de una un miles de algiin dafnio menor que viene de
nuestras vidas efimeras aqui, ino pueden conducirnos por vuestros propios
caprichos por un camino que con un cien por ciento de posibilidades causara
un dano multiplicado por cientos de miles para nuestras vidas eternas!” Y digan
también: “¢Hay alguien que ha sufrido dafio por Said Nursi, nuestro amigo en
el servicio del Coran y Maestro y encargado de conducir este servicio sagrado, o



CARTA VEINTINUEVE 403

de los veraces como nosotros que somos sus companeros en el camino de la
verdad? ¢Hay alguien que haya sufrido algin problema debido a sus alumnos
cercanos, para que podamos sufrirlo también? ¢Entonces, deberfamos estar
ansiosos por la posibilidad de sufrirlo? Este hermano vuestro tiene miles de
amigos v hermanos del Méas Alla. A pesar de que por veinte o treinta afos tuvo
un rol efectivo en la vida social de este mundo, no hemos oido de que ni uno
solo de nuestros hermanos haya sufrido dafio por él. En especial en esa época
que llevaba el garrote de la politica. Ahora en lugar de ese garrote, tiene la luz
de la realidad. Por cierto, hace mucho tiempo lo mezclaron con el Incidente del
Treinta y Uno de Marzo y aplastaron a algunos de sus amigos, pero mas tarde
fue evidente que el asunto habia surgido debido a otros. Sus amigos sufrieron
desgracias, no por él, sino por sus enemigos. Ademas, en ese momento, él salvd
a muchos de sus amigos. Entonces demonios como ustedes no deberian entrar
en sus mentes para hacernos arrojar una tesoreria eterna a través del temor de
un peligro cuya posibilidad es una no en mil sino en miles”. iDeberian decir
eso, golpear a aquellos aduladores extraviados en la boca y ahuyentarlos! Y
diganles esto:

“Y si la posibilidad de la muerte no es una en cientos de miles sino en
un ciento por ciento probable, si tenemos una pizca de mente, ino nos
asustaremos, lo dejaremos y huiremos!” Porque se ha visto a través de repetidas
experiencias, y se ve, que la calamidad que acontece sobre quienes traicionan a
su hermano mayor y a su Maestro en épocas de peligro, los golpea primero. Y
son castigados sin misericordia y son humillados con desprecio. Tanto muertos
fisicamente como con sus espiritus humillados, estdn muertos en significado.
Quienes los atormentan no sienten lastima por ellos porque dicen: “Ya que han
traicionado a su Maestro que era leal y bueno con ellos, deben ser
absolutamente despreciables y no merecen lastima sino desprecio”.

Si, la realidad es esta. También, si un tirano inescrupuloso arroja a
alguien al suelo y se para sobre él ciertamente para aplastar su cabeza con su
pie v el hombre en el suelo besa el pie de ese opresor salvaje, a través de su
humillacién, su corazén sera aplastado antes que su cabeza y su espiritu morira
antes que su cuerpo. Perderd su cabeza, y su dignidad y orgullo seran
destruidos. Al mostrar debilidad ante ese tirano salvaje sin conciencia, lo induce
para aplastarlo. Pero si el oprimido bajo su pie escupe el rostro del tirano,
salvard su corazén, su espiritu y su cuerpo, serd un martir oprimido. Si,
iescupan los rostros sinverglienzas de los opresores!

Una vez, cuando los britdnicos habian destruido las armas sobre el
Bésforo y habian ocupado Estambul, el clérigo a cargo de la Iglesia Anglicana,
el establecimiento religioso principal de ese pais, le hizo seis preguntas religiosas
a la Oficina del Sheik al-Islam. Yo era miembro de la Dariil-Hikmetil-Islamiye
en esa época. Me pidieron que yo las responda diciendo que querfan una
respuesta de seiscientas palabras para sus seis preguntas. Pero les dije: “iNo las
responderé con seiscientas palabras ni siquiera con seis palabras ni siquiera con
una sola palabra sino con un buen escupitajo! Porque ustedes pueden ver ese
gobierno; ni bien pusieron un pie en nuestro Bésforo, su clérigo arrogantemente




404 CARTAS

nos hizo preguntas. Frente a esto, se deberia escupir en su rostro. Entonces,
iescupan los rostros despiadados de aquellos tiranos!” Y ahora digo:

iHermanos mios! Ya que en una época un gobierno tiranico como el
britanico invadia, la proteccién del Coran era suficiente para mi, a pesar del
peligro de confrontarlos de esta manera a través de la lengua de la imprenta
siendo un cien por ciento, es ciertamente cien veces mas suficiente para ustedes
frente al dafio que viene hacia ustedes de la mano de matones insignificantes,
cuya posibilidad es sélo una en cien.

Ademas, ihermanos mios! La mayoria de ustedes han hecho vuestro
servicio militar. Quienes no, seguramente han oido esto. Y quienes no lo han
oido, permitanle que lo oigan de mi: “Quienes reciben la mayorfa de las heridas
son quienes abandonan sus trincheras y huyen. Mientras que quienes reciben
pocas heridas son quienes permanecen en las trincheras”.

El significado alusivo de esta aleya:

SN B6 8 05548 ol Syl o) s

muestra que iquienes huyen son méas propensos a encontrar la muerte por su
huida!

Tercera Artimana De Satanas: Cazan a muchas personas a través de la
codicia.

Hemos demostrado en muchos tratados con pruebas certeras que han
surgido de las aleyas claras del Sabio Coran que “El sustento licito no viene
segln el poder y la voluntad sino en relacién al nivel de la impotencia y la
necesidad”. Hay numerosos signos, indicios y numerosas evidencias que
demuestran esta verdad. Por ejemplo:

Los arboles, que son una clase de seres vivos y necesitan sustento,
permanecen en sus lugares y su sustento se apresura a llegar a ellos, mientras
que, debido a que los animales persiguen a su sustento con ambicién, no son
alimentados con tanta perfeccién como los arboles.

También, a pesar de que los peces son los animales méas tontos e
impotentes y se encuentran en la arena, que sean alimentados de la mejor
manera hasta generalmente parecer gordos mientras que los animales
inteligentes y capaces como los monos y los zorros son débiles y delgados por
su sustento escaso, muestra que “el medio para el sustento no es el poder sino
la necesidad”.

También, el sustento delicado de todos los jévenes, ya sean humanos o
animales, v un regalo muy delicado de la tesoreria de misericordia como la
leche que se les otorga de una manera inesperada debido a la compasién por
su debilidad e impotencia vy las circunstancias dificiles de los animales salvajes,
muestran que el medio para el sustento licito es la impotencia y la necesidad, no
es la inteligencia ni el poder.

También, entre las naciones del mundo no hay ninguna que persiga el
sustento méas que la nacién judia, que se destaca por su codicia intensa.
Mientras que han sufrido méas que nadie de los medios de vida pobres entre la
degradaciéon y la pobreza. Incluso los ricos entre ellos viven de manera




CARTA VEINTINUEVE 405

humillante. De cualquier modo, los bienes que han adquirido por medios ilicitos
como la usura no son sustento licito para que pudieran refutar nuestra discusién
aqui.

También, la pobreza de muchas figuras y eruditos literarios y la riqueza
de mucha gente estipida muestra que el medio para atraer el sustento no es la
inteligencia ni el poder sino la impotencia y la necesidad; es sometiéndose a
Allah mientras que se conffa en El y suplicar con las palabras, el estado vy las
obras.

€\

.

-9 I K s 39 @ - W
La aleya: :J.:.f.o.“ §j.5.ﬂ 93 éb)ﬂ );: Yy d‘, proclama esta verdad y

es una prueba poderosa vy firme de nuestra asercién que todas las plantas y los
animales y jévenes recitan. Cada grupo de seres que busca sustento recita la
aleya a través de su estado.

Ya que el sustento es asignado y otorgado y quien lo da es Allah
Todopoderoso v ya que El es Compasivo v Munificente, dejen que quienes se
degradan a si mismos a través de las ganancias ilicitas de una manera que
acusa a Su misericordia e insulta Su munificencia, dandoles sus conciencias e
incluso ciertos asuntos sagrados como sobornos y aceptando cosas que son
ilegales y desfavorables, déjenlos reflexionar sobre qué tan locura extrema es
esto.

Si, ‘los mundanales’ y en especial los extraviados no dan su dinero
facilmente; lo venden a un precio elevado. A veces algo que puede ayudar un
poco en un ano de vida mundanal es el medio para destruir la infinita vida
eterna. Y a través de esa codicia vil, la persona se arroja la ira Divina sobre si
mismo e intenta atraer el consentimiento de los extraviados.

iHermanos mios! Si quienes adulan a ‘los mundanales’ y los embusteros
entre los extraviados los agarran debido a esta vena débil de la naturaleza
humana, piensa en la verdad anteriormente mencionada y tomen a este pobre
hermano vuestro como ejemplo. Les aseguro con toda mi fuerza que la
satisfacciéon y la frugalidad les aseguran vuestras vidas y vuestro sustento mas
que un salario. Especialmente cualquier dinero ilegal que les den, querran un
precio mil veces més elevado a cambio. También puede ser un obstaculo para
el servicio del Coran, que puede abrirles una tesoreria eterna o puede hacerlos
haraganear en ese servicio. Y eso seria una pérdida tan grande y vacia que
incluso si les dieran mil salarios por mes no podrian llenar su lugar.

Advertencia: Los extraviados no son capaces de defenderse ni de
responder a las verdades de la fe y del Coran que tomamos del Sabio Coran y,
en consecuencia, diseminan la intriga y enganando, emplean trampas de
decepcién y artimanas. Quieren enganar a mis amigos a través del deseo de
posicién, codicia y temor y para refutarme al atribuirme ciertas cosas. En
nuestro sagrado servicio, siempre actuamos positivamente. Pero
desafortunadamente, a veces la tarea de quitar los obstaculos del camino de
algln asunto bueno nos obliga a actuar negativamente.



406 CARTAS

Es debido a esto que estoy advirtiéndoles a mis hermanos en lo que se
refiere a los tres puntos mencionados anteriormente, frente a la propaganda
astuta de los embusteros. Intento rechazar los ataques con los que los apuntan.

El ataque mas significativo ahora es hacia mi persona. Dicen: “Said es
un kurdo. ¢Por qué le muestran tanto respeto y lo siguen?” Entonces me veo
obligado a mencionar la Cuarta Artimafia de Satanas con el idioma del Viejo
Said, a pesar de que no quiero, para silenciar a estos villanos.

Cuarta Artimafa De Satanas: Para engafiar a mis hermanos y estimular
sus sentimientos nacionalistas, ciertas personas irreligiosas que ocupan
posiciones elevadas y me atacan por medio de la propaganda, a través de los
dictimenes de Satanéas y las sugerencias de los extraviados, dicen: “Ustedes son
turcos. Gracias a Allah, entre los turcos hay eruditos religiosos y gente de
perfecciéon de todo tipo. Said es un kurdo. Trabajar con alguien que no
comparte vuestra nacionalidad no es patriota”.

La Respuesta: iTQ, persona miserable sin religién! Todas las alabanzas
sean para Allah, yo soy musulméan. En todo momento hay trescientos cincuenta
millones de miembros de mi sagrada nacién. Busco refugio en Allah cien mil
veces de sacrificar trescientos cincuenta millones de hermanos que establecen
una hermandad eterna y quienes me ayudan con sus oraciones y entre los que
hay una vasta mayoria de kurdos, porque la idea de racismo y nacionalismo
negativo y de obtener en lugar de aquellos innumerables hermanos bendecidos
algunos que se han embarcado en un camino que es sin religién o que no
pertenece a ninguna escuela de jurisprudencia, que llevan el nombre de kurdos
y son considerados como pertenecientes al pueblo kurdo. iOh, td sin religién!
Deberia haber habido idiotas como ti que abandonarian la hermandad eterna
de una comunidad beneficiosa y luminosa de trescientos cincuenta millones de
verdaderos hermanos para obtener la hermandad — que incluso en este mundo
no tiene beneficio — de un punado de hingaros infieles o de turcos que han
perdido su religién y se volvieron extranjeros. Ya que, en el Tercer Asunto de la
Carta Veintiséis hemos mostrado junto con evidencias la naturaleza del
nacionalismo negativo y sus danos, los referimos a ello y aqui sélo explicamos
una verdad que se mencioné brevemente al final del Tercer Asunto. Es como
sigue:

Les digo a esos desviados irreligiosos pseudo-patriotas que se esconden
bajo el velo del turquismo y en realidad son enemigos de los turcos: “Estoy
conectado de cerca y con sinceridad por medio de una hermandad eterna y
verdadera con la nacién del Islam, con los creyentes de este pais que se llaman
turcos. En cuanto al Islam, tengo un amor orgulloso y parcial por los hijos de
esta tierra quienes por cerca de mil anos victoriosamente llevaron el estandarte
del Coran hasta cada esquina del mundo. En cuanto a ti, iimpostor pseudo
patriota! Posees de una manera que los hard olvidarse del verdadero orgullo
nacional de los turcos, una hermandad metaférica, racial, temporal y llena de
odio. Te pregunto: ¢La nacién turca consiste sélo de jovenes negligentes y
apasionados de entre veinte y cuarenta anos? ¢Y lo que es beneficioso para
ellos y les servird — como lo exige el patriotismo nacionalista — es una educacién
extranjera que sbélo aumentard su negligencia, los acostumbrard a la



CARTA VEINTINUEVE 407

inmoralidad vy los alentard hacia lo que estd prohibido? ¢Es para sonreirlos
temporalmente, lo que los hard llorar en la ancianidad? Si el patriotismo
nacionalista consiste en esto, y esto es el progreso v la felicidad de la vida, si, si
td eres un turquista y nacionalista como ese, yo huyo de ese tipo de turquismo
iy t4 puedes huir de mi también! Si tienes incluso una pizca de patriotismo,
inteligencia vy justicia, considera las siguientes divisiones de la sociedad v dame
una respuesta. Es asf:

Los hijos de esta tierra conocidos como la nacién turca consisten de seis
partes: La primera parte es la de los rectos y piadosos. La segunda es la de los
enfermos y quienes sufren de desastres. La tercera es la de los ancianos. La
cuarta es la de los ninos. La quinta es la de los pobres y débiles. Y la sexta es la
de los jovenes. ¢Los primeros cinco grupos no son turcos? ¢No tienen una parte
de patriotismo nacionalista? ¢Debe irritar a los cinco grupos, destruir su placer
en la vida y destruir aquellas cosas que los consuelan en el camino para darle
un disfrute embriagado al sexto grupo es el patriotismo nacionalista 0 enemistad
a esa nacién? Segun la regla de “la palabra esté con la mayoria”, lo que dana a
la mayoria es desfavorable, ino amigable!

Te pregunto, ¢el beneficio méas grande de los creyentes y los piadosos,
el primer grupo, se encuentra en una civilizacién de tipo extranjero? ¢O se
encuentra en pensar en la felicidad eterna por medio de las verdades de la fe,
en viajar por el camino de la verdad por el que estan muy deseosos, y amantes
y en encontrar un verdadero consuelo? El camino que los extraviados y los
patriotas falsos como ti han tomado extingue las luces espirituales de la gente
piadosa de fe, destruye su verdadero consuelo y muestra a la muerte como la
nada eterna y a la tumba como la puerta hacia la separacién eterna.

¢Los beneficios de quienes sufren desastres, los enfermos y quienes
estdn desesperados en la vida, quienes conforman el segundo grupo, se
encuentran en el camino de una civilizacién irreligiosa de tipo extranjera?
Porque aquellos desafortunados quieren una luz, un consuelo. Quieren una
recompensa a cambio por las calamidades que han sufrido. Quieren tomar
venganza sobre quienes los han oprimido. Quieren repeler los horrores en la
puerta de la tumba, a la que se estdn acercando. A través de su falso
patriotismo, aquellos que son como ustedes hunden una aguja en los corazones
de aquellas infelices victimas de desastres que necesitan tanto la compasion,
tranquilidad y sanacién de ellos. iUstedes los golpean en la cabeza! iUstedes
destruyen sin misericordia todas sus esperanzas! iLos arrojan a la desesperacién
absoluta! ¢Es esto el patriotismo nacionalista? ¢Es asi cémo ustedes proveen de
beneficios a la nacién?

Los ancianos, el tercer grupo, forman un tercio. Ellos se estan
aproximando a la tumba, acercandose a la muerte, distanciandose del mundo,
acercandose al Méas Alla. ¢Sus beneficios, luces y consuelos se encuentran al
escuchar las aventuras crueles de tiranos como Hulagu y Jenghiz? ¢Tienen un
lugar en vuestros movimientos de tipo moderno que hacen que se olvide el Mas
All4, se ate a una persona al mundo, no tienen resultados y tienen el significado
del declive mientras que es sélo un progreso aparente? ¢La luz del Méas Alla se




408 CARTAS

encuentra en el cine? ¢El verdadero consuelo se encuentra en el teatro? Si el
patriotismo nacionalista es en efecto para degollarlos con un cuchillo inmaterial
y les da la idea de que “estas siendo obligado hacia la nada eterna” y para
transformar la tumba, que ellos consideran como el portén de misericordia, en
la boca del dragén y respirar en sus oidos inmateriales: “iUstedes también
entraran alli!”; si, mientras que estos ancianos infelices quieren respeto del
patriotismo, eso es lo que es, i“busco refugio en Allah” cien mil veces de ese
patriotismo!

El cuarto grupo es el de los nifios. Estos quieren bondad del patriotismo
nacionalista; esperan compasién. También, con respecto a su debilidad e
impotencia, sus espiritus pueden expandirse al conocer a un Creador
compasivo vy poderoso; sus habilidades pueden desplegarse de maneras felices.
Al ser inculcados con confianza en Allah que surge de la fe y con sumisién al
Islam que puede resistir los temores increibles y las situaciones del mundo en el
futuro, estos inocentes pueden mirar la vida con entusiasmo. ¢Se podria
alcanzar esto al ensenarles cosas relacionadas al progreso de la civilizacién, con
el que tienen poca conexién, y a los principios de la filosofia sin luz y
puramente materialista, que destruye su fuerza espiritual y extingue sus
espiritus? Si el ser humano consistiera sélo de un cuerpo animal v no tuviera
mente en su cabeza, tal vez estos principios extranjeros que ustedes llaman
educaciéon civilizada y educacién nacional podrian haberles brindado a estos
nifios inocentes algiin beneficio mundanal en forma de entretenimiento infantil
temporario. Ya que aquellos inocentes seran arrojados a las agitaciones de la
vida y ya que ellos son seres humanos, seguramente tendrén deseos dificiles de
alcanzar en sus pequefios corazones y grandes objetivos naceran en sus
pequenas cabezas. Ya que la realidad es asi, lo que requiere la compasién por
ellos es poner en sus corazones en forma de fe en Allah y fe en el Mas Alla un
apoyo extremadamente poderoso y un lugar de recursos inagotables frente a su
necesidad e impotencia infinita. La bondad y la compasién hacia ellos son de
esta manera. De lo contrario, por la embriaguez del patriotismo nacionalista,
tiene el significado de degollar a aquellos desdichados inocentes, como una
madre loca que degtiella a su hijo con un cuchillo. Es una crueldad salvaje y un
tirano malo, como sacarles sus cerebros y corazones y hacer que se lo coman
para alimentar sus cuerpos.

El quinto grupo es el de los pobres y débiles. Los pobres, quienes por su
pobreza, sufren mucho por las cargas pesadas de la vida y los débiles, que
sufren por las agitaciones increibles de la vida, ¢no reciben una parte del
patriotismo nacionalista? ¢En los movimientos que ustedes han instituido bajo el
nombre del estilo extranjero, movimientos que son el medio para la fama y la
miseria de algunos ricos viles o para algunas tiranias que tienen poder, se
encuentra una civilizacién revelada como la del Faraén, que sélo aumenta la
desesperacién y el sufrimiento de estos desafortunados? El remedio para la
herida de la indigencia de estos pobres se encuentra no en la idea del racismo
sino en la sagrada farmacia del Islam. Los débiles no pueden recibir fuerza y
resistencia de la filosofia del naturalismo, que es oscuro, carece de conciencia y




CARTA VEINTINUEVE 409

estd ligado a la casualidad; iméas bien pueden obtener fuerza del patriotismo
Islamico y de la sagrada nacién del Islam!

El sexto grupo es el de los jévenes. Si la juventud de estos jévenes
hubiera sido perpetua, el vino que les han dado a beber a través del
nacionalismo negativo hubiera tenido algtin beneficio o uso temporario. Pero al
entrar en razones dolorosamente cuando avanzan en edad, al despertarse de
ese sueno dulce en la manana de la ancianidad, la angustia v el pesar de la
embriaguez placentera de la juventud los hara llorar y la pena del paso de su
sueno placentero les provocard mucho dolor. Los hard exclamar: “iAlas! Mi
juventud se ha ido y mi vida ha partido y me estoy aproximando a la tumba de
modo de arruinado; isi sélo hubiera utilizado mi cabeza!” éla parte del
patriotismo nacionalista para este grupo es disfrutar breve y temporariamente y
hacerlos llorar con pesar por mucho tiempo? ¢O su felicidad mundanal y placer
en la vida se encuentra al hacer permanente por medio de la adoracién esa
juventud efimera al gastar el botin de la juventud delicada y dulce, no a modo
de disipacién, sino en el camino recto, en forma de ofrecer las gracias por la
bendicién y de esa manera ganar juventud eterna en el Reino de Dicha? iDilo si
tienen un gramo de inteligencia!

En Breve: Si la nacién turca consistiera sélo de jévenes que son el sexto
grupo v si su juventud fuera perpetua y no tuvieran otro lugar més que en este
mundo, vuestro movimiento de estilo extranjero bajo la pantalla de turquismo
se podria haber contado como patriotismo nacionalista. Entonces ustedes
podrian haber sido capaces de decirme, alguien que le da poca importancia a la
vida de este mundo, considera que el racismo es una enfermedad como ‘la
enfermedad extranjera’, intenta evitar que la juventud persiga entretenimientos
y vicios ilicitos y vino al mundo en otro pais: “El es un kurdo. iNo lo sigan!”,
podrian haber tenido derecho a decirlo. Pero ya que, como se explicé antes, los
hijos de esta tierra, que van bajo el nombre de turcos, consisten en seis grupos,
provocarle dano a cinco de los grupos y arruinarle el placer de la vida y
brindarle un placer temporario y mundanal cuyas consecuencias son malas a
solo un grupo, mas bien, intoxicarlo, no es amistad hacia la nacién turca; es
enemistad.

Si, segun la raza, no cuento como turco, pero he trabajado con toda mi
fuerza, con absoluto entusiasmo, de manera compasiva y fraternal, para el
grupo de los que temen a Allah y los afectados por desastres y los ancianos vy los
ninos y los débiles y los pobres entre los turcos. He trabajado para los jévenes
también, que son el sexto grupo; quiero que renuncien a las acciones ilicitas que
envenenara sus vidas mundanales, destruira sus vidas en el Méas Alla y por una
hora de risas les producird un afio de llanto. Las obras que he tomado del
Coréan y he publicado en idioma turco — no sélo estos seis o siete afios, sino
durante veinte anos — estan alli para que todos los vean. Si, Alabado sea Allah,
a través de estas obras derivadas de la mina de luces del Sabio Coréan, les
muestra la luz que el grupo de los ancianos quiere méas que nada. Los remedios
mas eficaces del Sabio Coran para los que sufren desastres y los enfermos se
muestran en la sagrada farmacia del Coran. A través de esas luces del Coran, la




410 CARTAS

puerta de la tumba, que provoca més pensamiento a los ancianos que cualquier
otra cosa, se muestra como la puerta de la misericordia y no como la puerta
que lleva a la ejecucién. Un punto muy poderoso de apoyo frente a las
calamidades y cosas daninas que confrontan los sensibles corazones de los
ninos y un lugar de recursos para encontrar todas sus esperanzas y deseos se
han extraido de la mina del Sabio Coran y se han demostrado y de hecho se
han beneficiado de ellos. Y las obligaciones pesadas de la vida que aplasta a la
mayoria de los pobres y débiles se alivianan con las verdades de la fe del Sabio
Corén.

Asi, estos cinco grupos son cinco de seis partes de la nacién turca y
estamos trabajando para su beneficio. El sexto grupo es el de los jévenes.
Sentimos una fraternidad poderosa hacia los buenos entre ellos. Pero entre
aquellos que se han desviado del camino correcto como td, ino hay amistad
posible! Porque no reconocemos como turcos a quienes abrazan el extravio y
quieren abandonar a la nacién Islamica que sostiene todas las verdaderas
causas de orgullo de los turcos. iLos consideramos como extranjero que se
esconden detras de la pantalla del turquismo! Porque incluso si afirman ser
turquistas cien mil veces mas, no podrian enganar a los veraces porque sus
acciones y obras negarian lo que afirman.

iOh, ustedes que siguen los caminos extranjeros y ustedes, desviados,
que intentan hacer que mis verdaderos hermanos me miren con frialdad a
través de vuestra propaganda! ¢Cémo benefician ustedes a esta nacién?
Extinguen las luces del primer grupo, el de los piadosos y rectos. Esparcen
veneno sobre las heridas del segundo grupo, el de los que merecen bondad y
cuidado. Destruyen el consuelo del tercer grupo, el de los que mas merecen
respeto y los arrojan a la desesperacién. Destruyen por completo la fuerza
espiritual del cuarto grupo, el de los que verdaderamente necesitan compasién
y extinguen su verdadera humanidad. Hacen infructiferas las esperanzas y los
llamados de ayuda del quinto grupo, el de los que méas necesitan asistencia,
ayuda y consuelo, v en sus ojos, ustedes convierten la vida en algo maés
horrendo que la muerte. Y al sexto grupo, el de los que necesitan ser advertidos
y deben entrar en razones, ustedes le dan tanto vino embriagador para beber en
el sueno de la juventud que su resaca es verdaderamente dolorosa vy terrible.
¢Es este vuestro patriotismo nacionalista por el que ustedes sacrifican tantas
cosas sagradas? ¢Es esto lo que el turquismo tiene para ofrecerle a los turcos?
iBusco refugio en Allah de ello cien mil veces?

iSefiores! Sé que cuando son derrotados frente a la verdad, ustedes
recurren a la fuerza. Segtn el hecho de que el poder yace en la verdad, no en la
fuerza, pueden prender fuego el mundo alrededor de mi cabeza, pero esta
cabeza, que se ha sacrificado por la verdad del Coran, no se inclinara ante
ustedes. Y les digo esto, que no sélo una cantidad limitada de personas como
ustedes que de hecho son despreciados por la nacién, sino también, si miles
como ustedes fueran hostiles materialmente conmigo, no les prestaria atencién,
no le daria mas valor que a los animales injuriosos. Porque ¢équé pueden
hacerme? Todo lo que pueden hacer es o bien terminar con mi vida, o arruinar
mi servicio. No estoy apegado a nada més en el mundo aparte de estos dos. En




CARTA VEINTINUEVE 411

cuanto a la hora senalada que le acontece a la vida, creo con certeza de
testimonio que no cambia, estd determinada. Ya que esto es asi, si muero como
un martir en el camino de la verdad, no me abstengo de ello, lo espero con
anhelo. En especial ya que soy anciano; encuentro dificil de creer que viviré un
afno mas. Transformar la vida aparente de un ano en vida eterna y duradera
por medio del martirio es un objetivo mas elevado para quienes son como yo.
En cuanto al servicio, las alabanzas sean sobre Allah, a través de Su
misericordia, Allah Todopoderoso ha dado tantos hermanos en el servicio de la
fe y del Corédn que con mi muerte, se llevaréa a cabo en numerosos centros en
lugar de uno. Si mi lengua fuera silenciada por la muerte, lenguas poderosas
hablardn en su lugar, continuando ese servicio. Incluso puedo decir que tal
como al entrar a la tierra y morir, una sola semilla produce la vida de un brote,
luego cien semillas realizan sus deberes en lugar de una, iasi también alimento
la esperanza de que mi muerte serd el medio para que el servicio sea maés
grande de lo que fue mi vida!

Quinta Artimafia De Satanas: Sacando provecho del egoismo, los
seguidores de los extraviados quieren alejar a mis hermanos de mi.
Verdaderamente, la vena mas peligrosa del ser humano es el egoismo. Es su
vena mas débil también. Ellos pueden hacer que la gente haga cosas terribles al
alentarla. iHermanos mios! iTengan cuidado, no les permitan que los golpeen
con el egoismo, no les permitan que los cacen con él! Deberfan saber que en
este siglo los extraviados se han montado al ego y estan galopando a través de
los valles del extravio. Los veraces deben renunciar al ego si no es para servir a
la verdad. Incluso si una persona esta justificada a usar el ego, ya que se
parecera a los otros y ellos creerdn que también es egoista como ellos, es una
injusticia para el servicio de la verdad. En todo caso, el servicio del Coran
alrededor del que estamos reunidos no acepta el ‘vo’ y requiere del ‘nosotros’.
Dice: “No digan ‘yo’, digan ‘nosotros’”.

Por supuesto, ustedes se han dado cuenta de que este pobre hermano
vuestro no comenzd con el ‘yo’. Y no hizo que ustedes lo sirvieran. Por cierto,
se mostrd ante ustedes como un siervo del Coran sin egoismo. No se gusta a si
mismo y ha tomado como su camino el no tomar la parte de su ego. En todo
caso, él les ha demostrado con evidencias decisivas que las obras que se han
presentado para el beneficio son propiedad de todos; es decir, han surgido del
Sabio Coran. Nadie puede reclamar propiedad por ellos a través de su ego.
Incluso si, suponiendo lo imposible, yo los reclamara como propios a través de
mi ego, como uno de mis hermanos dijo: ya que esta verdad de verdad
Corénica se ha abierto, los eruditos y quienes buscan la perfeccién no deberian
considerar mis defectos e insignificancia ni contenerse de seguirme; no deberian
considerarse a si mismos como autosuficiente. Por cierto, las obras de los
anteriores eruditos religiosos rectos y exigentes son una gran tesoreria suficiente
para cada enfermedad, pero a veces sucede que la llave tiene méas importancia
que la tesoreria, porque la tesoreria estd cerrada mientras que la llave puede
abrir muchas tesorerias.




412 CARTAS

Considero que aquellos cuyo egoismo con respecto a su aprendizaje es
excesivo han comprendido que los tratados de Risale-i Nur que se han
publicado son cada uno las llaves de las verdades del Coran y las espadas de
diamante que golpean a quienes intentan negar esas verdades. Los virtuosos v
las personas que tienen egoismo con respecto a su aprendizaje deberian saber
que ellos se vuelven los estudiantes v alumnos no de mi persona sino del Sabio
Coréan y yo soy compariiero de estudio de ellos.

Y entonces, si, suponiendo lo imposible, yo afirmara ser el maestro, ya
que tenemos un camino para salvar a todas las clases de gente de fe — desde la
gente comun hasta las clases altas — de las dudas y del escepticismo al que estan
expuestas, entonces permitan que esos eruditos encuentren una solucién mas
facil o dejen que tomen parte de nuestra solucién y la ensefien y la apoyen.
Hay una amenaza grave hacia los ‘malos eruditos religiosos’. Los eruditos
religiosos deben ser especialmente cuidadosos en esta época. Entonces
supongan, como mis enemigos, que yo realizo un servicio como este en nombre
del egoismo. Ya que una gran cantidad de gente renuncia a su egoismo y se
retine alrededor de un hombre parecido a un Faraén con absoluta lealtad para
algin objetivo mundanal y nacional, y llevara a cabo su trabajo con absoluta
solidaridad, deste hermano wvuestro no tiene derecho a pedirles vuestra
solidaridad alrededor de las verdades del Coréan al renunciar al egoismo, como
aquellos cabos de esa sociedad mundanal, mientras que oculte su egoismo? Si
incluso el méas grande de los eruditos entre ustedes no estuviera de acuerdo, éno
estarfan equivocados?

iHermanos mios! El aspecto més peligroso del egoismo en nuestro
trabajo es los celos. Si no es puramente por Allah, los celos interfieren y lo
arruinan. Tal como una de las manos de una persona no puede estar celosa de
la otra y su ojo no puede envidiar su oido y su corazén no puede competir con
su razén, asi también cada uno de ustedes es como un sentido, un miembro, de
la personalidad colectiva de la totalidad que conformamos. No es ser rivales de
los otros, al contrario, es estar orgullosos y complacidos por las buenas
cualidades de los otros es una tarea basica que surge de la conciencia.

Queda una cosa més y es la mas peligrosa: entre ustedes y entre
vuestros amigos, sentir celos de este pobre hermano vuestro es muy peligroso.
Hay eruditos de prestigio entre ustedes y algunos eruditos son egoistas con
respecto al aprendizaje. Incluso si ellos mismos son modestos, son egoistas en
ese sentido. No pueden renunciar a ello facilmente. Cuanto mucho agarran sus
corazones y mentes, sus almas malignas quieren eminencia por su egoismo con
respecto a su aprendizaje, venderse a si mismos, e incluso disputar los tratados
que se han escrito. A pesar de que sus corazones aman los tratados y sus
mentes los aprecian y reconocen su valor, debido a los celos que surgen del
egoismo de aprendizaje, sus almas malignas quieren reducir el valor de la
colecciéon Risale-i Nur, como si alimentaran una enemistad implicita contra ella,
para que los productos de sus propios pensamientos puedan competir con ella y
venderse como ella. Pero a ellos tengo que decirles esto:

Incluso si aquellos en este circulo de la ensenanza Coranica son eruditos
lideres y muyytahids, sus deberes con respecto a las ciencias de la fe son sélo




CARTA VEINTINUEVE 413

explicaciones y aclaraciones de los tratados de Risale-i Nur que se han escrito o
es ordenarlos. Porque he comprendido a través de muchos signos que nos han
encargado el deber de dictar fatwas con respecto a estas ciencias de la fe. Si
alguien dentro de nuestro circulo escribe alguna cosa fuera de una explicacién o
aclaracién debido a un sentimiento de su alma maligna que surge del egoismo
del aprendizaje, serd como una disputa fria o un mimetismo deficiente. Porque
se ha establecido a través de numerosas evidencias y numerosos signos que las
partes de Risale-i Nur han surgido del Coran. Segin la regla de la divisién de
labores, icada uno de nosotros ha asumido una tarea y hacemos que esas
destilaciones del agua de la vida lleguen hasta quienes las necesitan!

Sexta Artimaria De Satanas: Es esta: toman ventaja de las caracteristicas
humanas de pereza, el deseo de comodidad fisica, y del apego a otros deberes.
Si, los demonios entre los genios y los seres humanos atacan en todos los
aspectos. Cuando ven a aquellos entre nuestros amigos cuyos corazones son
firmes, cuyas intenciones son puras, cuya lealtad es fuerte y cuyo
emprendimiento es elevado, atacan desde otros puntos. Como sigue:

Para ponerle fin a nuestro trabajo y desalentarnos de nuestro servicio,
se aprovechan de su pereza, el deseo de comodidad fisica y el apego por otros
deberes. Ellos mantienen a la gente alejada del servicio del Coran con todo tipo
de trucos, de modo que sin que se den cuenta, encuentran mas trabajo para
algunos de ellos. No pueden encontrar el tiempo para servir al Coran. Y a
algunos les muestran las cosas tentadoras de este mundo, de modo que
surgiendo de sus deseos, se wvuelven holgazanes en su servicio; y asi
sucesivamente. Estas formas de ataque son extensas, entonces, para abreviar,
los referimos a vuestro entendimiento perspicaz.

iHermanos mios!, tengan mucho cuidado: vuestro deber es sagrado,
vuestro servicio es elevado. Cada hora de vuestro tiempo puede adquirir el
valor de la adoracién de un dia. iTengan cuidado y no las desperdicien!

YR P A PTI A FA TR A T T Jer W\ TP [

&M\}UJM,J\JG«?%}QMW ﬂ‘ujulfsbl;h:‘
Sl 5
JRCATFUA Fe PV AR A AN T AP P e

E\



414 CARTAS

S W e wwxu,w g ”&@,y;&u’
ERD P PN D)

ok sk

Una Fecha Sagrada

La fecha en que un misterio significativo del Sabio Coréan se volvié claro
fue nuevamente en una palabra de las del Coran. Fue asi:

Segln el sistema abjad el valor numérico de la palabra ‘Coran’ es
trescientos cincuenta y uno. Contiene dos alifs; si la alif oculta se lee ‘alfun’, es
‘alfun’ con el valor de mil?®. Es decir, el afio mil trescientos cincuenta y uno se
puede llamar el Ano del Coran. Porque en ese ano el extrafio misterio de las
tevafuks de la palabra ‘Coran’ se volvié evidente en las partes de Risale-i Nur,
que es el comentario del Coran. El misterio milagroso de las fevafuks de la
palabra ‘Allah’ en el Coran aparecié el mismo ano. Un Cordn que muestra
disenios milagrosos, arreglado de una nueva manera, se escribié el mismo ano.
Ese ano los estudiantes del Corén se esforzaron para preservar la escritura
coranica con todas sus fuerzas frente a sus cambios. Los placeres milagrosos del
Corén se volvieron aparentes ese mismo ano. Y el mismo afio numerosos
eventos ocurrieron que estuvieron relacionados con el Cordn y parece que
continuaran ocurriendo...

ko

28 /. e . > . .
Segun las reglas de la gramatica, failun se leer fa’lun, como katifun se lee katfun. Entonces, alifun se lee
alfun. Entonces se convierte en mil trescientos cincuenta y uno.



ﬂpe’na’ice de ln Sexta Seccion, que es el
Sexto Uratado

Seis ?regzznfas

[Este Apéndice oculto se escribié para evitar el disgusto y los
insultos que nos dirigiran en el futuro. Es decir, se escribié para que
cuando se diga: “iMiren a la gente holgazana de esa época!”, su
escupitajo no nos golpee en el rostro, o bien lo podamos limpiar.
iDejen que les suene los oidos a los lideres de Europa, salvajes
debajo de sus mascaras humanitarias! iY dejen que esto sea
arrojado a los ojos que no ven de aquellos opresores injustos que
infligen a estos tiranos inescrupulosos sobre nosotros! Es una
peticién con la que golpearemos la cabeza de los seguidores de la
humillante civilizacién moderna, que este siglo ha necesitado cien
mil veces maés la existencia del Infierno.]

Voi \/\

$
b2 /\'/‘5

w)

<)

L4

%))
INALNS

@ -
s 0 -

65551 e &pia 3L L0005 e NI,

o Bu 40 .o ) -

O ol JS s Al ey
Recientemente la agresién oculta de los irreligiosos ha tomado una
forma muy fea; la agresion tiranica contra los creyentes desafortunados y contra
la religiéon. Nuestro llamado a la oracién y el igama privado, se interrumpid
durante mi adoracién privada de modo extraoficial y la de uno o dos hermanos
en la mezquita que yo mismo reparé. “¢Por qué estan recitando el igama en
arabe y hacen el llamado a la oracién en secreto?” preguntaron. Mi paciencia se
agoté de mantener silencio. Entonces les digo, no a esos inescrupulosos
hombres viles a quienes no vale la pena dirigirse, sino a las cabezas de la
faraénica sociedad que con un despotismo arbitrario juega con el destino de
esta nacién: Oh, ustedes, gente de innovacién, que se han desviado del camino

recto de la religién, quiero la respuesta a seis preguntas.
La Primera:Todos los gobiernos del mundo, cada pueblo que gobierna
e incluso los canibales y el jefe de una banda de forajidos, tienen algin
principio, alguna ley, por la que se rigen. Entonces, éseglin qué principio
ustedes llevan a cabo esta extraordinaria agresiéon? iMuestren su ley! (O aceptan
como ley los caprichos arbitrarios de un punado de oficiales despreciables?



416 CARTAS

Porque ninguna ley puede interrumpir la adoracién privada de esa manera; ino
puede haber semejante ley!

La Segunda: ¢En qué fuerza confian que son tan valientes como para
violar el principio de ‘libertad de conciencia’ que gobierna casi en todos lados
en la humanidad, en especial en esta época de libertad y en los circulos
civilizados, y tratarlo a la ligera vy tan indirectamente insultar a la humanidad y
desestimar sus objeciones? ¢Qué poder tienen que ustedes atacan a la religién y
a los creyentes de esta manera como si hubieran tomado la irreligién como una
religién para ustedes mismos de manera intolerante, a pesar de que al llamarse
a ustedes mismos ‘seculares’ proclaman que no interferirdn con la religién ni
con la irreligiéon? iAlgo como esto no permanecerd en secreto! ilban a
preguntarles a ustedes por ello! Entonces, équé respuesta daran? A pesar de que
no pudieron oponerse a las objeciones del mas pequefio de veinte gobiernos,
intentan violar por la fuerza la libertad de conciencia, como si ignoraran por
completo las objeciones de veinte gobiernos.

La Tercera: ¢Segin qué principio le proponen a gente como yo que
sigue la escuela de jurisprudencia Shafi, la escuela Hanefi, de una manera
opuesta a lo elevado y puro de esa escuela, debido a las fatwas equivocadas de
algunos ‘malos eruditos religiosos’ que han vendido sus conciencias para
obtener el mundo? Si, después de abrogar la escuela Shafi, que tiene millones
de seguidores, y hacer que todos sigan la escuela Hanefi, se me propone a la
fuerza de manera tirdnica, se podria tal vez decir que es un principio de gente
irreligiosa como ustedes. De lo contrario es arbitrario y despreciable iy nosotros
no seguimos los caprichos de gente como esa y no los reconocemos!

La Cuarta: ¢Segiin con qué principio se propone a través de una fatwa
corrupta e innovadora “realizar el igama en turco”, de manera absolutamente
contraria al nacionalismo turco, que es sinceramente religiosos y sinceramente
respetuosos hacia la religién v que desde los primeros tiempos se ha mezclado v
unido con el Islam, en nombre del turquismo, que tiene el significado de
extranjero, a quienes como yo que pertenecemos a otra nacién? Si, a pesar de
que tengo relaciones amigables y fraternas con turcos verdaderos, no tengo
ningun tipo de relacién con el turquismo de imitadores de extranjeros como
ustedes. ¢Cémo me pueden proponer algo asi? ¢A través de qué ley? Tal vez, si
ustedes abolieran la nacionalidad de los kurdos, de quienes hay millones y
quienes por miles de afios no se han olvidado de su nacionalidad e idioma, y
son los verdaderos compatriotas y companeros en la yihad de los turcos, v
hacerlos olvidar su idioma, entonces tal vez vuestra propuesta para aquellos
que, como yo, son considerados de una raza diferente estarian de acuerdo con
algin tipo de principio salvaje. De lo contrario es puramente arbitrario. Los
caprichos arbitrarios de los individuos no se pueden seguir y inosotros no los
seguimos!

La Quinta

Un gobierno puede aplicar todas las leyes a sus ciudadanos y a quienes
acepta como sus ciudadanos, pero no puede aplicar sus leyes a quienes no



CARTA VEINTINUEVE 417

acepta como tales, porque son capaces de decir: “Ya que no somos
ciudadanos, iustedes no son nuestro gobierno!”

Ademas, ninglin gobierno puede infligir dos castigos al mismo tiempo.
O bien encarcela a un asesino o lo ejecuta. Castigarlo con ambos, el
encarcelamiento y la pena capital, ino es un principio en ninguna parte!

Sin embargo, a pesar de que no ha causado dano en absoluto a este
pais y a esta nacién, durante ocho anos me han mantenido en cautiverio de
una manera que no se le ha infligido ni siquiera a un criminal que pertenezca a
la nacién maés salvaje y extranjera. A pesar de que ustedes han perdonado a los
criminales, me han negado mi libertad y me han privado de todos los derechos
civiles. Ustedes no han dicho: “El también es un hijo de esta tierra”, entonces,
é¢segin qué principio y ley ustedes le proponen, contrariamente al
consentimiento de vuestra nacién, estos principios que destruye la libertad a
alguien como yo que es un extranjero para ustedes en todo sentido? Ya que en
la Primera Guerra Mundial ustedes han contado todas las obras heroicas de las
que esta persona fue el medio y fueron atestiguadas por los comandantes del
ejército, como nada y han considerado sus luchas abnegados por este pais
como crimenes; y ya que consideran que preservar la buena moralidad de esta
nacién desafortunada y su trabajo serio y efectivo para asegurar su felicidad en
este mundo en el préximo es traicién; v ya que han castigado durante ocho
anos (y ahora el castigo ha sido por veintiocho afos) a alguien que no acepta
para si mismo vuestros principios injuriosos, peligrosos y arbitrarios, que en
realidad no tienen beneficio v surgen de la incredulidad y del extranjero; el
castigo puede ser sélo uno. No acepté su aplicacién, entonces me hicieron
sufrir. Entonces, ¢seglin qué principio se aplica un segundo castigo?

La Sexta:En vista del tratamiento al que me han sometido, segin
vuestra creencia, yo me opongo a ustedes de manera general. Ustedes estan
sacrificando vuestra religién y vida en el Méas Alla por vuestras vidas en este
mundo. Segln ustedes, debido a la oposicién entre nosotros y contrariamente a
ustedes, nosotros estamos todo el tiempo preparados para sacrificar nuestra
vida en este mundo para nuestra religiéon y para el Mas Alla. Sacrificar dos o tres
anos de vida humillante bajo vuestro dominio para obtener sagrado martirio es
como el agua de Kawzar para nosotros. Sin embargo, para hacernos temblar,
confiando en la refulgencia y las indicaciones del Sabio Coran, les digo esto con
certeza:

iUstedes no viviran después de matarme! Seran conducidos fuera del
mundo, vuestro Paraiso y vuestro amado, por una mano irresistible, v seran
arrojados rapidamente a una oscuridad eterna. Detrds de mi, vuestros jefes
como Nimrod serdn asesinados rapidamente y serdn enviados a mi. Ante la
Presencia Divina los agarraré por sus cuellos y por la Justicia Divina que los
arrojara a lo mas bajo de lo bajo, itendré mi venganza!

iOh, ustedes, miserables desdichados que venden la religién y vuestras
vidas en el Méas Alla por este mundo! Si quieren vivir, ino interfieran conmigo!
Si interfieren conmigo, sepan que mi venganza llegard de modo extremo para
ustedes y tiemblen. Espero de la Misericordia Divina que mi muerte sirva a la




418 CARTAS

religién més que mi vida y ique mi muerte explote sobre vuestras cabezas como
una bomba, desparraméandolas! ilnterfieran si tienen coraje! Si hacen algo, iya
veran! Con toda mi fuerza leo esta aleya frente a todas vuestras amenazas:

-
- )

SB35 6AKT1 as 36 S 8] 1A 06 ol

-

B}

JRAPR TR P

sk osk ok



La 5epfzma Seccion, Los Siete 5zgms

€\

EJ

MJJW‘}MLA{}M&[JUA);LS.U‘ Y‘d....ﬂﬂ\j}:as_} L:‘j.wl.e
5555 ST S5 aealil 5 51l 50,0 5,068

0553816 S5
[Estos Siete Signos son las respuestas a tres preguntas. La primera
pregunta consiste en cuatro Signos.]

Primer Signo: Como todas las cosas, males que hacen, los argumentos
y pruebas que quienes intentan cambiar las ‘marcas del Islam’ surgen de su
imitacién ciega de los extranjeros. Ellos dicen:

“En Londres, las personas que han abrazado el Islam y los extranjeros
que se convirtieron en musulmanes traducen muchas cosas como la llamada a
la oracién y el igama a sus propios idiomas en sus propios paises. El Mundo del
Islam no dice nada frente a esto y no lo objeta. ¢Eso debe significar que esta
permitido segln la Sharfa ya que se quedan en silencio?”

La Respuesta: Hay una diferencia muy aparente aqui que ningtn ser
conciente podria hacer semejante analogia ni imitarlos. Porque las tierras
extranjeras se llaman Morada de la Guerra en la terminologia de la Sharia y hay
muchas cosas que son permitidas en la Morada de la Guerra que no son legales
en la Morada del Islam.

Ademas, las tierras extranjeras son el reino de la Cristiandad. Ya que no
son un ambiente en el que los significados de los términos de la Sharia y los
conceptos de las palabras sagradas son comunicados e inculcados por sus
propias lenguas, necesariamente los significados sagrados se han referido a las
palabras sagradas; las palabras se han abandonado por el significado; el menor
de dos males se ha elegido. En la Morada del Islam, sin embargo, la gente del
Islam estéa instruida en los significados abreviados de aquellas palabras sagradas
a través de sus estados. Las conversaciones de los musulmanes sobre los
Hadices v la historia islamica y las marcas del Islam y los pilares del Islam, todo
continuamente les inculca los significados concisos de aquellas benditas
palabras. En este pais, ademéas de mezquitas v de madrasas, incluso las lapidas
de los cementerios son como maestros inculcando esos significados sagrados a
los creyentes y se los recuerdan. Si por alguna ventaja mundanal, alguien que
se llame musulmén por si mismo aprende cincuenta palabras por dia de un



420 CARTAS

diccionario de una lengua extranjera y luego en cincuenta anos no aprende las

?U - ” 0 ?U 5 o - o ?U 6 - <
sagradas palabras como ‘305‘ CJL>=,.:J, ‘al M", ‘@‘Y!Aﬂ/&’ v

)y

2o A ) ) o . .
J.,S ‘ dﬁ",que se repiten cincuenta veces al dia, ¢no caerfa esa persona mas

abajo que un animal? iEstas sagradas palabras no se pueden traducir ni
corromper ni deportar para animales como ese! Cambiarlas y deportarlas es
borrar todas las lapidas; es volverse en contra de todos los muertos en los
cementerios, que se revolcarian en sus tumbas por semejante insulto.

Para enganar a la nacién, los ‘malos eruditos religiosos’, que han sido
enganados por los irreligiosos, dicen que contrariamente a otros Imémes, el
Imam A’zam dijo: “Si surge la necesidad en los paises distantes, es permisible
recitar la Sura Fatiha con su traduccién en persa para quienes no saben nada
de arabe”. Necesitamos esto, entonces ¢podemos recitarlo en turco?

La Respuesta: Las autoridades lideres y mas importantes asi como
también los otros doce muyytahids lideres han dado fatwas que se oponen a
esta fatwa del Imdm A’zam. La gran carretera del Mundo del Islam es su
carretera; la comunidad musulmana puede seguir ese camino. Quienes lo
conducen hacia otro camino estrecho y particular estan desviandolos. La fatwa
del Imam A’zam es especifica en cinco sentidos:

El Primero: Se refiere a la gente en lugares distantes del centro del
Islam.

El Segundo: Es como consecuencia de una necesidad real.

El Tercero: Segiin un Hadiz, es especifico para las traducciones al persa,
que se supone que es el idioma de la gente del Paraiso.

El Cuarto: La regla es especifica para la Sura Fatiha, para que quienes
no la saben no renuncien a realizar las oraciones obligatorias.

El Quinto: Se le dio permiso para que, debido al patriotismo Islamico
que surge de la fuerza de la fe, la gente comin pudiera comprender los
significados sagrados. Pero traducirlos y renunciar al original en arabe debido a
la debilidad de la fe, el nacionalismo negativo y el odio por el idioma &arabe,
conducido por un impulso destructivo, es hacer que otros renuncien a la
religién.

Segundo Signo: La gente innovadora que ha cambiado ‘las marcas del
Islam’ primero que nada buscé fatwas de los ‘malos eruditos religiosos’. Antes
de eso, habian sefnalado la fatwa que demostramos que era especifica en cinco
sentidos. Segundo, la gente innovadora obtuvo la siguiente idea desfavorable
de los reformistas extranjeras: Europa, al estar insatisfechos con la Iglesia
Catdlica, principalmente los revolucionarios, los reformistas y los filésofos, que
eran innovadores segun la Iglesia Catdlica, favorecié al protestantismo, que se
consider6 Mutazilies, y tomando ventaja de la Revolucién Francesa
parcialmente destruyeron la Iglesia Catdlica y proclamé el protestantismo.

Entonces, los pseudo-patriotas aqui, que estdn acostumbrados a imitar
ciegamente, dicen: “Una revolucién como esa surgi6 en la religion cristiana. Al



CARTA VEINTINUEVE 421

principio los revolucionarios se llamaron apostatas, entonces, mas tarde
nuevamente eran aceptados como cristianos. Entonces, ¢por qué no habria de
haber una revolucién religiosa como esa en el Islam?”

La Respuesta: La diferencia aqui es incluso mas grande que en la falsa
analogfa del Primer Signo. Porque en la religién de Jesus, sélo los fundamentos
de la religion se tomaron de dJesis (p.). La mayoria de los mandamientos
relacionados a la vida social y los asuntos secundarios de la Sharia se
formularon por los discipulos y otros lideres espirituales. La mayor parte se
tomé de las escrituras sagradas anteriores. Ya que dJesis (p.) no fue un
gobernante o un soberano mundanal v ya que él no fue la fuente de las leyes
sociales en general, los fundamentos de su religién fueron como si estuvieran
vestidos con vestimentas de leyes comunes y reglas civiles tomadas de afuera,
habiéndoles dado una forma diferente y habiéndolas llamado la ley cristiana. Si
esta forma se cambia y la vestimenta se transforma, los fundamentos de la
religién de Jests (p.) pueden persistir. No infiere negar o mentir sobre Jesus

(p.).

Sin embargo, la Gloria del Mundo (PyB), que fue el duefio de la religién
y de la Sharia del Islam, fue el soberano de los dos mundos, y el Este y Oeste y
Andalucia y la India fueron sus tronos de gobierno. En consecuencia, él mismo
demostré los fundamentos de la religién del Islam vy trajo los asuntos
secundarios y otros mandamientos de la religién, incluidos incluso los asuntos
mas menores de la conducta; él mismo los ensend; él los ordend. Es decir, los
asuntos secundarios del Islam no son como una vestimenta capaz de cambiar,
de modo que si se cambiaran, la religién esencial persistiria. Mas bien es un
cuerpo para la esencia de la religién, o al menos una piel. Se han mezclado v
combinado con ella de modo que no se pueden separar. Cambiarlos infiere
negacién y contradiccion directa del dueiio de la Sharia.

En cuando a las diferencias en las escuelas de jurisprudencia; esto ha
surgido de las diferencias en el camino a comprender los principios tedricos
mostrados por el dueno de la Sharia. Los principios llamados ‘las obligaciones
de la religion’ que no estd abierta a interpretacién y aquellos llamados
‘incontrovertibles’, no pueden cambiarse de ninguna manera y no se pueden
interpretar. Quien si los cambie abandona la religién y se incluye bajo la regla:

0% - 308 P ser -2 T

La gente innovadora ha encontrado el siguiente pretexto para su
irreligiéon y desvio del camino recto. Dicen: “La Revolucién Francesa fue la
causa de una sucesiéon de eventos en el mundo de la humanidad; en ella, el
clero y los lideres espirituales y la Iglesia Catdlica, que era su jurisprudencia
particular, fue atacada y destruida. Méas tarde, la Revolucién fue aprobada por
mucha gente y los extranjeros también hicieron un progreso mayor. ¢No es
asf?”

La Respuesta: Como en las analogias anteriores, las diferencias de esta
analogia son claras. Porque por mucho tiempo en Francia, la religién cristiana y



422 CARTAS

en especial la Iglesia Catdlica, ha sido un medio para la dominacién y el
despotismo en manos de las clases altas y gobernantes. Fue por ese medio que
la clase alta perpetué su influencia sobre la gente comun. Y ya que fue el medio
para oprimir a los patriotas, quienes eran los que estaban despiertos entre la
gente comin y se llamaban “Jacobinos” y fue el medio para oprimir a los
pensadores que buscaban la libertad, quienes atacaron al despotismo de los
tiranos de la clase alta, y ya que por cerca de cuatrocientos anos se habia
considerado una causa, por las revoluciones de Europa, de dar vuelta la
estabilidad de la vida social, la Iglesia Catdlica habia sido atacada, no en
nombre de la irreligién, sino por la otra secta cristiana. Un sentimiento de
indignacién y enemistad se engendré entre la gente comin y los filésofos
debido a lo que sucedié el evento histérico mencionado anteriormente.

Sin embargo, ninguna persona oprimida ni ninglin pensador tienen el
derecho de quejarse sobre la religion de Muhammad (PyB) y la Sharia del
Islam. Porque no los hace ofender sino que los protege. La historia Islamica esta
alli para que todos la vean. Aparte de uno o dos incidentes, no han ocurrido
guerras de religiéon interna. Mientras que la Iglesia Catdlica provocd
cuatrocientos afios de revoluciones internas.

Ademas, el Islam ha sido el bastién de la gente comin mas que de las
clases altas. Al imponer el pago del zakat y prohibir la usura y el interés, ha
hecho de las clases altas no déspotas sobre la gente comun sino isiervos de

alguna manera! Dice: «J"u‘ t;:: :J,; «J"u‘ ::..;- ,:é.::l:— f}:ﬁj‘ )J...::

También, a través de frases como:

d 9 Jia:..: /)’\.9‘ *d }3: N)’\.e‘ ) jl.LaJ}’\.e‘ el Sabio Coran llama al intelecto

a testificar; advierte, refiere a la razén, incita a la investigacién. A través de ello
les da una posicién a los eruditos y a la gente que razona; les da importancia en
nombre de la religién. No descarta la razén como la Iglesia Catdlica; no silencia
a los pensadores ni requiere una imitacién ciega de ellos.

Ya que los fundamentos, no del verdadero cristianismo, sino de la
religién cristiana del presente y los fundamentos del Islam se han partido en un
punto importante, siguen sus caminos por separado en muchos sentidos como
las diferencias mencionadas anteriormente. El punto importante es este:

El Islam es la religiéon de la verdadera afirmacién de la Unidad Divina
de modo que rechaza intermediarios y causas. Rompe el egoismo y establece la
adoracién sincera. Acorta todo tipo de falsa soberania, comenzando desde la
del alma maligna, y la rechaza. Es por esto que si una persona de posicién
elevada dentro de la clase alta ser4 completamente religiosa, debera renunciar a
su egoismo. Si no renuncia al egoismo, perderd su firmeza de religién y en
cierta forma renunciara a su religion.

En cuanto a la religién cristiana del presente, ya que ha aceptado la fe
de Jests (p.) como el Hijo de Allah, le adjudica un verdadero efecto a las
causas e intermediarios. No puede romper el egoismo en nombre de la religion.



CARTA VEINTINUEVE 423

Mas bien, diciendo que es un sagrado diputado de Jests (p.), le atribuye algo
sagrado a ese egoismo. Por esta razén, los miembros de las clases altas del
cristianismo que ocupan las posiciones mundanales mas elevadas pueden ser
completamente religiosos. De hecho, hay muchos como el ex-presidente
norteamericano Wilson y el ex Primer Ministro britanico Lloyd George, que
fueron tan religiosos como los sacerdotes fanaticos. Pero quienes se elevan a
aquellas posiciones entre los musulmanes rara vez permanecen completamente
religiosos y firmes en su religién, porque no pueden renunciar a su orgullo y
egoismo. La verdadera fagwa no se puede combinar con el orgullo y el
egoismo.

Si, tal como el fanatismo religioso de la clase alta cristiana y la falta de
firmeza en la religién de la clase alta musulmana demuestran una importante
diferencia, asi también, el hecho de que los filésofos que surgieron de la
cristiandad fueron indiferentes hacia la religién o se oponian a ella, mientras
que la gran mayoria de quienes surgieron del Islam construyeron su filosofia
sobre los fundamentos Isldmicos, demuestra atn otra importante diferencia.

Ademas, en general, los cristianos comunes que han caido en tiempos
dificiles o que son enviados a prisién no pueden esperar ayuda de la religion.
Anteriormente, la mayoria de ellos se volvieron irreligiosos. De hecho, los
famosos revolucionarios de la historia que instigaron la Revolucién Francesa y
se llamaron “Jacobinos irreligiosos”, fueron mayormente aquella gente comin
aquejada por desastres. Mientras que en el Islam, la gran mayoria de quienes
sufren desastres o encarcelamiento esperan socorro de la religién y se vuelven
religiosos. Esta situacién también demuestra una diferencia importante.

Tercer Signo: Los innovadores dicen: “El fanatismo religioso nos hizo
retroceder. Vivir esta época es posible si uno renuncia al fanatismo. Europa
avanzé en renunciar al fanatismo, ¢no es asi?”

La Respuesta: iEstan equivocados y han sido enganados! O bien los
estan enganando porque Europa es fandatica en religiéon. Dile a un bulgaro
comun, o a un soldado inglés o a un jacobino francés: “iUsa este turbante o te
enviaremos a prision!” y su fanatismo los obligard a responder: “iNo a la
prisién, incluso si me matan, no insultaré a mi religién ni a mi nacién de esa
manera!”

También, la historia atestigua que cada vez que la gente del Islam ha
adherido a su religién por completo, han avanzado en ese tiempo. Y cuando
dejo la firmeza en su religion, se han deteriorado. Mientras que con la
cristiandad, es lo opuesto. Esto también surge de una diferencia esencial.

También, el Islam no puede compararse con otras religiones; si un
musulméan abandona el Islam y renuncia a su religién, no puede aceptar a
ningin ofro profeta; por cierto, tampoco puede reconocer a Allah
Todopoderoso y probablemente no reconozca nada sagrado. No tendra
conciencia de que serd el medio para el logro moral y espiritual; sera
corrompido.

En consecuencia, desde el punto de vista del Islam, un incrédulo real
tiene el derecho a la vida. Si estéa fuera del pais y hace las paces, o si esta dentro




424 CARTAS

del pais v paga sus impuestos, su vida estd protegida segin el Islam. Pero un
apdéstata no tiene el derecho a la vida porque su conciencia esta corrompida y
se convierte en veneno para la vida de la sociedad. Pero un irreligioso del
cristianismo atn puede contribuir a la sociedad. Puede aceptar algunos asuntos
sagrados y puede creer en algunos de los profetas y puede confirmar a Allah
Todopoderoso en algunos sentidos.

Me pregunto, ¢qué ventaja encuentran estos innovadores, o mejor
dicho, estos desviados en esta irreligion? Si estan pensando en el gobierno y el
orden publico, gobernar a diez anarquistas irreligiosos que no conocen a Allah y
repeler sus demonios es mucho mas dificil que gobernar a mil personas
religiosas. Si estan pensando en el progreso, la gente irreligiosa como esa es un
obstaculo para progresar, asi como es danina para la administracién del
gobierno. Destruye la seguridad y el orden publico, que son la base del
progreso y del comercio. En verdad, son destructivos debido al camino que han
tomado. El tonto méas grande del mundo es quien espera el progreso, la
prosperidad de la vida de anarquistas irreligiosos como ellos. Uno de esos
tontos que ocupaba una posicién elevada, dijo: “Dijimos ‘iAllah! iAllah!” y nos
retiramos. Europa dijo ‘Armas y cafones’ y avanzé”.

Segln la regla de “a un tonto se le debe responder con silencio”, la
respuesta para esa gente es el silencio. Pero porque detras de ciertos tontos hay
gente negligente y desfavorable, decimos esto:

iOh, ustedes, desdichados! Este mundo es una casa de huéspedes.

3 o -~ o
Todos los dias, treinta mil testigos ponen su firma al decreto de " 3>~ < j,o.“

con sus cuerpos, y atestiguan la asercién. ¢Pueden matar a la muerte? ¢Pueden
contradecir a estos testigos? Ya que no pueden, la muerte hace que la gente
diga: “iAllah! iAllah!” ¢Cudl de vuestras armas y vuestros canones puede
iluminar la oscuridad eterna que enfrenta alguien en la agonia de la muerte en
lugar de “iAllah! iAllah!” y transformar su desesperacién absoluta en esperanza
absoluta? Ya que existe la muerte y entraremos a la tumba y esta vida parte y
una vida eterna viene, si se dice armas y cafnones una vez, “iAllah! iAllah!” se
deberfa decir mil veces. Y si estd en el camino de Allah, el arma también dice

o sb
“iAllah!” y el cafidén retumba “},5‘ Tk Rompe el ayuno con “Allah” y

comienza...

Cuarto Signo: Los innovadores destructivos son de dos tipos:

El Primer Tipo, como si por la religién y en nombre de la lealtad por el
Islam, como si fuera para fortalecer la religién con el nacionalismo, dicen:

“Queremos plantar el arbol luminoso de la religién, que es débil en la
tierra del nacionalismo vy asi fortalecerlo”. Se muestran como apoyando la
religién.

El Segundo Tipo, en nombre de la nacién y por el nacionalismo, para
fortalecer el racismo, dicen: “Queremos injertar al Islam en la nacién”, asi crean
innovaciones.



CARTA VEINTINUEVE 425

Al Primer Tipo, le decimos: iOh, infelices ‘malos eruditos de religién’
que confirman el titulo de ‘tontos leales’, o sufies extasiados, que no piensan y
son ignorantes! iEl arbol de Tuba del Islam, cuyas raices se fundan en la
realidad del universo y cuyas ramas se extienden a las verdades del universo,
no se puede plantar en la tierra del racismo imaginario, efimero, parcial,
particular, negativo, ciertamente infundado, rencoroso, tirdnico y oscuro! Tratar
de hacer esto es intentar algo tonto, destructivo e innovador.

Al Segundo Tipo de nacionalistas, le decimos esto: iOh, ustedes,
pseudo-patriotas embriagados! Tal vez el siglo pasado pudo haber sido la era
del nacionalismo. iEste siglo no es la era del racismo! El comunismo y el
socialismo ocupan todos los asuntos, destruyendo la idea de racismo. La era del
racismo esta pasando. El nacionalismo Islamico eterno y permanente no puede
estar ligado al racismo inestable y temporario ni se puede injertar en él. E
incluso si fuera sélo que corrompiera la nacién Islamica, tampoco reformaria y
harfa permanente el nacionalismo racista. Si, parece que hay un placer y una
fuerza temporaria en un injerto temporario, pero es muy efimero vy las
consecuencias son peligrosas.

Ademas, abrirfa una divisién en el pueblo turco que no se podria curar
en toda la eternidad. Entonces la fuerza de la nacién se reduciria a la nada, ya
que una seccién hubiera destruido la fuerza de la otra. Si se pusieran dos
montanas en los dos platillos de una balanza, un peso de pocos kilos podria
mover a las dos, haciendo elevar a una y haciendo bajar a la otra.

La Segunda Pregunta consiste de Dos Signos:

El Primer Signo es el...

Quinto Signo: Y es una breve respuesta a una pregunta importante:

Pregunta: Hay muchos Hadices auténticos sobre la aparicién del Mahdi
al final de los tiempos y sobre cémo ajusticiara al mundo, que se habra
corrompido. Sin embargo, el presente es el tiempo de la colectividad grupal o
social, no del individuo. Sin importar qué tan grande un genio sea un individuo,
incluso un genio multiplicado por cien, si no es representativo de un grupo y si
no representa la personalidad colectiva de un grupo, sera derrotado frente a la
personalidad colectiva de un grupo opositor. Sin importar qué tan elevado y
grande sea el poder de su cercania de Allah, écomo sera capaz de reformar al
mundo en esta época entre la corrupcién generalizada de un grupo humano
como ese? Si todas las obras del Mahdi son maravillosas, serfa contrario a la
sabidurfa Divina y a las leyes Divinas del mundo. Queremos comprender el
verdadero significado de este asunto del Mahdi.

La Respuesta: Por Su misericordia perfecta, cada vez que la comunidad
musulmana se ha corrompido, Allah Todopoderoso ha enviado un reformador
0 un regenerador o un vicegerente de alto rango o un polo espiritual supremo o
un gufa perfecto o personas bendecidas parecidas al Mahdi, como una marca
de Su proteccién de la Sharia hasta la eternidad; han quitado la corrupcién,
reformado la nacién y preservado la religion de Muhammad (PyB). Ya que Su
costumbre ha procedido de esta manera, por cierto, en el momento de la
corrupcién mas grande al final de los tiempos, El enviard a una persona




426 CARTAS

luminosa como el mas grande muyytahid y el méas grande renovador y
gobernante, el Mahdi, como gufa y polo espiritual y esa persona sera de la
Familia del Profeta. Allah Todopoderoso, Quien llena y vacia el mundo entre
los cielos y la tierra con nubes y en un instante detiene las tormentas del mar y
en una hora en primavera crea muestras del verano vy en una hora en el verano
crea una tormenta de invierno, semejante Todopoderoso de Gloria también
puede esparcir la oscuridad del Mundo del Islam por medio del Mahdi. El ha
prometido esto y por cierto El llevara a cabo Su promesa.

Si se considera desde el punto de vista del poder Divino, es muy facil.
Es a través del punto de vista de las causas v de la sabidurfa Divina, es
nuevamente tan razonable y necesario que los pensadores han afirmado que
incluso si no se hubiera narrado del Portador de Noticias Seguras, atin hubiera
sucedido. Y sera. Es ast:

-

0 ] - 1. . % - oW //w/.’v?"
o CL LS wesi Bl I Jo § aasa BuCl e 1o gl

-

VAR VPE G SO S0P o1V S S

que se repite por toda la comunidad musulmana cinco veces por dia en todas
las oraciones obligatorias, evidentemente se ha aceptado. Porque como la
Familia de Abraham (p.), la Familia de Muhammad (PyB) ha asumido una
posicién que ocupan como comandantes del lider de todas las benditas cadenas
de autoridades espirituales en las asambleas de todas las regiones del mundo de
todos los siglos?. Son tan numerosos que todos estos comandantes juntos
forman un ejército poderoso. Si tomaran una forma fisica y a través de su
solidaridad se formaran en una divisién, si despertaran a la religién del Islam y
la delimitaran con unidad, que serfa como una nacién sagrada, ningun ejército
de ninguna otra nacién podria resistirlos. Asi, ese ejército numeroso y poderoso
es la Familia de Muhammad (PyB), el ejército mas selecto del Mahdi.

Si, hoy en la historia del mundo no hay una familia distinguida por un
honor tan alto y cualidades elevadas v tanta nobleza en sus descendientes, en
una sucesién ininterrumpida y una genealogia, que es tan poderosa e
importante como la linea de Sayyids de la Familia del Profeta. Desde épocas
remotas son ellos quienes han sido los lideres de todos los grupos de veraces y
son ellos quienes han sido los lideres renombrados de la gente de perfeccién.
Ahora es una linea bendecida de millones. Vigilantes y circunspectos, sus
corazones llenos de fe y amor por el Profeta, son distinguidos por el honor de su
linaje renombrado mundialmente. Eventos trascendentales ocurrirdn que
despertaran y provocaran esa fuerza sagrada dentro de esa vasta comunidad...
Por cierto, el fervor elevado en esa fuerza enorme surgira y el Mahdi vendra a

% S6lo uno de ellos es Sayyid Ahmad al-Sanusi, que lidera a millones de seguidores. Otro es Sayyid Idris, que
lidera a mas de cien mil. Otro Sayyid como Sayyid Yahya lidera a cientos de miles de hombres. Y asi
sucesivamente. Tal como entre los individuos de esta tribu de Sayyids hay numerosos lideres externos, asi
también hay héroes de héroes espirituales como Sayyid 'Abd al-Qadir Gilani, Sayyid Abu'l-Hasan al-Shazali y
Sayyid Ahmad Badawi.



CARTA VEINTINUEVE 427

liderarla, guidndola hacia el camino de la verdad vy la realidad. Esperamos de la
ley Divina v de la misericordia Divina que sea asi y que al ser asi, como
esperamos la llegada de la primavera después del invierno; v tenemos derecho
a esperarlo...

El Segundo Signo, es el...

Sexto Signo: La comunidad luminosa del Mahdi reparara la destruccién
del régimen innovador de la sociedad secreta del Sufyan y restaurara la Sunna
gloriosa del Profeta. Es decir, la sociedad secreta del Sufyan que intentara
destruir la Sharia de Muhammad (PyB) en el Mundo del Islam con la intencién
de negar su Misiébn Profética y serd asesinado y derrotado por la espada
inmaterial milagrosa de la comunidad del Mahdi.

Ademas, en el mundo de la humanidad, la sociedad del Dayyal
derrocard a la civilizacién y socavard los asuntos sagrados de toda la
humanidad con la intencién de negar la Divinidad. Una comunidad ferviente y
abnegada conocida como una comunidad cristiana pero merecedora de
llamarse “musulmanes cristianos” que trabajaran para unirse a la religiéon
verdadera de Jests (p.) con la realidad del Islam y matard y derrotard a esa
sociedad del Dayyal con la liderazgo de Jesus (p.), asi salvando a la humanidad
del ateismo.

Este misterio importante es muy extenso. Ya que lo hemos tratado
brevemente en otras partes, aqui nos contentamos con esta indicacion.

Séptimo Signo: Es decir, la Tercera Pregunta. Ellos dicen: “Vuestras
refutaciones y luchas anteriores en el camino del Islam no estaban en tu estilo
actual. Tampoco defiendes al Islam de Europa de la manera en que lo hacen
los filésofos y pensadores. ¢Por qué has cambiado el estilo del Viejo Said? ¢Por
qué no actdas de la misma manera que aquellos que luchan por la causa del
Islam por medios no fisicos?

La Respuesta: El Viejo Said y ciertos pensadores, en parte aceptaron los
principios de la filosofia humana y europea y los enfrentaron con sus propias
armas; ellos los aceptaron hasta cierto punto. Asignaron como inquebrantables
algunos de sus principios en forma de ciencias fisicas y en consecuencia no
pudieron demostrar el verdadero valor del Islam. Fue simple como si estuvieran
injertando el Islam con las ramas de la filosofia, cuyas raices creian que eran
muy profundas; como si las fortaleciera. Pero ya que este método produjo
pocas victorias y redujo el valor del Islam en cierta forma, renuncié a ese
camino. Y mostré de hecho que los principios del Islam son tan profundos que
los principios mas profundos de la filosofia no pueden alcanzarlos; por cierto,
quedan superficiales al lado de ellos. La Palabra Treinta, la Carta Veinticuatro y
la Palabra Veintinueve han demostrado esta verdad con pruebas. En el camino
anterior, la filosofia se consideraba como profunda y los mandamientos del
Islam, externos; se creia que al unirlo con las ramas de la filosofia, el Islam se
preservaria y se haria duradero. iComo si los principios de la filosoffa pudieran
de algin modo alcanzarlos!




428 CARTAS

2 "g/ 20 ”/]/°j‘$[&‘/|fi°ﬁl/g C/Y‘Lj;.l.f«/y Lol "

A TR L N T U TR A R 14
3 4l L 0T ) (5 B8 g G (201 4 Jif
VoS w88 e -
C,’JL/’L../’) )ul >
% . p S PIRY
ikl W8 wema B JT Lo 5 aeaa Buil Je 15l
e Do I8 a1 3 a3 T B Al B

sk osk ok

Los Ocho Simbolos,
(ue es la Octava Seccion

Este tratado consiste de Ocho Simbolos, es decir, ocho tratados cortos.
La base de estos Simbolos es la fevafuk, que es un principio importante de la
ciencia de vafr y una llave importante para las ciencias ocultas y para algunos
de los misterios del Coran que pertenecen a lo Oculto. No se ha incluido aqui,
ya que se publicara en otra coleccién.

sk osk ok



Lu Novena Seccion, Las Nueve Alusiones

0o aaYagle S N A ey ol Y

[Esta Seccién es sobre los caminos de la cercania de Allah y consiste de Nueve Alusiones.]
Primera Alusién: Debajo de los términos ‘sufismo’, ‘camino’, ‘cercania
de Allah’ y ‘viaje espiritual’ subyace una verdad agradable, luminosa, feliz vy
espiritual. Esta verdad se ha proclamado, ensenado y descrito en miles de libros
escritos por eruditos entre la gente iluminada y a quienes se les ha revelado la
realidad de la creacién, quienes le han hablado de esa verdad a la comunidad

Z o~ Jw
‘ ‘ ‘ J.>- Como consecuencia de

musulmana y a nosotros. ‘ J...S
algunas circunstancias convincentes del presente, sefialaremos algunas gotitas,
como rocio, de ese océano vasto.

Pregunta: ¢Qué es el camino sufi?

La Respuesta: El objetivo del camino sufi es el conocimiento de Allah y
descubrir las verdades de la fe a través de un viaje espiritual con los pies del
corazén bajo la sombra de la Ascensién de Muhammad (PyB), manifestar las
verdades de la fe y del Coran a través de la iluminacién y ciertos estados hasta
un nivel de ‘atestiguar’; es un misterio humano elevado y una perfeccién
humana que se llama ‘el camino sufi’ o ‘sufismo’.

Si, ya que el ser humano es un indice abarcativo en el universo, su
corazén se parece a un mapa inmaterial de miles de mundos. Porque tantas
ciencias humanas innumerables y tantos campos de conocimiento muestran
que el cerebro del ser humano en su cabeza es una especie de centro del
universo, como un teléfono y un telégrafo intercambian innumerables lineas, asi
también los millones de libros luminosos escritos por incalculables eviivas
muestran que el corazén de ese ser humano en su ser esencial es el lugar de
manifestacién de innumerables verdades del universo y es su medio y semilla.

Asi, ya que el corazén y el cerebro humano estdn en este centro y
comprenden a los componentes de un arbol poderoso en forma de semilla en la
que se han encapsulado las partes y los componentes de una maquina eterna y
majestuosa que pertenece al Mas Alla, ciertamente el Creador del corazén
desed que ese corazén trabajara y saliera del potencial a lo real y se desarrollara
y se pusiera en accién porque eso es lo que El hizo. Ya que El lo deseé, el
corazdn por cierto trabajard como la mente. Y el medio de trabajo mas efectivo
del corazén es volcarse a las verdades de la fe en el camino sufi a través del
recuerdo de Allah en los niveles de cercania de Allah.



430 CARTAS

Segunda Alusién: Las llaves y los medios para este viaje del corazén y
para el progreso espiritual son el recuerdo de Allah y el pensamiento reflexivo.
Las virtudes es éstos son demasiado numerosas para describirse. Aparte de los
beneficios incontables en el Mas Alld y en las perfecciones humanas, un
beneficio menor que pertenece a esta vida mundanal tumultuosa es como
sigue: todos quieren un consuelo y buscan un placer para salvarse un poco de
las revoluciones de la vida y sus pesadas cargas y para tomar un respiro; todos
buscan algo familiar y amigable para desterrar la soledad. Las reuniones
sociales de la vida civilizada brindan una familiaridad, una amistad y un
consuelo temporario, pero negligente y embriagado para una o dos personas de
diez. Sin embargo, el ochenta por ciento vive vidas solitarias en las montanas o
en los valles, o son conducidos a lugares distantes en busca del sustento o
debido a agentes como calamidades o ancianidad que los hace pensar en el
Maés Alla, se privan de la familiaridad de las sociedades del ser humano. La
situacién no les brinda amistad ni consuelo.

Y entonces, el verdadero consuelo, la familiaridad seria y el placer dulce
de esa persona, es hacer trabajar al corazén por medio del recuerdo de Allah y
el pensamiento reflexivo, volverse hacia a su corazén en aquellos lugares
distantes y esas montanas desoladas y esos wvalles angustiantes. Diciendo
“iAllah!”, familiarizarse con El con su corazén y a través de esa familiaridad,
pensar sobre las cosas que lo rodean, que lo estaban observando salvajemente
como sonriéndole con familiaridad y diciendo: “Mi Creador, a Quien estoy
recordando, tiene innumerables siervos aqui en mi lugar de soledad, tal como
El tiene en todas partes. No estoy solo; la soledad no tiene significado”. A través
de la fe en su vida, recibe placer de la familiaridad. Comprende el significado de
la felicidad de la vida y ofrece las gracias a Allah.

Tercera Alusién: La cercania de Allah es una prueba de la Profecia
Divina; el camino suff es una prueba de la Sharfa. Porque las verdades de la fe
que la Profecia predica, la cercania de Allah las ve y las confirma con un tipo de
testimonio del corazén e iluminacién del espiritu al nivel de ‘visién de certeza’.
Su confirmacién es una prueba certera de la verdad de la Profecia. A través de
sus iluminaciones y revelaciones y al ser beneficioso y por la refulgencia que se
recibe de él, el camino suff es una prueba clara de las verdades y los asuntos
que ensena la Sharfa; que son la verdad y que vienen de la verdad. Si, tal como
la cercania de Allah y el camino sufi son evidencias y pruebas de la Profecia y
de la Sharia, asi también son un misterio de la perfeccién del Islam y un medio
para sus luces y, a través del Islam, una fuente de progreso y refulgencia para la
humanidad.

A pesar de la gran importancia de este vasto misterio, ciertas sectas
desviadas lo han negado. Se han privado de aquellas luces y han sido la causa
de que otros se priven también. Lo méas lamentable es esto: tomando como
pretexto ciertos abusos y faltas que han visto entre los seguidores del camino
Sufi, algunos eruditos externalistas entre los sunitas y algunos politicos
negligentes que también son sunitas estdn intentando cerrar esa tesoreria
suprema, por cierto, destruirla y secar esa fuente de Kawzar que distribuye un
tipo de agua de vida. Sin embargo, hay pocas cosas y pocos caminos que estan




CARTA VEINTINUEVE 431

libres de faltas y que son enteramente buenos. Es probable que existan algunas
faltas y abusos porque si los novicios asumen un asunto, seguramente lo usaran
mal. Pero segin los calculos de buenas obras en el Mas Alla, Allah
Todopoderoso muestra Su justicia soberana al pesar las buenas y malas obras.
Es decir, si preponderan las buenas obras y pesan mas, El da recompensas por
ellas y las acepta; mientras que si preponderan las malas obras, El castiga por
ellas y las rechaza. El equilibrio de las buenas y malas obras no mira hacia la
cantidad sino a la calidad. A veces sucede que una sola buena obra pesa més
que mil males y hard que se perdonen. La justicia Divina juzga asi y la realidad
también ve que sea verdad. Asi, la evidencia de que las buenas obras del
camino suff — es decir, los caminos sufies dentro de los limites de las Practicas
del Profeta (PyB) — definitivamente preponderan sobre sus males, es que de
quienes lo siguen preservan su fe en el tiempo de los ataques por los
extraviados. Un seguidor comin y sincero del camino sufi se preserva a si
mismo mejor que un cientifico superficial v externalista. A través de la
iluminacién del camino sufi y del amor de los evliyas, salva su fe. Si comete
pecados graves, se vuelve un pecador pero no un incrédulo; no es arrojado
facilmente al ateismo. Ningln poder en absoluto puede refutar segiin su punto
de vista la cadena de sheiks que él acepta, con un amor fuerte y una fe firme
para ser polos espirituales. Y porque ningin poder puede refutarlo, su confianza
en ellos no se puede destruir. Y mientras que su confianza no se sacuda, no
puede aceptar el ateismo. Frente a las artimanas de los ateos de la actualidad,
se ha vuelto dificil para alguien que no estd conectado con el camino sufi y
cuyo corazén no ha entrado en accién, para preservarse a si mismo por
completo, incluso si es un erudito académico.

Hay otra cosa; el camino sufi no puede ser condenado por los males de
algunos caminos que han adoptado practicas fuera de los limites de la tagwa, e
incluso del Islam, y equivocadamente se han dado a si mismos el nombre de
caminos sufies. Aparte de los resultados religiosos y espirituales importantes y
elevados del camino sufi y aquellos que miran hacia el Mas All4, son los
caminos sufies los que son el primer, méas efectivo y ferviente medio para
expandir y desarrollar la hermandad, un lazo sagrado dentro del Mundo del
Islam. También son uno de los tres bastiones inquebrantables méas importantes
del Islam contra los increibles ataques del mundo de la incredulidad v de las
politicas de la Cristiandad para extinguir la luz del Islam. Lo que preservé a
Estambul, el centro del Califato durante quinientos cincuenta anos de todo el
mundo cristiano fueron las luces de la fe en la Unidad Divina que emanaban de
quinientos lugares de Estambul y la fuerza de la fe y de quienes recitaron
“iAllah! iAllah!” en los tekkes detrds de las grandes mezquitas, un punto de
apoyo firme de los creyentes en el centro del Islam y su amor espiritual que
surge del conocimiento de Allah y sus murmuraciones fervientes.

iOh, ustedes, pseudo-patriotas irrazonables y falsos nacionalistas! ¢Cudl
de los males de los caminos sufies pueden refutar este bien de la vida de vuestra
sociedad? iUstedes diganlo!




432 CARTAS

Cuarta Alusién: A la vez que es muy facil, el camino de la cercania de
Allah es muy dificil. Y a la vez que es muy corto, es muy largo. Y ademés de ser
muy valioso, es muy peligroso. Y a la vez que es muy amplio, es muy estrecho.
Es por estos misterios que algunos de los que viajan por el camino a veces se
ahogan, a veces se vuelven dafinos y a veces regresan y lideran a otros fuera
del camino.

En Breve: Hay dos caminos en el camino sufi, conocidos con los
términos de ‘viaje interno’ y ‘viaje externo’.

El Camino Interno comienza desde el ser y, apartando los ojos del
mundo exterior, mira al corazén. Perfora el egoismo, abre un camino desde el
corazén y encuentra la realidad. Luego entra al mundo exterior. El mundo
exterior ahora parece luminoso. Completa el viaje rapidamente. La realidad que
ve en el mundo interior, la ve a gran escala en el mundo exterior. La mayoria
de los caminos que practican el recuerdo en silencio toman este camino. La
base mas importante de esto es romper el ego, renunciar a los deseos de la
carne y matar al alma maligna.

El Segundo Camino comienza desde el mundo exterior; observa los
reflejos de los Nombres y Atributos Divinos y atribuye en sus lugares de
manifestacién en esa esfera més grande, luego entra en el mundo interior.
Observa esas luces a pequena escala en la esfera del corazén y abre el camino
mas cercano a ellas. Ve que el corazén es el espejo del Eternamente Adorado v
se une al objetivo que estaba buscando.

Asi, si las personas que viajan por el primer camino no logran matar al
alma maligna, v si no pueden renunciar a los deseos de la carne ni romper el
ego, se caen del rango de agradecimiento al de orgullo, luego del orgullo al
engreimiento. Si una persona experimenta una cautivacién que surge del amor
y una especie de intoxicacién que surge de la cautivacién, desahogard sus
quejas en demasia, llamadas pronunciamientos extasiados. Esto es danino tanto
para si y para otros.

Por ejemplo, si un teniente se vuelve engreido por placer en su posicién
de autoridad, se creerd un mariscal de campo y confundird su esfera pequena
con la universal. Se volvera el motivo por el cual el sol que aparece en un
pequeno espejo se confunda con el sol cuya manifestacién se ve en todo su
esplendor sobre la superficie del mar, debido a su similitud en un sentido.

De exactamente la misma manera, como con el nivel de diferencia
entre una mosca y un pavo real, hay muchas personas cercanas a Allah que se
ven mas grandes de quienes en realidad son més grandes que ellos en el mismo
nivel; lo observan asi y consideran que tienen razén. Yo mismo incluso vi a
alguien cuyo corazoén recién se habia despertado v vagamente habia percibido
en si mismo el misterio de la cercania de Allah; se creia el polo espiritual
supremo y asumio aires acorde a ello. Le dije: “Hermano mio, tal como la ley
de la soberania tiene manifestaciones particulares y universales de la oficina del
Primer Ministro hasta la del Oficial de Distrito, asi también la cercania de Allah y
el rango de polo espiritual tienen esferas y manifestaciones variadas. Cada
estacién tiene muchos tonos y sombras. Evidentemente has visto la
manifestacién del rango de polo espiritual supremo, el equivalente al Primer




CARTA VEINTINUEVE 433

Ministro, en tu propia esfera, que es como la de un Oficial de Distrito, y has sido
enganado. Lo que viste era correcto, pero tu juicio fue equivocado. Para una
mosca, un vaso de agua es un pequeno mar’. La persona entré en razones, si
Allah lo permite, como resultado de mi respuesta y se salvé de ese abismo.

También he visto a muchas personas que se creyeron una especie de
Mahdi y dijeron que iban a ser el Mahdi. Estas personas no son mentirosas o
embusteras, son enganadas. Creen que lo que ven es la realidad. Tal como los
Nombres Divinos tienen manifestaciones desde la esfera del Trono Sublime
hasta un atomo y los lugares de manifestacién difieren en esa relacién, asi
también los niveles de cercanfa de Allah, que consisten en manifestar los
Nombres, difieren de la misma manera. La causa mas importante de la
confusién es esta:

En algunas de las estaciones de los eviivas, se encuentran las
caracteristicas de la funcién del Mahdi, o hay una relacién especial con el Polo
Espiritual Supremo, o con Jidr; hay ciertas estaciones que estan conectadas con
ciertas personas famosas. De hecho, las estaciones se llaman ‘la estacién de
Jidr’, ‘la estacién de Uvays’ o ‘la estacién del Mahdi’. Como consecuencia de
este misterio, quienes llegan a estas estaciones, o a muestras menores o
sombras de ellas, creen que son las personas famosas relacionadas con la
estacién. Creen que son Jidr o el Mahdi o el Polo Espiritual Supremo. Si esa
persona no tiene un ego que busque un rango o una posicién, entonces no esta
condenado a ese estado. Sus reclamos excesivos se consideran como
pronunciamientos extasiados; probablemente no es responsable de ellos. Pero si
su ego en secreto se propone adquirir un rango o una posicién, y si lo derrota
su ego y abandona el agradecimiento y se vuelve orgulloso, desde alli
gradualmente caera en el engreimiento o bien se caera en las profundidades de
la locura o se desviard del camino de la verdad. Porque considera que los
grandes eviivas son como él y su buena opinién de ellos se destruye. Porque sin
importar qué tan arrogante sea un alma maligna, atin asi percibe sus faltas. Al
comparar a esos grandes eviiyas consigo mismo, imagina que ellos estan en
falta. Su respeto hacia los profetas incluso aminora.

Es necesario que quienes estan afligidos por este estado se sostengan
firmes del equilibrio de la Sharia y tomen para si mismos las reglas de los
eruditos de los principios de la religion y que tomen como sus guias a las
instrucciones de los eruditos autorizados de entre los eviivas como el Imam
Gazali y el Imdm Rabbani. Constantemente deberian acusar a sus propias almas
malignas y no atribuirles nada a sus almas malignas méas que faltas, impotencia
y pobreza. Los pronunciamientos extasiados de esta forma surgen del amor del
ser, porque el ojo del amor no ve las faltas. Ya que esa persona ama a su ser,
cree que un fragmento de vidrio con fallas y sin valor es un brillante o un
diamante. La falta mas peligrosa entre éstas es esta: que crea que los
significados parciales que se le ocurren a su corazén en forma de inspiracién
son “La Palabra de Allah” y que los llame “aleyas”. Esto es una falta de respeto
hacia la Revelacién y su nivel mas sagrado y exaltado. Si, todas las
inspiraciones desde las inspiraciones de las abejas y de los animales hasta las de




434 CARTAS

la gente comun y de la elite entre los seres humanos, y desde las inspiraciones
de los angeles comunes hasta las de los angeles sublimes, son un tipo de
palabras Divinas. Pero son discurso soberano Divino segtin la capacidad de los
lugares de manifestacion y sus estaciones; son las diferentes manifestaciones del
discurso soberano Divino que brilla a través de setenta mil velos.

Sin embargo, definir esas inspiraciones con un sustantivo adecuado,
“Revelaciéon” v “La Palabra de Allah” y la palabra “aleya”, que es un nombre
propio para las estrellas del Coran — la ejemplificacién méas evidente de La
Palabra de Allah — es absolutamente incorrecto. Como se explicé y demostré en
las Palabras Doce, Veinticinco y Treinta y Uno, cualquier relacién que tenga la
imagen diminuta, borrosa y oscura del sol que aparece en el espejo de colores
en nuestra mano con el sol del cielo, es similar a la relacién entre la inspiracién
de los corazones de quienes realizan dichos reclamos vy las aleyas del sol del
Coréan, que es directamente la Palabra Divina. Si, si se dice que las imagenes
del sol que aparecen en todos los espejos son del sol y estan relacionadas a él,
seria correcto. iPero el globo terrdqueo no puede adjuntar a los espejos de esos
soles diminutos ni se pueden unir por su atraccién!

Quinta Alusién: De los caminos del camino sufi, uno extremadamente
importante es ‘la Unidad de Testimonio’, que se llama ‘la Unidad de
Existencia’. Este camino restringe la mirada a la existencia del Necesariamente
Existente y ve que otros seres son tan débiles y como una sombra en relacién al
Necesariamente Existente que afirma que no son merecedores del nombre de
existencia. Envolviéndolos en velos de imaginacién, los cuenta como nada en la
estacion de ‘abandonar todas las cosas excepto Allah’ e incluso los imagina
como inexistentes, llegando tan lejos como para relegar las manifestaciones de
los Nombres Divinos al estado de ser meros espejos imaginarios.

Un hecho significativo sobre este camino es que a través de que se
descubre la existencia del Necesariamente Existente al nivel de ‘absoluta
certeza’ a través de la fuerza de la fe y de la revelacién de una cercania de Allah
elevada, la existencia de seres contingentes es tan disminuida que no queda
nada desde su punto de vista méas que la imaginacién vy la inexistencia; es como
si negara al universo por el Necesariamente Existente.

Pero este camino tiene peligros, el primero de los cuales es este: los
pilares de la fe son seis. Hay pilares como la creencia en el Ultimo Dia, ademas
de la fe en Allah, y estos pilares requieren de la existencia de seres contingentes.
iEsos pilares fundados firmemente no se pueden construir sobre la imaginacién!
Por esta razén, cuando alguien que sigue este camino vuelve a entrar al mundo
de la sobriedad de los mundos del éxtasis y la intoxicacién, no deberia traer ese
camino consigo ni deberia actuar segtn él.

Ademas, no deberia convertir a este camino, que pertenece al corazén y
a iluminaciones y a ciertos estados, en una forma que pertenece a la razén, el
conocimiento y las palabras. Porque las leyes y los principios pertenecen a la
razén, al conocimiento y al discurso, que proceden del Coradn no puede aceptar
ese camino, no se puede poner en practica. Ese camino no se ve explicitamente
en los Cuatro Califas Bien Guiados, las autoridades lideres de muyytehids y las
autoridades de las primeras generaciones del Islam. Eso significa que no es el




CARTA VEINTINUEVE 435

camino més elevado. Tal vez es elevado, pero es deficiente. Es muy importante,
pero es muy peligroso v dificil, ain asi, muy placentero. Quienes entran en él
por el placer, no quieren abandonarlo; debido a su egoismo, creen que es el
nivel mas elevado. Ya que han explicado la base y la naturaleza de este camino
en cierto sentido en el tratado llamado Nokta Risalesi y en algunas partes de
Risale-i Nur y de las Cartas, nos contentamos con ellos y aqui describimos un
abismo importante de ese camino importante. Es como sigue:

Para lo méas elevado de la elite, que pasar de las esferas de las causas y
de acuerdo a renunciar a todo excepto a Allah, cortar su conexién con los seres
contingentes y entrar a un estado de absoluta absorcién en Allah, este camino
es el camino correcto. Pero, presentarlo como conocimiento intelectual a
quienes estan sumergidos en las causas, enamorados del mundo e inmersos en
la naturaleza con la filosofia materialista, es ahogarlos en la naturaleza y el
materialismo y distanciarlos de la realidad del Islam. Porque quien esta
enamorado del mundo y apegado a la esfera de las causas quiere atribuir una
especie de permanencia a este mundo transitorio. No quiere perder a su
amado, el mundo; con el pretexto de la Unidad de Existencia, cree que tiene
una existencia permanente; por el mundo, su amado, y al atribuirle
permanencia y eternidad, eleva a su amado a ser un objeto de adoracién; y, me
refugio en Allah, esto abre el camino hacia el abismo de negar a Allah.

En este siglo, el materialismo estd tan esparcido que lo material se
considera como la fuente de todo. Si en semejante época, los creyentes
verdaderos consideran que lo material es tan insignificante como para ser
inexistente, asi fomentando el camino de la Unidad de Existencia, los
materialistas lo reivindicaran diciendo: “Nosotros decimos lo mismo”. Mientras
que, entre todos los caminos del mundo, el mas alejado al de los materialistas y
de los adoradores de la naturaleza es el camino de la Unidad de Existencia.
Porque los seguidores de la Unidad de Existencia le dan tanta importancia, por
su fe, a la existencia Divina que niegan al universo y a los seres. Mientras que
los materialistas le dan tanta importancia a los seres que por el universo ellos
niegan a Allah. ¢{Cémo se pueden unir estos dos o compararse?

Sexta Alusién: Esta consiste de Tres Puntos.

Primer Punto: Entre los caminos de la cercania de Allah, el mas
delicado, directo, rico y brillante es seguir las Practicas del Profeta (PyB). Es
decir, pensar en las Practicas en los actos y en las obras y seguirlas e imitarlas y
en la conducta y en el trato con los demas, pensar en las reglas de la Sharia y
tomarlas como guia.

Mediante seguirlas en este camino, junto con la conducta diaria y las
transacciones y actos naturales que se vuelven adoracién, al pensar en las
Précticas de la Sharia para todas las acciones, recuerda los mandamientos de la
Sharfa. Esto hace que una persona piense en el duefio de la Sharia. Al pensar
en él, trae a la mente a Allah Todopoderoso y eso le brinda un sentido de Su
presencia. Esto puede llevar todos los momentos de la vida de una persona
como adoracién en la presencia Divina. Asi, esta gran carretera es la carretera




436 CARTAS

de los Comparieros y los rectos de las primeras generaciones del Islam, quienes
recibieron el legado de la profecia, la ‘cercania de Allah mas grande’.

Segundo Punto: La base méas importante de los caminos de la cercania
de Allah y las ramas del camino sufi es la sinceridad, porque la salvacién de
asociar coparticipes con Allah que estd oculto es a través de la sinceridad.
Quien no obtiene la sinceridad no puede viajar por esos caminos. La fuerza méas
poderosa de esos caminos es el amor. Si, el amor no busca pretextos para su
amado y no desea ver sus faltas. Y ve los signos débiles de la perfeccién de su
amado como pruebas poderosas. Siempre toma la parte de su amado.

Es por esto que quienes se vuelcan hacia el conocimiento de Allah con
los pies del amor no les prestan oidos a las dudas y objeciones; se salvan
facilmente. Incluso si mil demonios se reunieran, no podrian negar desde su
punto de vista ni un indicio de la perfeccién de su verdadero amado. Si no
amaran, lucharian desesperadamente frente a sus almas y a Satanas y a las
objeciones de los demonios externos. Deberian tener una fortaleza y fuerza de
fe y una mirada atenta para salvarse a si mismos.

Es por esto que en todos los niveles de cercania de Allah, el amor que
surge del conocimiento de Allah es la levadura y el elixir mas importantes. Pero
el amor contiene un abismo, que es este: salta de la bisqueda y de la modestia,
que son la esencia de la adoracién, a la queja v los reclamos y actia de manera
desequilibrada. Al pasar del significado interpretado de las cosas al significado
literal cuando se considera otras cosas aparte de Allah, mientras que es la cura,
se vuelve veneno. Es decir, a pesar de que cuando se ama otras cosas aparte de
Allah es necesario que una persona enceguezca su corazéon por Allah y en Su
nombre y debido a que son espejos de Sus Nombres, a veces piensa en las
objeciones de su amor por los objetos en si mismos y sus perfecciones
personales y en nombre de su belleza esencial; los ama por ellos mismos.
Incluso si no piensa en Allah y en Su Mensajero (PyB), atn asi los ama. Este
amor no es un medio para amar a Allah; es un velo para ello. Mientras que si
ama a las personas por el sentido de lo que significan, es el medio para amar a
Allah; por cierto, se puede decir que es una manifestacién él.

Tercer Punto: este mundo es el reino de sabiduria, el reino de servicio;
no es el reino de premios y recompensas. El salario por las obras y actos de
servicio aqui se da en el Reino Intermedio y en el Mas Alla. Los actos aqui
producen frutos en el Reino Intermedio y en el Méas Alla. Ya que la realidad es
esta, los resultados de las acciones que pertenecen al Méas All4d no se deberian
buscar en este mundo. Si se dan, se deberian recibir no agradecidos sino con
pesar. Porque debido a que en el Paraiso cuantos maés frutos se cosechan, méas
se producen, comer en este mundo de manera efimera los frutos de las acciones
que pertenecen al Mas All4, que son eternos, no es razonable. Es como cambiar
una ldmpara permanente por una que durard un minuto y luego se extinguira.

Es por esto que la gente de cercania de Allah considera que el servicio,
la dificultad, las desgracias v las dificultades son agradables y no se quejan ni se

rd w’. // ‘W ’. o - o
lamentan sino que dicen:J\> Jf J.& A Jodl. Cuando se les da




CARTA VEINTINUEVE 437

iluminaciones y keramets, placeres y luces, las aceptan como especies de
favores Divinos e intentan ocultarlos. No se vuelven orgullosos sino que ofrecen
més agradecimiento y adoracién. Muchos de ellos han querido que esos
estados estén ocultos y sus fines, no vaya a ser que arruine la sinceridad de sus
acciones. Si, el favor Divino mas importante para hacer que una persona
aceptable no se de cuenta de Su favor, para que no dejen de buscar y
agradecer y comience a quejarse y se vuelva orgulloso.

Es debido a esta verdad que si quienes buscan la cercania de Allah vy el
camino suff lo hacen por las iluminaciones y los keramets, que son algunas de
las emanaciones de la cercania de Allah, se vuelcan hacia ellas v reciben placer
de ellas, es como si consumieran de manera efimera en este mundo efimero los
frutos perdurables del Mas Alla. Esto también abre el camino a perder la
sinceridad, la levadura de la cercania de Allah, y que la cercania de Allah los
eluda.

Séptima Alusién: Este consiste de Cuatro Puntos.

Primer Punto: La Sharia es directamente, sin sombra ni velo, el
resultado del discurso Divino, a través del misterio de la Unicidad Divina con
respecto a la soberania Divina absoluta. Los niveles mas elevados del camino
sufi y el de la realidad son como partes de la Sharia. O son siempre como los
medios, la introduccién vy el siervo. Sus resultados son los asuntos
incontrovertibles de la Sharia. Es decir, los caminos del camino sufi y de la
realidad son como medios, siervos y pasos para alcanzar las verdades de la
Sharfa, hasta que en el nivel més elevado se transforman en el significado de
realidad y la esencia del camino sufi, que estan en el corazén de la Sharia.
Entonces después se convierten en partes de la Sharia Mayor. Entonces no es
correcto pensar en la Sharfa como una céascara externa y en la realidad como su
parte interna, resultado y objetivo como lo hacen algunos suffes. Si, la Sharia se
descubre segln los niveles de los seres humanos. Es incorrecto suponer que
aquello que la masa de gente imagina como el aspecto externo de la Sharia sea
su realidad v se le de el nombre de ‘realidad’ y de ‘camino sufi’ a los niveles de
la Sharia que se le descubren a la elite. La Sharia tiene niveles que miran hacia
todas las clases.

Es como consecuencia de esto que cuanto méas avanzan los sufies y
quienes buscan la realidad, més aumenta su anhelo por las verdades de la
Sharfa y la cautivaciéon por ellas, por seguirlas. Considerando el aspecto mas
pequeno de las Practicas del Profeta como su objetivo méas grande, trabajan
para seguirlas e imitarlas. Porque en cualquier nivel que la Revelacién sea mas
elevada que la inspiracién, la conducta de la Sharia, que es el fruto de la
Revelacién, es tanto méas elevada y méas importante que la conducta del camino
sufi, el fruto de la inspiracién. En consecuencia, seguir las Practicas del Profeta
es la base méas importante del camino sufi.

Segundo Punto: El camino sufi y el camino de la realidad no deberian
excederse de ser medios. Si se vuelven como el Ultimo objetivo, entonces las
ensenanzas incontrovertibles y acciones de la Sharia y seguir las Practicas del
Profeta se vuelve como oficial, mientras que el corazén se vuelve a otro lado. Es



438 CARTAS

decir, esa persona piensa en su circulo para el recuerdo de Allah més que en las
oraciones obligatorias; se siente atraido mas por sus recitaciones y siplicas que
por sus obligaciones religiosas; se preocupa més por evitar cometer ofensas en
contra de las reglas del comportamiento del camino sufi que por evitar pecados
graves. Mientras que las recitaciones del camino sufi no puede ser equivalente a
los actos obligatorios que son los asuntos irrefutables de la Sharia; no pueden
tomar su lugar. Las reglas del comportamiento del camino sufi v de las
invocaciones del sufismo deberian ser un consuelo y un medio para el
verdadero placer dentro de aquellos actos obligatorios, no en si mismas ser la
fuente. Es decir, su fekke deberia ser el medio para el placer y la realizacién
correcta de las cinco oraciones diarias en la mezquita; quien se apresura a
realizar las oraciones en la mezquita como una formalidad y piensa que
encontrara su verdadero placer y perfeccion en el tekke, se esta alejando de la
realidad.

Tercer Punto: Se pregunta: “¢Puede existir algin camino sufi fuera de
las Précticas del Profeta y de los mandamientos de la Sharia?”

La Respuesta: Existen y no existen. Existen porque algunos de los
evliyas méas elevados fueron ejecutados por la espada de la Sharia. Y no existen
porque los eruditos autorizados entre los eviivas han acordado en esta regla de

<% e o0 0BTy W T o (- o~ o o -
Sa’di-iShirazi:u.M &JDJ.;-'OJJ:’J.LE wg\ﬁéwwl’;

Es decir, es imposible que alguien fuera de la carretera del Mensajero de
Allah (PyB), que no lo siga, consiga las verdaderas luces de la realidad. El
verdadero significado de este asunto es este:

Ya que el Mensajero de Allah (PyB) fue el Sello de los Profetas y fue el
interlocutor de Allah en nombre de toda la humanidad, la humanidad no puede
avanzar fuera de su carretera; es esencial que sea bajo su estandarte. Pero ya
que los extasiados y aquellos que estan inmersos en la contemplacién Divina no
son responsables por su oposicién; y ya que en el ser humano hay algunas
facultades sutiles que no pueden estar limitados por obligacién y cuando esas
facultades dominan, una persona no puede ser acusada de oponerse a las
obligaciones de la Sharia; v ya que en el ser humano hay ciertas facultades
sutiles que tal como no pueden estar limitados por obligacién, tampoco estan
bajo la jurisdiccién de la voluntad ni pueden ser controladas por la mente
porque no le prestan atencién al corazén o a la mente; por cierto, cuando
aquellas facultades dominan a una persona, pero sélo en ese momento, no cae
de la posicién de cercania de Allah al oponerse a la Sharia, se considera que
estd excusado. Con la condicién, sin embargo, de que no muestre negacion,
insulto o desprecio hacia las verdades de la Sharia y las reglas de la fe. Incluso si
no lleva a cabo los mandamientos, debe saber que son correctos. Pero si lo
sobrecoge ese estado y asume una posicién, busco refugio en Allah, que infiera
negacién o mentir sobre las verdades indiscutibles, ies el signo de que se ha
caido del camino!

En Breve: Hay dos grupos de quienes siguen el camino Sufi fuera de los
limites de la Sharia.




CARTA VEINTINUEVE 439

Un Grupo: Como se describié anteriormente, éstos estdn abrumados
por su estado, su inmersién, su éxtasis o intoxicacién, o bien estdn dominados
por alguna de sus facultades sutiles que no presta atencién a las 6rdenes de la
religién o no escuchan a la voluntad y asi exceden los limites de la Sharia. Pero
esto no se debe a que les disguste las reglas de la Sharia o que no quieran
sequirlas; méas bien estan obligados a estar asi involuntariamente. Hay personas
de la cercania de Allah en este grupo entre los que han encontrado
temporariamente a importantes eviivas. Los eruditos entre los evliyas han
afirmado incluso, que algunos de ellos no sélo han salido de los limites de la
Sharia sino que han salido de los limites del Islam. Pero son personas de la
cercania de Allah con la condicién de que no hayan negado ninguno de los
mandamientos que trajo Muhammad (PyB). Mas bien no piensan en ellos o no
pueden tenerlos a la vista 0 no son concientes de ellos. No es aceptable que no
los acepten si son concientes de ellos.

En cuanto al Segundo Grupo, éstos se dejan llevar por los placeres
brillantes del camino Sufi y el camino de la realidad v ya que no pueden
conseguir los placeres de las verdades de la Sharfa, que son mucho maés
elevados, creen que son formalidades sin placer y son indiferentes.
Gradualmente aceptan la idea de que la Sharia es una céscara externa y que la
realidad que han encontrado es la base y el objetivo esencial. Dicen: “Lo he
encontrado; es suficiente para mi’, y actGan de modo contrario a los
mandamientos de la Sharfa. Los que pertenecen a este grupo que estan en sus
cabales son responsables; se desvian del camino, por cierto, y se vuelven
juguetes de Satanas en cierto sentido.

Cuarto Punto: Algunas personas de las divisiones de los extraviados e
innovadores son aceptables para la comunidad musulmana, mientras que otros,
igual a ellos, sin ninguna diferencia aparente, son rechazados. Siempre me
cuestioné esto. Por ejemplo, a pesar de que alguien como Zamakhshari fue uno
de los miembros més intolerantes de la secta de los mutazilies, los eruditos
sunitas no lo declararon como un incrédulo o un extraviado frente a sus severas
objeciones; mas bien buscaron un camino para salvarlo. Pero luego
consideraron a las autoridades mutazilies como Abu Ali Jubba’i, cuyo fanatismo
era mucho menor que el de Zamakhshari, como rechazadas y refutadas. Tuve
curiosidad por esto por mucho tiempo. Luego, a través del favor Divino
comprendi que las objeciones de Zamakhshari en relacién a los sunitas
surgieron del amor por la verdad de su camino, que él consideraba correctas. Es
decir, por ejemplo, la razén para declarar a Allah libre de toda falta y deficiencia
es porque desde su punto de vista, los animales crean sus propias acciones. En
consecuencia, debido su amor al declarar a Allah libre de toda falta, no aceptd
los principios de los sunitas en relacién a la creacién de acciones. Mientras que,
en lugar del amor a la verdad, las otras autoridades mutazilies se rechazaron
porque sus inteligencias inadecuadas no podian aspirar a los principios elevados
de los sunitas y no podian situar las leyes extensivas de los sunitas dentro de sus
propias ideas estrechas, y en consecuencia, las negaron. De exactamente la
misma manera en que los mutazilies se opusieron a los sunitas en teologia, la




440 CARTAS

oposicién de algunos de los que siguieron el camino sufi fuera de las Practicas
del Profeta también es de dos tipos:

El Primero: Como Zamakhshari, por amor a su camino o estado,
permanecen de alguna manera indiferentes hacia la conducta de la Sharia
porque no pueden alcanzar el mismo nivel de placer.

En cuanto al Otro Tipo: iAllah no lo permita! Consideran que la
conducta de la Sharfa no es importante en relacién a los principios del camino
sufi porque su entendimiento estrecho no puede comprender esos amplios
placeres vy sus estaciones cortas no pueden alcanzar esa conducta elevada.

Octava Alusién: Esta describe Ocho Abismos.

El Primero: Algunos de quienes se embarcan en viajes espirituales no se
ajustan por completo a las Practicas del Profeta (PyB) y caen en el abismo de
preferir la cercania de Allah a la profecia. Se ha demostrado en las Palabras
Veinticuatro y Treinta v Uno qué elevada es la Profecia y qué apagada es la
cercania de Allah en relacién a ella.

El Segundo: Algunos de quienes siguen el camino sufi caen en el
abismo de preferir a los eviivas extremistas en lugar de los Companeros del
Profeta, también los vieron en el nivel de los profetas. Se ha demostrado
fehacientemente en las Palabras Doce y Veintisiete y en el Apéndice sobre los
Companeros, que los Companeros adquirieron tantas cualidades a través de la
conversacién con el Profeta (PyB) que no se pueden conseguir a través de la
cercania de Allah y los Comparieros no pueden ser superados y que los eviivas
nunca pueden alcanzar el nivel de los Comparneros.

El Tercero: Algunos de quienes son excesivamente fanaticos en relacién
al camino sufi se oponen a las Practicas del Profeta y renuncian a ellas porque
prefieren las costumbres, la conducta y las recitaciones del camino sufi, a las
que no renuncia. En este camino, se vuelven flojos en la practica de la conducta
de la Sharia y caen en ese abismo.

Como se demuestra en muchas de las Palabras y como los eruditos
lideres del camino sufi como el Imdm Gazali y el Imdm Rabbani dijo: “El nivel
de aceptacién obtenido por seguir una sola de las Practicas del Profeta (PyB) no
se puede ganar por medio de cien practicas personales y actos de adoracién
privados. Y tal como un solo acto obligatorio es superior a mil actos tomados de
la Sunna del Profeta, una sola de esas practicas es superior a mil practicas del
sufismo

El Cuarto: Algunos sufies extremistas creen que la inspiracién es como
la Revelacion y que es del mismo tipo que la Revelacién y caen en un abismo.
Se ha demostrado muy fehacientemente en la Palabra Doce y en la Veinticinco
sobre los Milagros del Coran, qué elevada, universal y sagrada es la Revelacién
v qué insignificantes y sosas son las inspiraciones en relacién a ella.

El Quinto: Algunos sufies que no comprenden la esencia del camino
sufi, para fortalecer a los débiles, alentar a los flojos y alivianar las dificultades y
preocupaciones que surgen del servicio agotador, encuentran placenteras las
luces, las iluminaciones y los keramets, que no se buscan sino que se dan, y se
vuelven cautivos de ellas y caen en el abismo de preferirlas en lugar de la
adoracién, de los actos de servicio v de recitar suplicas. Se menciona




CARTA VEINTINUEVE 441

brevemente en el Tercer Punto de la Sexta Alusién de este tratado y se
demostré fehacientemente en otras de las Palabras que este mundo es el reino
de servicio, no el reino de las recompensas. Para quienes buscan su
recompensa aqui, junto con trasformar los frutos duraderos y perpetuos en una
forma efimera y temporaria, la permanencia en este mundo es placentera y no
anhelan el Reino Intermedio; simplemente, aman la vida de este mundo en un
sentido porque encuentran una especie de Méas Alla dentro de él.

El Sexto: Algunos de quienes se embarcan en un viaje espiritual, que no
son personas veraces, caen en un abismo al confundir los tonos y sombras, y las
muestras parciales de las estaciones de cercania de Allah con las estaciones
universales y fundamentales. Como se demostré claramente en la Segunda
Rama de la Palabra Veinticuatro y en otras Palabras, el sol se vuelve numeroso
por medio de espejos y miles de similitudes del sol tienen luz y calor como el sol
mismo, a pesar de ser muy débil en relacién al sol real. De exactamente la
misma manera, las estaciones de los profetas y de los grandes eviiyvas tienen
tonos y sombras. Aquellos que viajan con el espiritu entran en ellos y se ven a si
mismos como si fueran méas grandes que esos grandes eviivas, o incluso han
avanzado mas alla de los profetas, asi cayendo en un abismo. Sin embargo, el
modo de evitar caer en todos estos abismos es siempre tomar los principios de
la fe y los fundamentos de la Sharia como la base y la guia vy, considerar que las
iluminaciones o lo que se atestigua son acusados ante ellos.

El Séptimo: Algunas de las personas iluminadas v extasiadas caen en el
abismo en sus viajes espirituales al preferir el orgullo, la queja, los
pronunciamientos, la consideracién publica y ser un lugar de recurso en lugar
de ofrecer agradecimiento y stplicas, buscar a Allah Todopoderoso y no estar
obligado a las personas. Mientras que el nivel mas elevado es la adoracién de
Muhammad, que se llama ‘lo amado’. Mientras que la esencia de la adoracién
es manifestar la perfeccion de esa realidad al suplicar y buscar a Allah
Todopoderoso, mostrando una humildad profunda ante El, agradeciendo las
gracias, a través de la impotencia y la necesidad, y a través de no estar obligado
a la gente. Algunos de los grandes evlivas involuntaria y temporariamente se
han vuelto orgullosos, se quejaron e hicieron pronunciamientos extasiados pero
no se los puede seguir voluntariamente en esos puntos; estan bien guiados pero
no son la guia; ino se puede tomar su camino!

El Octavo Abismo: Algunos de aquellos que viajan espiritualmente que
son egoistas y se precipitan quieren consumir en este mundo los frutos de la
cercania de Allah, que se recibird en el Mas All4 y se caen a un abismo al
buscarlos en sus viajes espirituales. Pero, como lo proclaman aleyas como:

H 6 IW. e H e
B }3;.“ )t—l.:.a Y! L:.:.U‘ gL::J‘ L 9 Y como se demuestra fehacientemente en

muchas de las Palabras, un solo fruto en el reino de la eternidad es superior a
mil jardines en este mundo efimero. Por esta razén, esos frutos benditos no
deberian consumirse aqui. Si sin querer se dan a comer aqui, se deberia



442 CARTAS

agradecer por ello y considerarse como favores Divinos otorgados, no como
recompensa sino como aliento.

Novena Alusién: Aqui describiremos brevemente Nueve de los frutos y
beneficios verdaderamente numerosos del camino sufi.

El Primero es la revelacion y aclaracién por medio de los caminos sufies
que estan en el camino recto, de las verdades de la fe, que son las llaves, las
fuentes y las vertientes de las tesorerias eternas de la felicidad eterna; es su
manifestacién al nivel de ‘visién de certeza’.

El Segundo: Ya que el camino sufi es un medio para trabajar el
corazén, que es el centro y la fuente de la méquina humana, y hace que el
corazdén movilice a las otras facultades sutiles, es para conducirlas a cumplir el
propdsito de su creacién y asi convertir a una persona en un verdadero ser
humano.

El Tercero: En el viaje al Reino Intermedio y al Méas All4, es unir una de
las cadenas de los caminos sufies v ser una compaifia en una caravana tan
luminosa en el camino a la eternidad y salvarse de la desolacién de la soledad y
encontrar familiaridad en ellos en este mundo y en el Reino Intermedio; v
confiando en el consenso y en el acuerdo frente a los ataques de las dudas y los
temores y viendo a cada uno de sus maestros como un apoyo poderoso y una
prueba, es expulsar con ellos aquellas dudas e instancias de extravio.

El Cuarto es comprender, por medio del camino sufi puro, el
conocimiento de Allah se encuentra en la fe y el placer del amor de Allah dentro
del conocimiento de Allah y por ese entendimiento, salvarse de la desolacién
absoluta de este mundo y del alejamiento absoluto del ser humano en el
universo. Hemos demostrado en muchas de las Palabras que la felicidad de
ambos mundos y el placer libre de dolor y la familiaridad sin soledad y, el
verdadero placer v la felicidad sin problemas se encuentra en la realidad de la fe
y el Islam. Como se explica en la Palabra Dos, la fe lleva la semilla del arbol de
Tuba del Paraiso. Es a través del entrenamiento y de nutrirse del camino sufi
que la semilla crece y se desarrolla.

El Quinto es percibir a través de un despertar del corazén que resulta
del camino suff y del recuerdo de Allah, las verdades sutiles contenidas en las
obligaciones de la Sharia y apreciarlas. Entonces uno obedece y realiza su
adoracién no por obligacién sino con entusiasmo.

El Sexto es elevarse a la estacién de confianza en Allah y al rango de
sumisién a El y a ganar Su complacencia, que es el medio para el verdadero
placer, el consuelo real, el placer libre de dolor y la familiaridad sin soledad.

El Séptimo es, a través de la sinceridad, la condicién méas importante
para viajar en el camino sufi y su resultado més importante, para salvarse de las
cualidades viles como la asociacién de coparticipes con Allah oculta, la
hipocresia y la artificialidad. Y es salvarse por medio de la purificaciéon del alma,
que es como la operacién quirtrgica del camino sufi de los peligros del alma
maligna vy los peligros del egoismo.

El Octavo: Por medio de la consideracion, el sentido de la presencia
Divina y las intenciones poderosas que se obtienen a través del recuerdo de
Allah con el corazén y el pensamiento reflexivo de la mente en el camino sufi,




CARTA VEINTINUEVE 443

se transforman las acciones habituales en adoracién y cambian los hechos
mundanales en acciones para el Mas Alla. Y al utilizar el capital de la vida es
hacer que todos sus minutos sean semillas que producirdn los brotes de la
felicidad eterna.

El Noveno es trabajar para ser un ser humano perfecto al viajar con el
corazoén, luchar con el espiritu y el progreso espiritual; es decir, ser un verdadero
creyente y un musulmén completo; o sea, no obtener fe superficial sino la
realidad de la fe y la realidad del Islam; es ser directamente el siervo del
Creador Glorioso del Universo, en el universo y en un sentido como el
representante del universo y ser Su interlocutor y Su amigo y Su amado y ser
un espejo de El; y al mostrarle al ser humano como con los mejores disefios, es
demostrar la superioridad del ser humano sobre los angeles. Es volar a través de
las elevadas estaciones con las alas de la fe y las acciones de la Sharia y mirar la
felicidad eterna de este mundo e incluso entrar en esa felicidad.

LI 1 B Gl G AL Y

)
eVl Cdall § )yl S 3 SN YRl el |0 gl
S 5y il &l sl WS Bl , sl IS s
AT S arliae b (3 BV IS 501 arlinn b ay sibe

- //ew/?v‘.ezezz T - ~0 7 °

ko



Carfa Treinta

Es el libro en arabe llamado “Isharat al-ljaZ’

stk

Carta drointa y Yo

Es el Destello Treinta y Uno.

Carfa T reine y Dos

Es el tratadoLemeat, queasumié por si misma la forma de un poema. También
es el Destello Treinta y Dos y se ha publicado en “Palabras”.

etk

Carfa Lreinfa y ros

Es el tratado que tiene 33 ventanas que se abren al conocimiento de Allah.
También debido a que es la Palabra 33, se ha publicado en “Palabras” y no se
ha incluido aqui.



[Este breve Apéndice tiene una gran importancia; es beneficioso para
todos.]

Los caminos que conducen a Allah Todopoderoso son numerosos.
Mientras que todos los caminos verdaderos se toman del Coran, algunos son
mas cortos, mas seguros y mas generales que otros. De estos caminos, esta el de
la impotencia, la pobreza, la compasién y la reflexién, de la cual, con mi
comprensién defectuosa, me he beneficiado del Coran.

Por cierto, como el amor extasiado, la impotencia es un camino que,
por medio de la adoracién, conduce a ganar el amor de Allah; pero es mas
seguro. La pobreza también conduce al Nombre Divino de Misericordioso. Y,
como el amor extasiado, la compasién conduce al Nombre de Compasivo, pero
es un camino mas ligero y amplio. También como el amor extasiado, la
reflexién conduce al Nombre de Omnisciente, pero es un camino mas rico y
mas brillante. Este camino consiste no de diez pasos como las ‘diez facultades
sutiles’ de algunos de los caminos sufies que emplean el recuerdo silencioso, ni
de siete etapas como las ‘siete almas’ de quienes practican recitacién en voz
alta, sino de Cuatro Pasos. Es la realidad méas que un camino sufi. Es la Sharia.

Sin embargo, que no se malentienda. Significa ver la propia impotencia,
pobreza y las propias faltas ante Allah Todopoderoso, no para fabricarlas o
mostrarlas a la gente. El método de este camino corto es seguir las Practicas del
Profeta (PyB), realiza las obligaciones religiosas y renuncia a los pecados serios.
Y es en especial realizar las oraciones prescritas correctamente y con atencién y

o 2 367 1“’ L3 (%
seguidamente hacer el fesbihat. La aleya: )i./...a.:” jf J.“,)’\.e senala al Primer

° - ° -0 w PN w “ Ay
Paso. La aleya: ,g.lé.m.n.:‘ y Le H):.u ugﬂlf‘j:ﬁY} sefala al
Segundo Paso. La aleya:

il e 350 (o oMLY bl il fn GG

P S
sefiala al Tercer Paso. La aleya::t.@.?- }Y‘/ s £ s Jf sefiala al Cuarto

Paso. Una breve explicacién de estos Cuatro Pasos es como sigue:



446 CARTAS

s 2 ST 1“’ 3<%
El Primer Paso: Como sugiere la aleya: /@‘ ‘ jf o b no es para

purificarse a si mismo. Porque por su naturaleza y disposicién innata, el ser
humano se ama a si mismo. Por cierto, él se ama a si mismo antes que ninguna
otra cosa y sélo a si mismo. Sacrifica todo lo deméas por su propia alma. Se
alaba a si mismo de una manera que es propia de Allah, merecedor de
adoracién. Se absuelve y se exonera de las faltas de manera propia de Allah,
merecedor de adoracién. En cuanto le es posible, no ve las faltas como
apropiadas para €l y no los aceptan. Se defiende a si mismo apasionadamente
como si se adorara a si mismo. Incluso, usando para si mismo los miembros y
las facultades que les fueron dadas como parte de su naturaleza para alabar y
glorificar al Verdadero Objeto de Adoracién, muestra el significado de la aleya:

s -

- /, - % - 2
4 9a 4.@.”/ 24| O El se considera a si mismo, confia en si mismo, se

complace a si mismo. Asi, su purificacién y limpieza en esta etapa, en este paso,
no es purificarse a si mismo; no es absolverse a si mismo.
El Segundo Paso: Como ensena la aleya:

A ‘” /GU”H 5 .Ulf‘yji.&) el ser humano se olvida de si

mismo y no esta conciente de si mismo. Si piensa en la muerte, es en relacién a
otros. Si ve la fugacidad y el declive, no los atribuye a si mismo. Su alma
maligna, en cuanto a los inconvenientes y al servicio, se olvida a si mismo, pero
en cuanto a recibir su recompensa, y a los beneficios y placer, piensa en si
mismo y toma su propia parte fervientemente. Su purificacién, limpieza y
entrenamiento en esta etapa es lo contrario de este estado. Es decir, cuando se
olvida de si mismo, no es ser olvidadizo. Es decir, olvidarse de si mismo en
cuanto al placer y la ambicién y pensar en si mismo en cuanto a la muerte y el
servicio.

El Tercer Paso: Como ensefia la aleya: 4)5‘ J«:e "5 P &Sl:a‘l.;

D WY :J,A.Qég.:.:’ :J,n &3[.;“.23 la naturaleza del alma maligna exige que

siempre se considere lo bueno como de si misma y se vuelve vanidosa y
engreida. Asi, en este Paso, una persona ve sélo faltas, defectos, impotencia y
pobreza para si misma y comprende que todas sus buenas cualidades y
perfecciones son bendiciones otorgadas por el Creador Glorioso. Agradece en
lugar de ser engreido y ofrece alabanzas en lugar de alardear. Seglun el

“0 70 ~

significado de la aleya: Lé.;f) CU‘JJ su purificacién en esta etapa es



APENDICE 447

saber que su perfeccién yace en la imperfeccién, su poder, en la impotencia y
su riqueza, en la pobreza.

_, G LA 2
El Cuarto Paso: Como ensena la aleya::t.@.?- }Y‘/ O] £ e Jf el

alma maligna se considera libre e independiente y existe por si misma. Por esto,
proclama una especie de soberania. Alberga una rebeldia hostil hacia su
Verdadero Objeto de Adoracién. Asi, a través de comprender la siguiente
verdad, se salva de esto. La verdad es esta:

Segln el significado aparente de las cosas, que mira hacia cada cosa en
si misma, todo es transitorio e inexistente, después viene a la existencia. Pero
segln el significado que le da sentido a algo mas que a si mismo y con respecto
a que cada cosa es un espejo de los Nombres del Glorioso Creador y que tiene
a cargo varias tareas, cada una es un testigo, es atestiguada, da existencia y es
existente. La purificacién y la limpieza de una persona en esta etapa son como
sigue:

En su existencia es inexistente y en su inexistencia tiene existencia. Es
decir, si se valora a si mismo y se atribuye la existencia a si mismo, estd en una
oscuridad de inexistencia tan grande como el universo. O sea, si confia en su
existencia individual y hace caso omiso del Verdadero Dador de Existencia,
tiene una luz de existencia individual como la de una luciérnaga y estéd inmerso
en una interminable oscuridad de inexistencia y separacién. Pero si renuncia al
egoismo y ve que él mismo no es nada y es un espejo de las manifestaciones
del Verdadero Dador de Existencia, gana a todos los seres y una existencia
infinita. Porque un corazén que encuentra al Necesariamente Existente, la
manifestacién de Cuyos Nombres manifiestan todos los seres, encuentra todo.

Conclusion

Los Cuatro Pasos en este camino de impotencia, pobreza, compasién y
reflexién se han explicado en las veintiséis Palabras escritas hasta ahora, que
estan relacionadas al conocimiento de la realidad, la realidad de la Sharfa, y la
sabidurfa del Coran. Entonces aqui aludiremos brevemente sélo a uno o dos
puntos:

Por cierto, este camino es més corto, porque consiste de cuatro pasos.
Cuando la impotencia quita la mano del alma maligna, se la da directamente al
Todopoderoso de Gloria. Mientras que, cuando el camino del amor, el camino
mas veloz, le quita la mano del alma maligna; se la da al amado metaférico.
Sélo después de descubrir que el amado es efimero va al Verdadero Amado.

Ademas, este camino es mucho més seguro, porque los delirios y las
demandas rimbombantes del alma maligna no estan presentes en él. Porque,
aparte de la impotencia, la pobreza y los defectos, el alma no posee nada para
sobrepasar su marca.

Ademas, este camino es mucho méas universal y es una gran carretera.
Porque, para alcanzar una conciencia constante de la presencia de Allah, una
persona no esta obligada a imaginar que el universo estd condenado a la



448 CARTAS

)6 ) 3 o //
inexistencia ni a declarar: “ jAY!J Eos yY”como aquellos que creen en ‘la
unidad de la existencia’, ni a suponer que el universo estd condenado al
. . . . . . “ )i’ - 4 °' // 2
aprisionamiento en absoluto olvido ni a decir: jAY!J j.@.&.oy como aquellos

que creen en ‘la unidad del testimonio’. Mas bien, ya que el Coran ha
perdonado muy explicitamente al universo y lo liberé de la ejecuciéon y el
aprisionamiento, uno que esta en este camino ignora al anterior, retirando a los
seres de trabajar por su propia cuenta y empledndolos por cuenta del Creador
Glorioso, y en el deber de manifestar los Mas Bellos Nombres y ser espejos de
ellos, él los considera desde el significado que refleja a su Creador; y salvandose
del descuido absoluto, entra en la presencia Divina permanentemente;
encuentra un camino que lo lleva a Allah Todopoderoso en todo.

En Breve: Retirar a los seres de trabajar por cuenta de otros seres, este
camino no los considera como significativos en si mismos.



Semillas de Realidad

[Esto consiste de aforismos tomados de una coleccién publicada hace treinta y cinco afnos
llamada Semillas de Realidad.]

/N\\b/w' 4\

é
MA VM /ws
ANNS -t

]

4w PR e //ow/?v’.ozo/
Buss e oNdls ihall’s el Wl O 4l dadl

o P

- ~0 7 ! 7// . 8
W‘WJJ‘}}M
) V- V- z

1. La prescripcién para una época enferma, una nacidén aquejada de
problemas, un miembro enfermo es seguir el Coran.

2. La prescripcién para un continente glorioso pero desafortunado, un
Estado ilustre pero desventurado, un pueblo noble pero sin dueno es la
Unidad Islamica.

3. Quien no tiene la fuerza para levantar y girar la tierra y todas las
estrellas y soles como si fueran las cuentas de un tesbih no puede
reclamar la creacién de nada del universo. Porque todo esta ligado con
todo lo demés.

4. El surgimiento a la vida de todos los seres vivos en la resurreccion de
los muertos no puede ser mas dificil para el Poder Divino que devolver
a la vida a una mosca en la primavera, pesada con el suefio manchado
de muerte del invierno. Porque el Poder Eterno es esencial; no cambia;
la impotencia no puede penetrarlo; los obstaculos no pueden intervenir
en él; no puede haber niveles en él; todo es lo mismo en relacién a él.

5. Quien creé el ojo del mosquito es quien creé el sol.

6. Quien ordend el estbmago de una pulga también es quien ordené el
sistema solar.

7. Hay tanto milagro en la compilacién del universo que si, suponiendo lo
imposible, todas las causas naturales tuvieran voluntad y poder de
accién, aln asi se prosternarian con absoluta impotencia ante
semejante milagro exclamando:

- ~
° )
.

-8 -5 - - //°’: T T 0
;@A\;?A\u\w[ubg.ﬁwb@



450

CARTAS

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

No se le ha dado un efecto real a las causas, porque la Unidad v la
Gloria Divina requieren que sea asi. Sélo en el aspecto externo de las
cosas, las causas son un velo de la Mano de Poder; vy asi, la Dignidad y
la Grandeza Divina requieren, para que desde el punto de vista
superficial, que la Mano de Poder no se vea directamente en contacto
con cosas insignificantes.

Los aspectos internos de las cosas, donde el Poder Divino tiene su
conexién, son transparentes y puras.

El Mundo Manifiesto es un velo de encaje esparcido sobre los Mundos
de lo Oculto.

Un poder infinito que puede crear todo el universo es necesario para
crear un solo punto en su lugar exacto. Para crear un punto en su lugar
exacto es necesario un poder infinito que puede crear todo el universo.
Porque cada letra de este Libro Poderoso del Universo, y en particular
cada lefra viva, tiene un rostro que mira a cada oracién de él y un ojo
que la contempla.

Es bien sabido: todos miraron el cuarto creciente de la luna para el ‘Eid
pero nadie pudo verlo. Un anciano juré que lo vio, pero lo que habia
visto no era el cuarto creciente; era una pestana blanca y curva. ¢Qué
es una pestana comparada con la luna? ¢Qué es el movimiento de las
particulas comparado con quien disefa a todos los seres?

La naturaleza se parece a una imprenta, no al impresor. Es un bordado,
no el Bordador. Es pasiva, no activa. Es un disefio, no una fuente. Es
una orden, no Quien Ordena. Es una ley, no un Poder. Es un cédigo de
leyes que proceden de una voluntad, no una realidad externa.

El sefiuelo y la atraccién en la conciencia, que es la naturaleza esencial
de los seres vivos, se siente a través del llamamiento de una verdad
atrayente.

La naturaleza esencial de los seres no miente. La inclinacién a crecer en
una semilla declara: “iBrotaré y produciré frutos!” Dice la verdad. En un
huevo esta el deseo de la vida; dice: “iSeré una gallina!”, v esto es ast,
con el permiso Divino. Dice la verdad. Debido a la inclinacién a
congelarse, un poco de agua dice: “iTomaré més espacio!” y el hierro
implacable no puede darle la mentira; lo correcto de sus palabras parte
al hierro. Estas inclinaciones son las manifestaciones de las érdenes
creativas que proceden de la Voluntad Divina.

El Poder Eterno, que no deja a las hormigas sin un principe ni a las
abejas sin una reina, por cierto no deja a la humanidad sin profetas. Tal
como la Divisién de la Luna fue un milagro de Muhammad (PyB) para
los seres humanos del Mundo Manifiesto, asi también la Ascensién fue
un milagro supremo Suyo ante los éngeles y los seres espirituales del
Mundo de las Dimensiones Internas de las Cosas. A través de este
milagro claro, se demostré la cercania de Allah de su profecia y, como
un reldmpago o la luna, ese Ser brillante esparcié luz a través de esos
mundos internos.



SEMILLAS DE REALIDAD 451

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

Las dos frases de la confesién de fe se atestiguan entre si. La primera es
‘la prueba de la causa del efecto’ de la segunda, mientras que la
segunda es ‘la prueba del efecto de la causa’ de la primera.

La vida es una especie de manifestacién de Unidad dentro de la
multiplicidad y, en consecuencia, conduce a la unidad. La vida hace
que una cosa sea el dueno de todo.

El espiritu es una ley que tiene existencia externa, una ley consciente.
Como las leyes de la creacién, estables y duraderas, el espiritu viene del
Mundo de la Orden Divina y el atributo de Voluntad. El Poder Divino lo
viste con una existencia engalanada de sentidos. Hace de un ser sutil y
que fluye un armazén para esa joya. El espiritu existente es el hermano
de la ley imaginable. Ambos son duraderos y vienen del Mundo de la
Orden Divina. Si el Poder Eterno hubiera vestido a las leyes que
gobiernan en las especies de seres con existencia externa, hubieran sido
espiritus. Y si el espiritu desterrara la existencia y la conciencia, atn
serfa una ley eterna.

Los seres son visibles por la luz y su existencia es conocida por la vida.
Ambos son descubridores.

La cristiandad hara erupcién o, al ser purificada, depondra las armas
ante el Islam. La cristiandad fue dividida unas veces y surgi6 el
protestantismo. Luego el protestantismo fue desgarrado y se acercé a la
verdadera afirmacién de la Unidad Divina. Se esta preparando para ser
desgarrado nuevamente. Hard erupcién y se extinguird o vera ante si
las verdades del Islam, que abarcan la base de la verdadera cristiandad,
vy depondran sus armas.

El Profeta Muhammad (PyB) aludié a este gran misterio cuando dijo:
“Jestis aparecera habiendo descendido de los cielos; serd de mi
comunidad y actuara segiin la Sharia”.

Es lo sagrado de la fuente méas que una prueba de que conduce a la
masa de gente al acuerdo.

Los asuntos esenciales e indiscutibles de la religién, que forman el
noventa por ciento, son pilares de diamantes, mientras que los asuntos
controversiales que estéan abiertos a la interpretacién forman sélo el diez
por ciento. Noventa pilares de diamantes no se pueden poner bajo la
proteccién de diez pilares de oro. Los libros y las interpretaciones
deberian ser telescopios para observar el Coran; deberfan ser espejos;
ino sombras ni disputas!

Cualquiera que es capaz puede hacer interpretaciones de la Ley para si
mismo; pero no puede hacer la Ley.

Llamar a otros a aceptar una idea depende de la aceptacién de los
eruditos de la religién; de lo contrario, es una innovacién y es
rechazada.

Ya que por naturaleza el ser humano es noble, éste busca la verdad. A
veces encuentra lo falso, pero creyendo que es verdad, lo preserva en
su corazén. Entonces, cuando ahonda en la realidad, sin haberlo



452

CARTAS

27.

28.

29.

30.
31.
32.

33.

34.

35.

36.
37.

38.

deseado, el extravio lo golpea en la cabeza; creyendo que es la realidad
v hunde su cabeza en ello.

El Poder Divino tiene muchos espejos, cada uno mas sutil y
transparente que el otro; varian desde el agua hasta el aire v desde el
aire hasta el éter y desde el éter hasta el Mundo de Similitudes; desde el
Mundo de Similitudes hasta el Mundo de los Espiritus, e incluso hasta el
tiempo y hasta el pensamiento. Una sola palabra en el espejo del aire se
vuelve millones de palabras. La Pluma de Poder escribe este misterio de
reproduccién de una manera verdaderamente maravillosa. El reflejo
contiene su identidad o bien su identidad junto con su naturaleza. Las
imagenes de los seres densos estdn muertas en movimiento. Mientras
que las imagenes de un espiritu luminoso en sus propios espejos estan
vivos y unidas a él; incluso si no son idénticos, no son otra cosa sino
eso.

Ya que el sol se sacude en su rotacién axial, sus frutos no se caen;
mientras que si no se sacudiera, los planetas que son sus frutos se
caerian y se desparramarian.

Si la luz del pensamiento no se ilumina con la luz del corazén y se
mezcla con ella, es oscuridad y produce tirania. Si el blanco del ojo, que
se asemeja al dia, no estuviera junto con su pupila negra, que se
asemeja a la noche, el ojo no seria el ojo; no veria. Similarmente, si el
centro negro del corazén no estd presente en el pensamiento blanco,
carece de perspicacia.

Si el conocimiento carece de la perspicacia del corazén, es ignorancia.
Tomar una parte de algo es una cosa, v la fe es otra.

Delinear cosas falsas mucho es corromper las mentes puras.

Un guia educado deberia ser una oveja, no un pajaro. Una oveja le da
leche a su cordero, mientras que un pajaro le da a su pichén comida
regurgitada.

La existencia de algo depende de la existencia de todas sus partes. En
cuando a la inexistencia, ya que ocurre a través de la inexistencia de
una parte pequena, una persona débil apoya la destruccién para
demostrar su poder; actiia negativamente en lugar de positivamente.

Si las leyes del gobierno no se combinan con los principios de la
sabiduria v los lazos de la fuerza no se combinan con las leyes de la
verdad, no seran fructiferas entre la masa de gente.

La tirania se ha puesto el sombrero de la justicia; la traicién se ha
vestido con una vestimenta de patriotismo; a la vijad se le ha dado el
nombre de rebelién; ial cautiverio se lo llama libertad! iLos opuestos
han intercambiado formas!

La politica que gira alrededor del beneficio es salvajismo.

Mostrarse amigable con una bestia hambrienta no excita su compasién
sino su hambre. iTanto sus colmillos como sus garras querran su parte!
El tiempo ha mostrado que el Paraiso no es barato y que el Infierno
tampoco es innecesario.



SEMILLAS DE REALIDAD 453

39.

40.

41.

42.

43.

45.

46.

47.

Mientras que las virtudes de los conocidos por el mundo como las clases
altas deberian ser la causa de modestia y humildad, han conducido a la
opresién y a la arrogancia. Y mientras que la impotencia de los pobres
y la pobreza de la gente comin deberia ser la causa de compasién y
bendicién, han resultado en cautiverio y condena.

En cuanto al honor y a las cosas buenas producidas por una cosa, se la
ofrecen a las clases altas, pero si es algo malo, lo dividen entre la gente
comun.

Si no se imagina un objetivo o si se olvida o se simula olvidarse, los
pensamientos giran sus rostros hacia el ‘Yo' y pasean alrededor del
Yo'

El origen de todas las revoluciones y de la corrupcién y el estimulo y la
fuente de toda las morales viles son sélo dos dichos:

El Primer Dicho: “Mientras esté lleno, ¢qué me importa si otros mueren
de hambre?”

El Segundo Dicho: “Tu sufres desgracias para que yo viva con facilidad;
td trabajas para que yo pueda comer”.

Hay sélo un remedio para extirpar el Primer Dicho y que el pago
obligatorio del zakat. Mientras que el remedio para el Segundo es la
prohibicién de la usura. La justicia Coranica se para en la puerta del
mundo vy le dice a la usura y al interés: “iNo entres! iEsta prohibido! iNo
tienes derecho de entrar aqui!” La humanidad no prest6 atencién a la
orden y recibié un severo golpe. iEntonces debe prestarle atencién
antes de recibir uno mas severo!

La guerra entre las naciones y los estados le esta cediendo su lugar a la
guerra entre las clases sociales de la humanidad. Porque asi como el ser
humano no quiere ser un esclavo, tampoco quiere ser un trabajador.

. Alguien que sigue un objetivo por un camino ilicito es usualmente

castigado al recibir lo opuesto de lo que deseaba. La recompensa por el
amor ilicito, como el amor por Europa, es la cruel enemistad del
amado.

El pasado y las calamidades deberian considerarse con respecto al
Decreto Divino, mientras que el futuro y los pecados, desde el punto de
vista de la responsabilidad ante Allah. Los Jabariyas y los Mutalizies se
reconciliaron en este punto.

La impotencia no deberia recurrirse con cosas para las que se puede
encontrar una solucién, mientras que las cosas para las que no hay
solucién, no deberia recurrirse a la tristeza.

Las heridas de la vida se pueden curar. Pero el orgullo y el honor
Isldmico y el orgullo nacional, sus heridas son extremadamente
profundas.



454

CARTAS

48.

49.

50.

51.

52.

53.

54.

55.

56.

57.

58.
59.
60.

A veces pasa que una sola palabra hace que un ejército perezca, y una
bala conduce a la aniquilacién de treinta millones.® Algunas
condiciones son tales que un pequeno acto eleva al ser humano a lo
mas alto de lo alto, mientras que otros son tales que una pequena
accién lo reduce a lo méas bajo de lo bajo.

Un grano de verdad consume un montén de mentiras. Un grano de

: , ) I 2° sy e 28y
realidad es superior a un montén de ilusiones. (9o £ J.’ ol J-Lgy

° “s T )
9.)..24 L/}f 2 ).“e g_) ).“e 455 Todo lo que dices deberfa ser verdad,

pero no es correcto decir toda la verdad.

Una persona que ve lo bueno de las cosas tiene buenos pensamientos.
Y aquél que tiene buenos pensamientos recibe placer de la vida.

Lo que le da vida a la gente es la esperanza, mientras que lo que la
mata es la desesperacién.

Desde un comienzo, este estado Isldmico tomé en sus manos la
conservaciéon de la Palabra de Allah, el mantenimiento de la
independencia vy la vijad por el Islam, una obligacién que si se lleva a
cabo por parte de la comunidad, libera al resto; se considera a si mismo
a cargo de sacrificarse por el Islam, que estaba unido y llevaba el
estandarte del Califato. La desgracia que ahora sufre en consecuencia
serd compensada por la prosperidad del futuro v la libertad del Mundo
Islamico. Porque esta calamidad ha apresurado de manera maravillosa
el crecimiento de la hermandad Islamica, la levadura de nuestras vidas.
Atribuirle a la cristiandad las virtudes de la civilizacién, que no son de
su propiedad, v mostrar retrogradacién, el enemigo de Islam, como su
amigo, es sugerir que el firmamento gira en la direccién opuesta.

Un diamante inigualable manchado es siempre superior a un pedazo de
vidrio brillante.

Las inteligencias de Quienes buscan todo en el materialismo estan en
SUS 0jOs Yy esos 0jos son ciegos en asuntos espirituales.

Si las metéforas se caen de las manos del aprendizaje a las manos de la
ignorancia, se transforman en sus significados literales, abriendo la
puerta a la supersticién.

Un favor més grande que el favor Divino no es un favor. Todo tiene
que describirse como es.

La fama también le atribuye al ser humano lo que éste no es.

Los Hadices son la fuente de la vida v la inspiracién de la realidad.

El revivir de la religién es el revivir de la nacién. La vida de la religiéon
es la luz de la vida.

*Una sola bala disparada por un soldado serbio contra el principe heredero de Austria inici6 la Primera Guerra
Mundial y fue la causa de la pérdida de treinta millones de almas.



SEMILLAS DE REALIDAD 455

61.

62.

63.

64.

65.
66.

67.

68.

El Coran, que es una misericordia para la humanidad, sélo acepta una
civilizacién que comprende la felicidad de todos o al menos de la
mayoria. La civilizacién moderna se ha fundado sobre cinco principios
negativos:

1. Su punto de apoyo es la fuerza, cuya marca es la agresion.

2. Su objetivo es el beneficio, cuya marca es empujar y pelear.

3. Su principio en la vida es pelear, cuya marca es el conflicto.

4. El lazo entre las masas es el racismo y el nacionalismo negativo, que
se alimenta al devorar a otros; su marca es la colisién terrorifica.

5. Su servicio atrayente es incitar a la lujuria y la pasién y gratificar los
deseos. Pero la lujuria es la causa de la corrupcién de la espiritualidad
del ser humano.

Sin embargo, la civilizaciéon que la Sharia de Muhammad (PyB)
comprende y ordena es esta: su punto de apoyo es la verdad en lugar
de la fuerza, cuya marca es la justicia y la armonia. Su objetivo es la
virtud en lugar del beneficio, cuya marca es el amor y la atraccién. Su
medio de unidad son los lazos de la religién, del pais y de la clase social
en lugar del racismo y el nacionalismo y la marca de ello es la
hermandad sincera, la paz y la defensa sélo ante la agresién externa. En
la vida esté el principio de la ayuda mutua en lugar del principio del
conflicto, cuya marca es el acuerdo vy la solidaridad. Y ofrece guia en
lugar de lujuria, cuya marca es el progreso humano y el ascenso
espiritual.

No aflojes tus manos del Islam, el preservador de nuestra existencia;
aférrate a él con toda tu fuerza o iestaras perdido!

Un desastre general resulta del error de la mayoria. El desastre es el
resultado del crimen y la introduccién a la recompensa.

Un martir cree que esté vivo. Ya que no sufrié la agonia de la muerte, él
considera que la vida que sacrificé es perpetua y no ha sido cortada.
Sélo que la encuentra mas pura.

La justicia pura del Cordn no derrama la vida ni la sangre de un
inocente, ni siquiera por toda la humanidad. Los dos son lo mismo
desde el punto de vista del Poder Divino y también de la justicia. Pero a
través del egoismo el ser humano se vuelve tal que quiere destruir todo
lo que forma un obsticulo para su ambicién, incluso el mundo si
puede, y limpiar a la humanidad.

El temor y la debilidad alientan las influencias externas.

Los beneficios definitivos no deberian sacrificarse por danos
imaginarios.

Los politicos de Estambul actualmente son una enfermedad como la
gripe espanola.

Al decirle a una mala persona: “Eres bueno, eres bueno”, que se vuelva
bueno no es extrano. Y al decirle a una persona buena: “Eres malo,
eres malo”, que se vuelva malo no es extrano.



456

CARTAS

69

70.

71.

72.

73.

74.

75.

76.

77.

78.
79.

80.

Mientras que el enemigo de un enemigo siga siendo su enemigo, es un
amigo; mientras que el amigo de un enemigo siga siendo su amigo, es
un enemigo.

La obstinacién es esto: si Satands ayuda a alguien, lo llama “un angel”
e invoca bendiciones para él. Pero si entre sus oponentes encuentra un
angel, lo llama “un demonio que ha cambiado su ropa” y lo maldice.

El remedio para una enfermedad puede ser el veneno para otra. Si un
remedio excede su limite, causa enfermedad.

- “ o - o ~ pe) s “ PR d i/ o - 7
wlE=ldl el > Cals dl B o & el
- e d - - ) 7 -

23

. . ) _ @ .

SRS IR el PV TE 1 A E TSRO (A b
- - ] - - ] )

Si la comunidad no es una y un todo, un nimero indivisible, la suma la

hace més pequefa, como multiplicando fracciones.3!

La no aceptacién se confunde con la aceptacién de la inexistencia. La

evidencia de la no aceptacién es la ausencia de una prueba establecida.

La aceptacion de la inexistencia requiere una prueba de la inexistencia.

Uno es duda mientras el otro es negacion.

Si la duda en los asuntos de la fe destruya una o incluso cientos de

evidencias, no dana lo que postula; porque hay miles de evidencias.

La mayoria de los musulmanes deberian ser seguidos. Porque cuando

ellos siguieron a la mayoria, los Omeyas, que eran flojos en la religién,

finalmente entraron a la comunidad sunita. En cuanto a los shiitas, que

eran firmes en la religién pero quedaron siendo la minoria en cuanto a

sus practicas, finalmente sélo una parte de ellos sigui6 al Rafida.

Si la unanimidad relacionada a lo correcto conduce al conflicto en

relaciéon a lo que es mas verdadero, entonces a veces lo correcto es

mejor que lo méas verdadero; lo bueno es mejor que lo que es mejor.

Todos deberian decir sobre su propio camino que “es correcto”, no

deberfan decir “es el Gnico correcto”. O deberfan decir “es bueno”,

pero no deberian decir “es el Ginico camino bueno”.

Si no hubiera un Paraiso, el Infierno no serfa un tormento.

Mientras que el tiempo se pone mas viejo, el Coran se pone mas joven;

sus signos se vuelven evidentes. Como la luz que a veces parece fuego,

a veces la elocuencia intensa parece una exageracion.

Los grados de calor ocurren por la intervencién del frio; los grados de

belleza ocurren por la intervencién de la fealdad. El Poder Eterno es

esencial, necesario e inherente. La impotencia no puede penetrarlo; no

puede haber grados en él; todo es igual en relacién a El.

3!Se sabe que en aritmética, la multiplicacion y la suma aumenta; cuatro por cuatro es dieciséis. Mientras que
en las fracciones, al contrario de la multiplicacion y la suma, se disminuye: un tercio multiplicado por un tercio
es un noveno. De la misma manera, si no hay una totalidad integral ni rectitud ni unidad entre la gente, al
multiplicar se vuelven mas pequefios, se arruinan y pierden valor.



SEMILLAS DE REALIDAD 457

81.

82.

83.

84.

85.

86.

87.

88.

89.

90.

91.

92.

La imagen del sol, que es la refulgencia de su manifestacién, muestra la
misma identidad en la superficie del mar y en todas sus gotitas.

La vida es una manifestacién de Unidad; también su consecuencia se
vuelve unidad.

Mientras no se conozca quién es un eviiva entre los seres humanos, en
qué momento las oraciones se aceptan los viernes, qué noche de
Ramadéan es la Noche del Decreto, y cuéles entre los Nombres Divinos
es el Nombre Mas Grande, otras cosas mantienen su valor y se les dan
importancia. Veinte afios de una vida de dudas es preferible a una vida
de mil anos cuyo final esta especificado.

La consecuencia del pecado en este mundo es la evidencia para su
castigo en el Mas Alla.

Desde el punto de vista del Poder, el sustento es tan importante como
la vida. El Poder crea, el Decreto Divino da forma, el favor Divino
alimenta. La vida es un resumen, un producto especificado y es
evidente. El sustento no es un resumen; es gradual y esparcido provoca
el pensamiento. No hay muerte por hambre porque la muerte ocurre
antes de que la comida almacenada en el cuerpo en forma de grasa se
acabe. Es decir, la enfermedad que resulta de renunciar a un habito
mata, no la falta de sustento.

El sustento licito de los animales salvajes carnivoros son los restos
innumerables de los animales muertos; limpian la faz de la tierra y
también encuentran su alimento.

Antes de entrar a la boca y desaparecer por la garganta, un bocado que
vale un centavo y uno que vale cien son lo mismo. Hay sélo algunos
segundos de diferencia en la boca. Elevar el precio de uno a cien para
gratificar y complacer el sentido del gusto, que es como un inspector y
portero, es un despilfarro y lo peor.

Cuando el placer llama, una persona deberia decir: “Es como si la
hubiera comido” (Sanki vedim). Porque quien hizo de ese su principio
podria haber comido una mezquita llamada “Sanki Yedim”, pero no lo
hizo.

Antiguamente no existia el hambre entre los musulmanes; se podia
elegir la comodidad. Ahora tienen hambre y no pueden elegir buscar
placeres.

Se deberia sonreir ante los dolores pasajeros mas que ante los placeres
pasajeros vy deberian ser bienvenidos. Porque los placeres del pasado
hacen que uno diga: “iAy!” v “iAy!” es el intérprete de un dolor oculto.
Mientras que los dolores del pasado hacen que uno diga: “iOh!” y
“iOh!” habla de un placer y una bendicién permanente.

El olvido también es una bendicién. Permite que uno sufra los dolores
de un solo dia y que el resto se olvide.

En cada calamidad hay un grado de bendicién, como un grado de
calor. La calamidad mas grande se deberia pensar y el nivel de
bendicién en lo pequefio se deberia notar y a Allah se deberia



458

CARTAS

93.

9.

95.

96.

97.

98.

99.

agradecer. Porque si la calamidad se infla viéndola grande, crecerd; y si
se preocupa por ella, se duplica; la imagen, la imaginacién, en el
corazon se transformaréa en realidad; y eso también golpeara al corazén.
En la sociedad como un todo, todos tiene una ventana, conocida como
rango, a través del que ven y son vistos. Si la ventana es mas alta que
su estatura, una persona crecerd mas alta por arrogancia; y si estd mas
debajo de su estatura, se inclinar4 por modestia para ver y ser visto en
ese nivel. La medida de la grandiosidad del ser humano es la pequenez,
es decir, la modestia. La balanza de la pequenez es la grandeza; es
decir, la arrogancia.

La dignidad de los débiles ante los fuertes se vuelve arrogancia en los
fuertes; mientras que la modestia de los fuertes ante los débiles se
vuelve humillacién en los débiles. La seriedad de alguien con autoridad
en su oficina es dignidad y su humildad es humillacién. Mientras que su
seriedad en su casa es altaneria y su humildad, modestia. Si un
individuo estad por su cuenta, entonces su tolerancia y abnegacién son
buenos actos. Pero si es mas de uno, son traicién y algo desfavorable.
Alguien puede tragar su orgullo en su propio nombre y no puede ser
presumido, pero puede presumir en nombre de una nacién y no puede
tragar su orgullo.

‘Dejarle a los demaés’ el planeamiento de los preliminares de un asunto
es holgazaneria, mientras que esperar el resultado es confiar en Allah.
Resignarse con los frutos del trabajo de uno y con el destino es
satisfaccion y fortalece el deseo de luchar. Mientras que resignarse con
lo que existe es falta de emprendimiento.

Tal como existe la obediencia y la rebeldia frente a las 6rdenes de la
Sharia, asi también existe la obediencia y la rebelion frente a las
ordenes de Allah sobre la creacion. Con respecto a la primera, la
recompensa Y el castigo estdn mayormente en el Mas Alla, mientras que
con la segunda, estin mayormente en este mundo. Por ejemplo, la
recompensa de la paciencia es la victoria; el castigo por la inercia es la
pobreza; la recompensa por el esfuerzo es la riqueza y la recompensa de
la constancia es el triunfo. La justicia sin equidad no es justicia.

La semejanza mutua es motivo de contradiccion; la congruencia es la
base de la solidaridad; la pequenez de caracter es la fuente de la
arrogancia; la debilidad es la fuente de orgullo; la impotencia es la
fuente de la oposicién; y la curiosidad es el maestro del conocimiento.

A través de la necesidad, y en especial a través del hambre, el Poder del
Creador ha tomado las riendas del ser humano principalmente, y de
todos los animales y los puso en orden. También, El salvé al mundo de
la anarquia v haciendo de la necesidad el maestro de la civilizacién,
asegurd el progreso.

La angustia es la maestra del vicio. La desesperaciéon es la fuente del
extravio; y la oscuridad del corazén, la fuente de la angustia del espiritu.



SEMILLAS DE REALIDAD 459

100.

101.

102.

103.

104.

105.

106.

107.

108.

3 €

SEL C B @ L Dy &k G

Una hermosa mujer que entra en una reunién de hermanos despierta
la hipocresia, la rivalidad vy la envidia. Es decir, descubrir a las mujeres
llevé a descubrir las malas morales del hombre civilizado.

Las formas representadas de pequenos cadaveres sonrientes han
jugado un gran rol al hacer del espiritu perverso y contaminado por el
mal del ser humano moderno lo que es.

La estatua prohibida es tirania petrificada, o lujuria encarnada, o
hipocresia personificada.

Para alguien que ha entrado verdaderamente en los limites del Islam
al ajustarse precisamente a sus asuntos indiscutibles, el deseo de
expandirse es el deseo de ser perfeccionado.

Pero para alguien que puede contarse fuera de esos limites por
negligencia, el deseo de expandirse es el deseo de destruir. En épocas
de tormenta y terremoto, la sabiduria es no abrir la puerta de la
ivtihad v mejor cerrar las ventanas también. No se deberia ser
condescendiente con los negligentes sino advertirles severamente con
el méaximo nivel.

Las verdades desafortunadas pierden valor en manos sin valor.
Nuestro globo terrdqueo se parece a un animal; muestra los signos de
la vida. Si se redujera al tamano de un huevo, éno se convertirfa en un
tipo de animal? O si un microbio se agrandara al tamano del globo
terrdqueo, ¢no se le pareceria? Si tiene vida, también tiene espiritu. Si
el mundo se redujera al tamafio de un ser humano y las estrellas
estuvieran hechas de particulas y sustancias de su ser, ¢no seria eso
también un animal conciente? Allah tiene muchos mas animales asi.
Hay dos Sharias:

La Primera es la Sharfa que conocemos que ordena las acciones y la
conducta del ser humano, el microcosmos, y procede del atributo del
Discurso.

La Segunda es la Suprema Sharia de la Creacién, que ordena el
movimiento y el descanso del mundo, el macrocosmos, que procede
del atributo de Voluntad y a veces es mal llamada naturaleza. Los
angeles son una comunidad vasta; son los que cargan, los
representantes y las personificaciones de las 6rdenes de Allah en la
creaciéon que proceden del atributo de Voluntad y son la Sharia de la
Creacion.

~
-
N wro-s 8 w o ~

5 QLI Gl a3 il o 30505

~ ) s, . 7 3 ~ ) ’/. /eei: z - f,
- - < ] -



460

CARTAS

109.

110.

111.

El materialismo es una plaga espiritual que ha infectado al ser humano
con una fiebre temible, haciendo que lo visite la ira Divina. Cuanto
mas se expande la habilidad de inculcar y criticar, mas se esparce la
plaga.

La persona mas desdichada, angustiada y que sufre es quien no
trabaja. Porque no hacer nada es el primo de la inexistencia, mientras
que trabajar es la vida de la existencia y el estado despierto de la vida.
Beneficiarse de los bancos, las puertas de la usura y el interés, es para
los infieles que son los peores de la humanidad y para los mas tiranos
de ellos y para los méas humillados de estos dltimos. Son la causa del
dafio absoluto del Mundo del Islam, entonces la prosperidad de la
humanidad no se toman en cuenta porque si los infieles son belicistas
y agresivos, tampoco tienen respeto ni honor.

El sermén de la oracién del viernes es para mencionar los asuntos
esenciales e indiscutibles de la religién, no para instruir sobre asuntos
tedricos. Los términos en arabe recuerdan esto de una manera muy
elevada. Si los Hadices y las aleyas Coranicas estan equilibrados, se
evidenciard que incluso la persona mas elocuente no puede alcanzar
la elocuencia de las aleyas ni puede igualarlas.

Said Nursi



PEITAE2 }}_ ”‘
SR RGN S

iPor Tu Grandisimo Nombre, v en veneracion del Coran de Milagrosa
Exposicion, v en honor a Tu Mas Noble Mensajero, Sobre quien sean las
bendiciones v la paz, otorga felicidad eterna en el Paraiso para los productores
de este libro y para todos aquellos que los asistan! iAmeén! Y otérgales el éxito
interminable en el servicio de la fe y el Coran. iAmén! Y por cada letra de
“Cartas” escribe mil méritos en los libros de sus buenas obras. iAmén! Y
otorgales perseverancia, constancia v sinceridad al publicar Risale-i Nur. iAmén!
iOh, Misericordioso de los Misericordiosos! Otorgales la felicidad en este
mundo v en el préximo a todos los Estudiantes de Risale-i Nur. [Amén!
Presérvalos del mal de los demonios entre los genios y los seres humanos.
iAmén!'Y perdona las faltas de este impotente y desdichado Said. iAmén!
En nombre de todos los Estudiantes de Risale-i Nur,
Said Nursi



GLOSARIO
Buraq: El monte del Profeta (PyB) durante su Ascensién.
Desmovilizacién: es el proceso por el cual un soldado se licencia, es decir, finaliza la
actividad militar.
Evliya: Una persona que es amada por Allah por su alto grado de sumisién, fe,
adoracién y conducta.
Fatwa: Sobre un evento o una situacién, informar la ley de la Sharia de un erudito
que es profesional sobre el tema.
Gazi: Una persona que lucha en una Guerra y se salva de ella.
Genios: Los genios son la tercera clase de seres creada por Allah, junto a los seres
humanos y los angeles. Los genios, a diferencia de los dngeles, comparten el mundo
fisico con los seres humanos y son tangibles, aunque sean invisibles o adopten
formas diversas.
Hurie: La mujeres tal bellas del Paraiso que no se puede describir su belleza.
Iytijad: Establecer las leyes secundarias sobre la Sharia de los muyvtahids al
interpretar las aleyas y los Hadices de manera apropiada.
Keramet: Un estado o acto extraordinario de un evliya o por medio de un evliya
que ocurre por el poder y el permiso de Allah.
Medrese: Lugares que se dan las clases. Los estudiantes que estudian ciencias
Islamicas se quedaron en estos lugares como escuelas para su educacion.
Mevlid: Una recitacién realizada por cantantes especiales del poema largo que
describe el nacimiento del Profeta Muhammad (PyB) escrito por Siileyman Celebi,
que muri6 el Bursa 780H/1378.
Mihrab: El lugar en la Mezquita donde el lider de la congregacién se para cuando
rezan.
Muyytahid: Los eruditos y lideres Isldmicos que establecieron leyes de las aleyas o
Hadices cuando se necesitaba.
PyB: La paz y las bendiciones sean sobre él.
Qibla: La direccién a Meca, donde esta la Kaba.
Sharia: El camino sobre el cual el Noble Coradn y el Profeta Muhammad (PyB)
describen e informan.
Sunna: Las palabras, los actos, estados y las érdenes del Profeta Muhammad (PyB).
Para los creyentes hay muchas virtudes y recompensas en seguir la Sunna vy
también hay muchas pérdidas materiales e inmateriales al abandonarla.
Sura: Cada uno de los 114 capitulos del Coran.
Tesbihat: Alabar y elogiar a Allah Todopoderoso de acuerdo con Sus atributos.
También se usa para inferior la glorificacién de Allah después de cada oracién
diaria.
Tevafuk: El estado de coincidir; algo coincide con otra cosa de manera ordenada
con el permiso de Allah.
Tevatiir: Noticia que no tiene ninguna posibilidad de ser mentira, basada en una
comunidad y no en un individuo.
Yijad: Trabajar para la religiéon por la ciencia, la fe, las palabras, las propiedades, el
alma. Luchar por el camino de Allah. Esforzarse y luchar para guardar los
fundamentos de la fe y los mandamientos de la religién y para fortalecer la fe.



