
Predigt über 1. Sam 24, 1-20 am 23. Juni in der Erfurter Brunnenkirche 

Predigttext: www.bibleserver.com/LUT/1.Samuel24%2C1-20 

"Der da IST, spricht: Die Widerspenstigkeit zerstöre Ich, und den Widerstand derer, die MIR 
trotzen, zermalme Ich durch Mich selbst. Wehe, wehe diesem bösen Tun der Frevler, die Mich 
verachten! Das höre, König, wenn du leben willst! Sonst wird Mein Schwert dich 
durchbohren!"i –  

Liebe Gemeinde, diese Sätze stehen so nicht als prophetische Gerichtsrede im Ersten 
Testament. Sie stammen aus einem Brief von Hildegard von Bingen an Kaiser Barbarossa um 
1165. Die beiden kannten sich persönlich und schrieben sich Briefe, Hildegard mal mit 
prophetischer Strenge, mal freundlich mahnend: "Sei so, daß die Gnade Gottes nicht in dir 
erlischt!", "Und wisse, daß ich Gott aus ganzem Herzen bitten werde, Er möge dich trösten .. 
und wunderbar an dir Seine Barmherzigkeit erweisen, damit du durch ein gutes und 
gerechtes Leben dem Tod von Ihm hinübergeführt wirst in die ewigen Freuden." 

Es ist nicht das einzige mittelalterliche Zeugnis von der Einmischung selbstbewusster Frauen 
in die Politik in Form mahnender Briefen an Könige und Kaiser. Wir können sicher sein, dass 
sie ernst genommen wurden, denn sonst wären sie uns nicht überliefert. 

Ob Hildegard wusste, welch umstrittene Sache das Königtum von Anfang an im Volk Israel 
war? 

Irgendwann hatte Israel genug von seinen Richtern. Alle anderen Völker besaßen richtige 
Könige. So zogen die Ältesten eines Tages zum Propheten Samuel und verlangten von ihm 
(nach Sam 8,7ff) : „Setze einen König über uns, der uns richte, wie ihn alle Völker haben.“ Das 
missfiel Samuel. Doch Gott sprach zu ihm:“ Gehorche der Stimme des Volks; Denn sie haben 
nicht dich, sondern mich verworfen, Ich soll nicht mehr König über sie sein ..  Doch warne sie 
vor dem, was sie von einem König zu erwarten haben.“ Das tat Samuel: „Eure Söhne wird er 
nehmen als Soldaten und als Läufer und Wagenlenker bei seinen Machtprozessionen. Sie 
müssen seine Äcker bearbeiten, seine Ernte einsammeln und seine Waffen schmieden. Eure 
Töchter wird er nehmen, dass sie Salben bereiten, kochen und backen. Eure besten Äcker, 
Weinberge und Ölgärten wird er seinem Hofstaat schenken und von Eurer Ernte und Euren 
Herden müsst Ihr den Zehnten für seine Kämmerer und Großen abgeben.Eure Knechte und 
Mägde stellt er in seinen Dienst, und ihr müsst ihm als Knechte dienen. Wenn ihr dann schreit 
und Euch beschwert über euren König, den ihr euch erwählt habt, so wird euch der HERR 
nicht erhören. Wollt Ihr das wirklich?“ Aber das Volk trotzte den Warnungen des Propheten 
und rief: Nein, sondern ein König soll über uns sein, dass wir seien wie alle Völker, dass uns 
unser König richte und vor uns her ausziehe und unsere Kriege führe!“ Da wurde den 
Israeliten ein König versprochen. Doch Samuel mahnte sie, sich dennoch an die Gebote 
Gottes zu halten. Der Kompromiss lautete:  (1. Sam 12,14f): „Nur fürchtet den HERRN und 
dient ihm treu von ganzem Herzen; denn seht doch, wie große Dinge er an euch getan hat. 
Tut Ihr aber Unrecht, so seid ihr und euer König verloren.“  

Die Könige bleiben in Israel umstritten bis zum Schluss. Ihr Schicksal und das des Volkes 
bleiben unauflöslich miteinander verstrickt. Ist der König ein Freund Gottes, geht es dem 
Volk gut. Will der König ohne Gottes Beistand regieren, kommt Unheil über alle. 

Als allererster wurde Saul von Samuel zum König gesalbt. Saul wurde ein erfolgreicher 
Feldherr. So schlug er die Philister in die Flucht, die damals größte Bedrohung für die 
Israeliten. Auch gegen die Amalekiter gewann er die Schlacht. Ihretwegen aber fiel Saul bei 
Gott in Ungnade: er hatte ihren König gefangen genommen, aber nicht getötet. Uns ist das 

http://www.bibleserver.com/LUT/1.Samuel24%2C1-20


heute unverständlich, aber die Weisung Gottes war: Im Krieg durfte keine Beute gemacht 
werden. Darunter zählten auch besiegte Herrscher, die dann als Trophäe bei den Siegesfeiern 
vorgeführt wurden. Dagegen also hatte Saul verstoßen. Spätestens hier beginnt eine 
Geschichte, die das Zeug zur griechischen Tragödie hat: Samuel hält Saul seinen Ungehorsam 
vor. Er bereut zutiefst. Doch vergebens: Samuel sagt sich – in Gottes Auftrag – von Saul los: 
„... was ich dir gegeben habe, nehme ich von dir: die Gnade, die Kraft, das Reich.“ Auf einer 
griechischen Bühne würde jetzt der Chor im Hintergrund singen: Zu spät, zu spät. Der 
Prophet Samuel ernennt einen neuen Messias und König, den Hirtenjungen David, der 
gleichermaßen kriegerischer Haudegen und ein begnadeter Harfenspieler war.  

Saul versinkt in tiefste Schwermut. Gott schickte ihm einen bösen Geist, lesen wir. Der 
tragische Held ist dem Schicksal ausgeliefert, nicht Herr seiner selbst, und Saul ist dazu noch 
wankelmütig von Charakter. Heute lässt er David zu sich kommen, ihn mit der Harfe aus 
seiner Schwermut zu erlösen, erhebt ihn als Dank zu seinem Waffenträger – morgen schon 
trachtet er ihn zu  töten. In unserer Geschichte ist es wieder so weit, 3000 Elitesoldaten 
sammelt Saul, um David zu vernichten. Der wiederum hatte eine Räuberbande um sich 
versammelt, vierhundert Männer, von denen die Bibel berichtet, sie waren „in Not und 
Schulden und verbitterten Herzens.“ (1. Sam 22,2) David war ihr Warlord. Unvermittelt ergibt 
sich für ihn die Gelegenheit, seinen Verfolger zu töten. Er hatte sich mit seinen 
Kampfgefährten in einer Höhle vor den Verfolgern versteckt, als Saul hineinkam, um „seine 
Füße zu decken“, eine vornehme Umschreibung für das Niederkauern zur Verrichtung der 
Notdurft. Außer im Schlaf ist der Mensch wohl nie so wehrlos. Davids Kumpane feuern ihn 
an: Gott hat ihn in Deine Hand gegeben! Jetzt oder Nie! David schleicht sich an Saul heran, 
doch statt ihn zu erschlagen, schneidet er ihm unbemerkt einen Zipfel seines Mantels ab. Im 
gleichen Augenblick schlägt sein Gewissen. Wohl, weil er ein Symbol der von Gott 
verliehenen Königswürde verletzt hat. 

Danach holt David Saul ein und stellt ihn zur Rede: Warum verfolgst Du mich? Schau, ich 
hatte die Gelegenheit und verschonte Dich! Du bist Gottes Gesalbter, ich kann dir doch nichts 
tun! Nur Gott darf zwischen uns richten. Du aber trachtest mir nach dem Leben! Saul ist 
überwältigt und weint: Du bist ein Gerechter! Denn Du hast mir Böses mit Gutem vergolten.“ 

Wir wissen, dass es nicht dabei blieb. Der böse Geist kommt wieder über Saul, und das 
Unglück nimmt seinen Lauf – es endet mit dem gewaltsamen Tod der Seinen, auch des von 
David so geliebten Jonathan, und der unglückliche Saul stürzt sich am Ende ins eigene 
Schwert. David aber wird der erste segensreiche König Israels und Stammvater Jesu, des 
Messias der Völker. 

David bringt etwas Neues in die Geschichte unseres Glaubens: Er verzichtet auf Gewalt, als 
ihm sein Todfeind zu Füßen liegt. Er verzichtet ohne die Garantie, dass sein Verfolger ihm 
zukünftig friedlich gesinnt ist. Ihm geht es nicht um Sicherheit. So handelt David nicht Saul, 
sondern Gott zuliebe: Aus Achtung vor dem Gesalbten – obwohl Gottes Segen auf Saul schon 
nicht mehr lag. 

Es gibt eine Entwicklung in der Bibel. Der Ehrentitel „Gesalbter“ ist im Ersten Testament 
zunächst nur Königen vorbehalten. Jede Salbung geschieht im Namen Gottes. Mit dieser 
göttlichen Würde ist der Gesalbte unantastbar. Das lernen wir von David. 

David werden auch die Psalmen zugeschrieben, und da spricht er von der Königswürde jedes 
frommen Menschen (Ps103,4): „Lobe den Herrn, meine Seele, und vergiss nicht, was er Dir 
Gutes getan hat. Der Dein Leben vom Verderben erlöst und Dich krönt mit Gnade und 
Barmherzigkeit.“ 



Für mich spricht dieser Vers vom Glauben daran, dass die von Gott verliehene, unantastbare 
königliche Würde für alle gilt; dass wir alle mit Gottes Gnade und Barmherzigkeit gesalbt 
sind. Damit ist auch jeder zum Gewaltverzicht aufgerufen, denn die Verletzung jedes 
Menschen verstößt gegen die von Gott verliehene Hoheit. In diesem Sinne predigt Jesus, der 
Messias der Völker und Nachfahre Davids :(Lukas 6, 36) „Seid barmherzig, wie auch euer 
Vater barmherzig ist.“ 

Die Idee von der königlichen Würde jedes Menschen ist in das Grundgesetz unseres Landes 
eingeflossen und auch Grundlage des Völkerrechts.  

Begegnen wir einander als von Gott gesalbte Königinnen und Königen! Folgen wir Davids 
Vorbild vom Verzicht auf Gewalt! 

Wir werden nachher an das Augsburger Bekenntnis von 1530 erinnern. Besonders geht es 
heute um den 16. Artikel: Er ist ein Ausdruck der lutherischen Lehre von den sogenannten 
zwei Regimenten: Danach ist jeder Christ Bürger zweier Welten, für die unterschiedliche 
Regeln gelten. Im Diesseits regiert der Fürst als Stellvertreter Gottes mit harter Hand, 
Christen haben anzuerkennen, dass „alle Obrigkeit in der Welt und geordnetes Regiment und 
Gesetze gute Ordnung sind, die von Gott geschaffen und eingesetzt sind.“ Nur in dem 
anderen, sogenannten geistlichen Regiment gelten die Regeln der Bergpredigt und die 
Gebote von Feindesliebe und Gewaltverzicht. Vor der Vermischung dieser beiden Regimente 
warnt Luther: „Ein ganzes Land oder die Welt mit dem Evangelium zu regieren sich 
unterfangen, das ist deshalb ebenso, als wenn ein Hirt in einen Stall Wölfe, Löwen, Adler, 
Schafe zusammentäte und ein jegliches frei neben dem andern laufen ließe und sagte: Da 
weidet und seid rechtschaffen und friedlich untereinander, … Hier würden die Schafe wohl 
Frieden halten und sich friedlich … regieren lassen, aber sie würden nicht lange leben.“ii 

Das hört sich plausibel an und erheitert uns womöglichiii. Aber beschreibt diese zunächst 
überzeugende Rhetorik wirklich den Zustand der Welt und das Wesen der Menschen? Lassen 
sich Menschen so schlicht in Schafe und Wölfe einteilen? An diesem Argument Luthers 
möchte unsere Geschichte von Davids Gewaltverzicht Zweifel wecken. Wohl gibt es in dieser 
Frage kein klares Entweder-Oder, sondern eher viel Stoff zum Nachdenken. Und solange wir 
es nicht besser wissen, können wir uns ein Beispiel an der Äbtissin Hildegard nehmen, die 
gleichermaßen wohlwollend und unbestechlich den fürs Gemeinwesen Verantwortlichen die 
Leviten las. 

Und der Friede Gottes, der höher ist als unsere Vernunft, bewahre unsere Herzen und Sinne 
in Jesus Christus. Amen!  

Im Gottesdienst wurde außerdem als Kommentar zum Nicänischen Glaubensbekenntnis 
der folgende Text von Wolfgang Ullmann von 1987 geleseniv: 

"Glauben heißt Jasagen, im christlichen und universalsten Sinne des Wortes Bejahen von 
Gottes Ja und Amen, so wie es gesprochen ist im Rettungswerk Christi an Menschheit und 
Kosmos. Also heißt glauben bejahen, dass alle Menschen, Frauen, Männer, Kinder aller 
Kulturen .. und Völker insgesamt und jedes einzeln so geschaffen und gerettet sind, dass Sinn 
und Würde ihrer Existenz von niemandem, einschließlich ihrer selbst, von keiner Instanz und 
keinem Schicksal infragegestellt werden können. Und darum müssen wir bejahen: Unser 
Leben bedarf nicht nachträglicher Sinngebungen, durch die wir ihm allererst Bedeutung und 
Inhalt zu geben hätten. … (Die Heilsgeschichte lehrt uns, )Gott so aus ganzem Herzen, ganzer 
Seele und allen Kräften lieben zu lehren, dass man erkennen muss: Der Nächste ist wie Du, ein 
Mensch und Miterlöster, zu lieben und zu respektieren als ein solcher.“ 



 
i www.ingelheimer-geschichte.de/index.php?id=129. In der Brunnenkirche wurde am Wochenende die 
Ausstellung „Scivias – wisse die Wege! Die hl. Hildegard von Bingen“ mit Keramiken von Sr. Christophora 
Janssen OBS eröffnet, 
ii M. Luther: 1523, S. 4360; Luther-W Bd. 7, S. 16f. 
iii Mich erinnert es an einen Aphorismus von Woody Allen: „Wolf und Lamm werden beieinander liegen, aber 
das Lamm wird keinen Schlaf finden.“ 
iv „Bekenntnis. Absage – theologisch, kirchengeschichtlich, politisch. Drei Antworten auf drei Fragen, in 
„Aufrisse“, Samisdat-Zeitschrift von 1988, S. 12 

http://www.ingelheimer-geschichte.de/index.php?id=129

